
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 8

Artikel: Die innere Musik der Natur

Autor: Wasmuth, Ewald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE INNERE MUSIK DER NATUR

Von Ewald Wasmulh

Betrachtung zum. Werk und zur Lehre von Hans Kayser

Ich möchte meinem Versuch über die Lehre von Hans Kayser1
einen Satz von Novalis aus den «Lehrlingen zu Sais»
vorausschicken, wo die Natur den Menschen anklagt und wo es heißt:
«O daß der Mensch die innere Musik der Natur verstünde und
einen Sinn für äußere Harmonie hätte. Aber er weiß ja kaum, daß

wir zusammengehören und keines ohne das andere bestehen kann.
Er kann nichts liegen lassen, tyrannisch trennt er uns und greift in
lauter Dissonanzen herum Seine Begierde, Gott zu werden, hat
ihn von uns getrennt, er sucht, was wir nicht wissen und ahnden
können, und seitdem ist er keine begleitende Stimme, keine
Mitbewegung mehr.» Das, was Novalis hier fordert und was uns romantisch

und nur im Märchen möglich erscheint, lebt als Impuls im
Werke von Hans Kayser, und was er bietet oder bieten will, ist ein

Zugang zu eben dieser innern Musik der Natur. Und wenn die

gegenwärtige Krise, jene Sprachverwirrung, die ein echtes
Gespräch dort, wo gegensätzliche Meinungen bestehen, kaum mehr
aufkommen läßt, daraus stammt, daß wir uns auf dem Weg, die

Rätsel unseres Daseins zu lösen, irrten, so sollte jeder Versuch von
der Wurzel her, anderes zu sagen, einen andern Zugang zu unsern
Fragen zu finden, ernsthaft beachtet werdçn. Denn auf der Straße,

die wir gingen, jener methodisch gesicherten, mit Siegeszeichen

1 Die wichtigsten Schriften von Hans Kayser sind: «Orpheus, vom

Klang der Welt», 1. Lieferung, Berlin 1924; «Der hörende Mensch»,

Elemente eines akustischen Weltbildes, Berlin 1932; «Grundriß eines

Systems der harmonikalen Wertformen», Zürich 1938; «Harmonie

Plantarum», Basel 1943; «Akroasis. Die Lehre von der Harmonie
der Welt», Basel 1946, und schließlich das zusammenfassende, innerlich

und in äußerer Gestaltung großartige «Lehrbuch der Harmonik»,

das 1950 im Occident-Verlag, Zürich, erschienen ist. Bekann
wurde Hans Kayser zuerst als Herausgeber der Buchreihe «Der

Dom», die er von 1920 ab im Insel-Verlag in Leipzig betreute. Se

der Mitte der dreißiger Jahre lebt Hans Kayser unweit von Bern,

ihm Schweizer Freunde Leben und Forschung ermöglichen, w

dankbar erwähnt zu werden verdient.

466



geschmückten Straße, gelangten wir überraschend in den Wald der
Lemuren, wo die Angst und das Fürchten wohnen und uns als
Höchstes jene stoische, skeptische Haltung bleibt, wie sie Gottfried
Benn ausgedrückt hat: «Wir waren eine große Generation: Trauer
und Licht, Verse und Waffen, und wenn die Nacht kommt, werden
wir sie ertragen. Was ertrügen wir nicht? Bleiben, die Stunde
halten! Die Formel lautet: Leben ist nichts, Sein ist alles.»

Hat es dann Sinn, inmitten der alles beherrschenden «Zahlen
und Figuren» die innere Musik der Natur begreifbar machen zu
wollen, müssen wir uns nicht damit abfinden, daß solche
wohlgefälligen Träumte einer abgelebten Zeit angehören? Unser heutiges

Wissen vom Kosmos zwingt uns dazu, so sagt Carl Friedrich
von Weizsäcker, neben den alten Aspekten der Welt, neben dem
Leiden und der Schuld als dritten die Sinnlosigkeit anzuerkennen.
Was ertrügen wir nicht? Der Satz aber, der von der Sinnlosigkeit
redet und der zugleich die Größe des Glaubens, der gefordert wird,
deutlich machen will, ist nicht sinnlos, sowenig wie die Resignation
Benns oder der romantische Satz von Novalis; und sinnlos wäre es
auch nicht, wenn jemand, der Bachs Kunst der Fuge oder Mozarts
letzte Symphonien gehört, sagen würde, er hätte, den Tönen
lauschend, -die Ordnung, den Sinn des Kosmos im Gefüge der Klänge
gespürt, gehört, was Gräser und Blumen und was die Kristalle in
den Nächten der Berge wachsen läßt, und der «Mond und die
Sterne, der Wald und das Reh» seien ihm wie Lynkeus gegenwärtig

gewesen. Ist denn Wirklichkeit nur, was wir als gewichtige,
Wirkende Größen messen und also als Ursache kennen können?
Bevor unsere Apparate Kenntnis von dem vermittelten, was wir
Leute als Strahlung kennen, sah der Mensch das Licht, und es
freute ihn, und bevor wir Luftschwingungen messen lernten, hörte
der Mensch den Ton und den Klang. Was wir von der Natur wissen,
das wissen wir durch die Sinne. «Die exakte Wissenschaft», sagte
Lfrx Plank in einem seiner letzten Vorträge, «nimmt ihren
Ursprung von der erlebten Sinnenwelt, die Sinneseindrücke sind die
einzige und unangreifbare Grundlage für den Aufbau der exakten
Wissenschaften.» Sie allein also könnten es sein, wovon die neue
^rage auszugehen hätte. Denn wer wollte bezweifeln, daß mit
Jedem der Sinne nicht nur äußere Wirklichkeit erschlossen, sondern
daß zugleich diese so erschlossene Welt sinnbezogen ist, daß
hierdurch in der Welt etwas wirklich ist, was in der unsinnlichen —
<<smnlosen» — Welt nicht beheimatet sein kann. Der Tastsinn er-
^PÜrt Formen des Stoffes, den Würfel oder die Pyramide, die als

°rm ohne Einfluß auf Gewicht und Materie sind, und das sind
°rmen, die sich geometrischer Behandlung darbieten, und ent-

467



sprechend fügen sich Flächen, Linien, Farben, die wir sehen, zu
dem geformten Bild, das uns gefällt; und weiter: das Ohr erkennt
Intervalle des Klanges, wohltönende und mißtönende Klangformen.
Und weil es hier etwas gibt, was es nur hier gibt, können wir in
jedem dieser Bereiche Werke schaffen, die die Seele, die den Geist
des Menschen ansprechen, wohlgegliederte Gebäude, Gefäße,
Statuen, Gemälde und Werke der Tonkunst. Damit ist deutlich, daß
hier noch etwas Erscheinung wird, was Wirklichkeit ist, aber nicht
dort Wirklichkeit ist, wo wir allein die Wirklichkeit denken.

Nun pflegt die Wissenschaft heute nicht nach Formen, sondern
nach den zeitlich früheren Ursachen zu forschen, und dann ist der
Ton, den wir hören, eine Wirkung der schwingenden Saite, deren
Undulation die Luft prägt. Wenn wir aber zwei Töne hören, etwa
das Intervall, das wir Oktave nennen, so läßt sich diese «Wertung»
aus den Ursachen nicht verstehen. Denn diese Töne, die wir als

gleich, jedoch in der Höhe oder Tiefe verschieden erkennen, bilden
zusammen eine «Form», die es nur hier beim Anhören der Klänge
gibt, eine Form, die dabei etwas wie einen endlichen leeren, doch
durch alle Teile, das sind alle Töne, unausfüllbaren Rauim vorstellt,
in dem alle überhaupt hörbaren und denkbaren Intervalle einen
bestimmten «Ort» haben, einen Raum, der als Ganzes den Hintergrund

aller Tonfolgen bildet, doch ohne daß jemals eine Tonfolge
diese Ganzheit ist und die doch die Voraussetzung dafür bildet, daß

Harmonie und Disharmonie, Konsonanz und Dissonanz unterscheidbar

werden. Was hier Ereignis ist, kann es nur geben, soweit eine
Ursache der unsinnlichen Welt nicht nur Wirkung gefunden, sondern
außerdem sinnlich verwirklicht ist, soweit die Welt nicht nur Natur
ist, sondern noch einmal als gegenwärtige Welt verwirklicht ist, so

als wäre diese sinnliche Wirklichkeit jener andern wie die Obertöne
ihrem Grundton verbunden, doch nicht wie dort gleichen Grades

mit ihr, sondern als höherer Grad der unsinnlichen Welt, reale

Potenz einer natürlichen Wurzelgröße, da sie dem Geist dient, den

Novalis2 das potenzierende Prinzip genannt hat. Also, daß hiernach
Ursachen und Wirkungen, die der Sinnlichkeit dienen, Wurzelgrößen

der höheren Seinsstufe sind. Es entspricht demnach dem

Sinnlichen etwas in der unsinnlichen Welt, dem Unterschied, den

wir hören, entspricht ein Unterschied innerhalb der unsinnlichen
Naturvorgänge. Deshalb ist es sinnvoll, danach zu fragen, wie sich

etwa die Wurzelgrößen — etwa die Länge der Saiten — zueinander

verhalten, deren Töne wir als Intervall der Oktave oder auch

im Vergleich mit dem Grundton als Quint, als Quart, als kleine un

2 Vergleiche hierzu meinen Aufsatz über «Novalis' Beitrag zu eine1"

Physik in einem höheren Stile» in dieser Zeitschrift, Januar 1951-

468



große Terz oder als Ganz- und Halbton usw. hören. Das ist sinnvoll,

und also können wir sämtliche geläufigen musikalischen Intervalle

durch exakte Beobachtung eines geeigneten Instrumentes,
wozu schon Pythagoras den Monochord benutzt haben soll, durch
eine Zahl im Verhältnis zur 1 als Vertreter des Grundtons
darstellen und durch die Vielfachen der 1 und ihre Brüche die wachsende

oder sich verkürzende Länge der Saiten bezeichnen oder
auch die koordinierten Schwingungszahlen der Saiten pro Sekunde,
die Frequenz, die der Länge der Saiten umgekehrt proportional ist
und die man heute meist für diese Untersuchungen benutzt. Gehen
wir von diesen wohl- oder mißklingenden Intervallen zu den
koordinierten Zahlen, so prägt sich in ihnen, in diesen Reihen, eine
Ordnung aus, die ihre Heimat in der gradierten Wirklichkeit, dem
geistigen, seelischen Bereich hat, also eine Wertordnung, die es nur
dort gibt, wo wir die Potenzen jener Wurzelgrößen miteinander
vergleichen, das heißt hören. Diese Zahlen, richtiger die Ordnung
der Reihen — und diese Reihen entsprechen der Radizierung eines
Binoms, was bestätigt, daß es sich beim Anhören tun reale Potenzen
handelt — entstammt dem Empfinden qualitativer Unterschiede, in
ihnen spiegelt sich also jene Wertung, die wir als Intervall, als
hörbare Form, hören. «Durch die Werteinsicht unterscheidet sich die
harmonikale Zahl — die Tonzahl — von der mathematischen»,
lautet der entsprechende Satz bei Hans Kayser; das ist der Grundsatz,

auf dem das ganze Gebäude seiner Lehre ruht, und den ich
hier durch den Hinweis auf die realen Potenzen der Sinnlichkeit
allgemeiner zu fassen versuchte, deren Beziehung man sich auch
dadurch verdeutlichen kann, daß man sich klarmacht, daß die
Ordnung jener Zahlen dem Grundriß eines kubischen Gebäudes
vergleichbar ist, wo auch die flächige Ordnung aus dem Reich der
höheren, der Potenz, d.h. der räumlichen Seinsform, stammt. Die
Lehre von der Harmonik Hans Kaysers aber bandelt nicht von
den kubischen Formen, die wir auf die Ebene projizieren, woran
ßian gewöhnt ist, sondern von den Formen, die wir hören, die sich
durch Vermittlung des Monochords in die Zahlenreihe projizieren
lassen und so, daß sich darin ein allgemeines Gesetz zu enthüllen
scheint, das ähnlich auf andere Formen angewandt werden kann,
wie etwa die Gesetze, die wir geometrischen Formen entnommen
haben, auf alles in der Natur angewandt werden konnten und wir
hier von dem sinnlich Eindeutigen, Tast- und Sichtbaren aus den
Weg weiter zu gehen vermochten bis in die Höhe rein geistiger
or®enspiele der höheren und höchsten Mathematik, die uns nun-

hiehr als Mittel dient, das gültige Modell der Wirklichkeit abzu-
lornien.

469



Daß es möglich sei, das in den Zahlen sich darstellende Gesetz
der Harmonik auf andere Formen anzuwenden, ist die Voraussetzung

der Arbeiten von Hans Kayser. Das heißt, daß er sich
bewußt abwendet von den den üblichen Deutungen zugrundeliegenden

Dominanten der Sinnlichkeit, dem Tastsinn und dem Auge,
und als Dominante das Gehör proklamiert. Er nennt seine
Weltdeutung Akroasis, Weltanhörung, und er behauptet im Anschluß
an Hermann Friedmanns «Welt der Formen», daß das gültige Welt-
«begreifen» vorwiegend dem Tastsinn verpflichtet, also haptisch sei,

wovon er wiederum die Welt-«anschauiung», deren Dominante dem
Sehen, dem Auge entstammt, unterscheidet. Da nun an einem
wirklichen Weltverstehen alle Sinne — ihr Drei- oder Sechsklang —
beteiligt sein werden, ist deutlich, daß Kayser der einseitigen, der
haptischen Welt, die einseitige Akroasis gegenüberstellt; doch
scheint mir gerade diese Einseitigkeit mit ihren Mängeln geeignet,
die Aufmerksamkeit darauf zu lenken, welche Rolle die Sinne und
die Sinnlichkeit in all unsern Lehren spielen. Ein jeder, dem sich
eine neue Sicht intensiv aufdrängt, wird diese einseitig darzustellen
haben, dies gehört zu jedem produktiven Beginn, den immer
leidenschaftliche Ueberzeugung, die Wahrheit ganz zu schauen,
erfüllen wird. Vielleicht ist nicht jede Frage, die Kayser stellt, auf
seinem Weg zu beantworten, die Fragen selbst aber und die
Methode, die er zur Beantwortung entwickelt, fordern ernsthafteste
Aufmerksamkeit, auch jene, ob die Zahlenordnungen, die sich dem
Anhören der Intervalle als Gesetz der Harmonie entnehmen lassen,
sich nicht in andern Gebieten wiederholend bestätigen, ob sich etwa
Entsprechungen der Harmonik im Kosmos und überhaupt innerhalb

aller natürlichen, unbelebten oder belebten Formen finden.
Denn Hans Kaysers Voraussetzung ist, daß die Wirklichkeit eine
ist und daß den Gesetzen der höchsten Wirklichkeit etwas in der
unbelebten Natur entsprechen muß, ähnlich wie das Gesetz der
Obertöne des Klanges mit der Folge der harmonischen Intervalle
übereinstimmt, das mir schon oben als Analogie zur Verdeutlichung
der Beziehung zwischen natürlicher und sinnlicher Wirklichkeit,
zwischen Wurzel und Potenz, diente.

Der Glaube, daß die Harmonie und die ihr verbundenen Zahlen
den Schlüssel zur gestalteten Welt, den Kosmos, böten, war die

Voraussetzung der alten Lehre, deren Tradition Hans Kayser
fortsetzt. Denn, was er lehrt, ist recht gesehen nur das «alte Neue»

im Sinne der Goetheschen Forderung, die alte Lehre des Pythagoras,

wonach das gesamte Weltall Harmonie und Zahl sei, die

Aristoteles als wichtigste Lehrmeinung des Pythagoras angibt-

470



Jenes Weisen, von dem, wenn auch weniger gut verbürgt, berichtet
wird, daß er sich sterbend den Monochord, der Hans Kayser wieder
als Kanon dient, und den er eingehend am Beginn seines
«Lehrbuchs» beschreibt, habe bringen lassen, um dadurch anzudeuten,
daß für ihn die Töne und ihre Bilder in den Zahlen Brücke zur
geistig seelischen Welt, und ihr Klang nur Sinnbild weisenhafterer
Harmonie, jener zwischen Geist und Stoff sei. In dieser großen,
Wenn auch oft verderbten und verschütteten Tradition, deren
Anfänge sich in frühester, vielleicht atlantischer Vorzeit verlieren,
steht die Arbeit von Hans Kayser, wobei äußerlich sein wichtigster
Beitrag darin besteht, daß er die überkommene Rechnung in
Rationen, das sind die Reihen ganzer Zahlen oder der entsprechenden

Brüche, die im Wachsen gegen größere Zahlen immer schwieriger

zu behandeln sind, durch die Einführung der Logarithmen und
der Teiltonkoordinaten vereinfacht hat, wodurch es ihm möglich
Wurde, den Ausdruck harmonikaler Ordnungen bis in fernste
unsinnliche Gebiete zu verfolgen und sie schematisch in eindrucksvollen

Diagrammen darzustellen, die das geistig Gemeinte versinnlichen

und zu Meditationen verlocken. Diese Diagramme sind nicht
Barstellungen, deren Modelle wirkliche Formen sind, sondern
Formen, die sich aus der Anwendung der harmonikalen Ordnungen
auf andere Gebiete ergeben, sie sind, wie Kayser sagt: «ektypische
Bilder», die die innere Musik natürlicher Formen, die der Kristalle,
der Urpflanze oder des Urblattes u. a. ahnend schauen lassen oder
auch nach der Analogie der Spektrallinien mit dem Gesetz der
harmonikalen Reihen forschen und etwa die äußere Gestalt des
Menschen nach den Entsprechungen mit dem Gesetz harmonibaler
Teilung befragen, wobei eis immer eine verblüffende Aehnldchkeit gibt,
ohne im üblichen Sinne völlig zu stimmen. Es ist eine große und
faszinierende Arbeit, die Hans Kayser auf diese Diagramme
verwandt hat, deren Beweiskraft er vielleicht überschätzt, die aber
doch so viel aussagen können, daß er eine goldhaltige Ader gefunden,

mag auch gelten, was Heraklit von aller philosophischen Mühe
gesagt : «Die Goldsucher graben viel Erde um und finden wenig.»
Wenig, das heißt aber Gold! Und das ist viel!

Es gehört, wie ich sagte, die Arbeit von Hans Kayser in die Tradition

des pythagoräischen Denkens, dessen Geschichte dunkel ist,
obgleich sein Einfluß niemals erlosch, da es vor allem durch die Spät-
Philosophie Piatons dem abendländischen Denken vermittelt worden
^t, und abseits von den maßgebenden Schulen in Gnosis, Alchemie

Kabbala und andern Häresien zu manchem Rechten und man-
chem Unrechten diente. Dabei wirkte die Tatsache stimulierend und
Verwirrend, daß die pythagoräische Esoterik verschleiert redete,

471



daß ihre Sätze immer zwei Seiten hatten, einen geheimen, nur dem
Eingeweihten verständlichen, und außerdem einen banal begreifbaren

Sinn, woraus sich im Laufe der Zeit im Hin und Her
zwischen Verstehen und Mißverstehen, zwischen tief- und flachsinnigen
Deutungen immer neue Verwirrung 'ergeben mußte, die mit
philologischen Mitteln nicht aufgeklärt werden konnte. Man brauchte
also, um jene verdunkelten und mehrfach verderbten Reden pytha-
goräischer Ueberlieferung zu enthüllen, zu entschlüsseln, eine
Anweisung, man müßte Kenntnis von dem haben, worauf sich sachlich
alle verschleierte Rede bezog. Diese Anweisung liegt in dem
großen Werk von Albert Freiherr von Thimus «Die harmonikale
Symbolik des Altertums» seit den siebziger Jahren des vorigen
Jahrhunderts vor, und ihm ist Kayser weitgehend verpflichtet, wie
er ausdrücklich und in jedem seiner Werke bekennt. Thimus aber
blieb sonst fast unbekannt, darin erging es ihm ähnlich wie seinem
nur um ein weniges jüngeren Zeitgenossen Bachofen, und hier wie
dort lag der Grund, daß man sie nicht beachtete, darin, daß sich
ihre Werke der üblichen wissenschaftlichen Rubrizierung entzogen;
denn wie Bachofen zwischen Rechtswissenschaft und Altertumskunde

stand, ist Thimus' Werk sowohl zur Philosophie wie zur
Altertumskunde und zur Musikwissenschaft gehörig und deshalb
von den Fachwissenschaften schwer zu beurteilen, was auch für
Hans Kaysers Arbeiten gilt und seine Wirkung in die Breite
erschwert. Das Unrecht an Bachofen ist heute gelöscht, Werk und
Leistung von Thimus sind dagegen auch heute kaum zum Bewußtsein

der Zeit gelangt, obgleich Hans Kayser mit allem Nachdruck
vor allem auf die Bedeutung des Lambdomas und die Thimussche
Deutung hingewiesen und betont hat, dass in ihm der Schlüssel

zum wahrhaft Gemeinten der pythagoräischen Lehren gegeben ist
und überhaupt zur Lösung mancher Rätsel, die die griechische
Philosophie, und nicht nur sie, der Deutung bietet.

Damit komme ich zu einer zweiten Wesensschicht des Rayser-
schen Werkes, zu der Tatsache, daß sich vom Inhalt der Gesetze
der Harmonik aus viele Lehren der Alten, ja des gesamten
östlichen und westlichen Altertums verstehen lassen, so dass der
Eindruck entsteht, als hätten jene Weisen der dunkeln Vorzeit und
in Erinnerung an das «Goldene Zeitalter» der Menschen intime
Kenntnis von der innern Musik der Natur gehabt, bessere als wir,
die wir von den greifbaren und sichtbaren Formen aus die Natur
in Zahlen und Figuren abzubilden lernten. Zwar weigert sich uniser

Hochmut, jenseits des Horizontes der Geschichte an Kulturen zu

glauben, wo Menschen lebten, die so schwierige Rechnungen, wie

jene etwa, die zur Enharmonik gehören, durchzuführen vermoch-

472



ten, die Kayser auf die Lehren von der SeelenWanderung anwenden

konnte. Doch ist es auch möglich, daß jene, von denen wir
sonst nichts wissen, aus den wenigen Zahlen, die die Grundlage
aller Harmonik bilden, zur Wesensschau solch umfassender
Zusammenhänge gelangten, da sie uns sicherlich in intuitivem Vermögen
weit übertrafen. Was ich hier sage und im Anschluß an Kaysers
ideogrammische Diagramme folgere, ist gewiß nicht im üblichen
Sinne der Wissenschaften beweisbar und unglaubwürdig, solange
unser Blick durch den Glauben an die Spitze der Entwicklung, die
wir bilden, getrübt ist, und wir jenseits des Horizontes der
Geschichte den Urwald und tierhafte Menschen, und nicht das Goldene
Zeitalter vermuten, wo der Mensch der Natur näherstand und Sinn
für die innere Musik der Natur gehabt bat, und das zurückkehren
wird, wie Novalis seherisch kündete: «Wenn nicht mehr Zahlen
und Figuren sind Schlüssel aller Kreaturen.»

Das Werk von Hans Kayser fordert, da seine Voraussetzungen
andere sind als die der Wissenschaft, an die wir gewohnt sind,
aufmerksame Leser, die bereit sind, sowohl das Befremdende
unvoreingenommen mitzudenken und die auch wachsam bleiben, um
nicht der Faszination seiner Gnoisis zu verfallen, Leser, die bereit
sind, jene ektypischen Sinnbilder zu meditieren'. Vor allem aber
jenes eine und großartigste, das es hier gibt. Jenes nämlich, das
anhörbar wird, wenn wir in den Klängen, die den Zahlen
verbunden von der 1 aufsteigen gegen das Unendliche und absteigen
von der 1 zu dem Bruch A, der Null, dem Gegenschein des
Unendlichen, dem Nichts, das heute so wichtig geworden ist, und das
sich von hier aus, nämlich vektoriell, verstehen läßt, und wo der
Grundton zugleich an dem Orte des Menschen zwischen den
Unehlichen steht, an jenem Ort, von dem Pascal als Ort des Menschen
gesprochen hat. Denn alsdann hören wir, wenn wir von Frequenzen
ausgehen, diese Differenz, in der sich der Ort des Menschen in der
Wirklichkeit zwischen Himmel und Erde abbildet, im Dreiklang
Ms Differenz zwischen «einer hellen Durform» und einer «dunkeln
Mollform» und in ihnen den hörbaren Ausdruck für jene Polarität,

die für unsere Welt, die Welt und Seinslage des Lebens und des
Menschen gilt, jene zwischen Licht und Finsternis, Geist und Stoff,
^em Einatmen und dem Ausatmen, der Systole und Diastole, die
Goethe als Weltprinzip begriffen hat. Denn zum Schluß kann das
Gesetz der Harmonik uns nur Auskunft über uns selbst zwischen
dem, was uns übersteigt, und dem, was uns als Wurzel zugehört,
geben; denn die 1, die Ration --J-, der Zeugerton, «Origo», womit
Mle Intervalle beginnen, ist nicht ohne uns selbst, ohne die Einheit,
nie wir als Individuum, die wir als Person sind, darin noch einmal

473



Form und Einheit und unvorstellbar als «Klang» in der Beziehung
zu andern Personen und zu dem, in dessem Bilde wir als Person
geschaffen, zu dem dreieinigen Gotte und zur Person des Sohnes!
Nur Sinnbilder sind es, die das Anhören der Welt uns schenkt,
Sinnbilder, vor denen das intuitive Vermögen der Menschen sich
wieder — wie einst — entzünden kann. Wer sie begreifen will wie
die Gesetze der mechanischen Wirklichkeit, wird das geheime Wort,
das sie lehren, nicht verstehen, der andere aber wird die innere
Musik der Natur von ferae hören und in ihr das Wort, das einmal
diese, unsere Welt in die Wirklichkeit rief, das wir im «sinnlosen»
Lärm des mechanischen Umtriebs nicht mehr hören und wo
die Zahl unmenschlich geworden ist. So daß die größte Aufgabe
die ist — und mit dieser Forderung Hans Kaysers will ich
schließen —: «So gewiß es ist, daß die Mathematik allein und für
sich ihre Berechtigung als Sonderdisziplin hat, so evident ist es,
daß wir angesichts des heutigen apokalyptischen Geschehens irgendeinen

Weg finden müssen, um die Zahl zu ,erlösen', ihr wieder
einen menschlichen Wert zu geben, sie wieder im Sinne echter
Humanität zu durchleuchten und ihre Anwendung nach dieser
Menschlichkeit zu beurteilen.» Und dieser Weg ist das Ziel seiner
Mühe und dieses Ziel in greifbarer Nähe.

474


	Die innere Musik der Natur

