
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 7

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

HEIMHOLUNG EINER DEUTSCHEN DICHTERIN

(Zu der Neuausgabe der Werke von Else Lasker-Schüler)

Unter dem Titel «Dichtungen und Dokumente» ist vor kurzem im Kösel-
Verlag zu München ein stattlicher, mit drei Zeichnungen, drei Photographien
und einer Handschriftprobe der Dichterin illustrierter Band erschienen, der
auf rund 600 Seiten nicht nur das Gedicht- und Prosawerk von Else Lasker-
Schüler (geboren am 11. Februar 1876 zu Elberfeld, gestorben am 22. Januar
1945 zu Jerusalem), in großzügiger Auswahl und ihre beiden Schauspiele
(«Die Wupper» und «Arthur Aronymus und seine Väter») vollständig wiedergibt,

sondern auch durch Briefauszüge und andere dokumentarische Aeuße-
rungen das menschliche Wesen der Dichterin dem Leser zu voller geistiger
Anschauung bringt. Auswahl und Herausgabe wurde von Ernst Ginsberg,
dem bekannten Zürcher Schauspieler, auf Grund genauester Kenntnis der
Persönlichkeit und des Gesamtwerkes der Lasker-Schüler mit innigster '

Einfühlung besorgt. Im Mittelpunkt seines pietätvollen Nachwortes steht die
Erinnerung an die Uraufführung des «Arthur Aronymus» im Zürcher
Schauspielhaus im Dezember 1936.

Wenn schon der Herausgeber gleich zu Beginn seines Nachwortes erklärt,
ein solches erübrige sich fast angesichts der illustren Geister, die sich im
letzten Abschnitt des Buches zu «Zeugnis und Erinnerung» zusammengefunden

haben, so kann dies der Rezensent mit noch größerer Berechtigung
von seiner Rezension behaupten, Nur eine lange Reihe umfangreicher Zitate
könnte einen mit der Gestalt der Dichterin noch Unvertrauten die geistige
und persönliche Fülle, aus der sie schöpfte, näherbringen, und die sprachliche

Vollendung erweisen, die sie in ihren gültigsten Gebilden erreichte.
Es sei daher hier zunächst nur aus «Zeugnis und Erinnerung» ein kleines
Triptychon zusammengestellt, das Existenz und Wirkung der Dichterin im
höchsten, überzeitlichen Sinne widerspiegelt:

Die stärkste und unwegsamste lyrische Erscheinung
des modernen Deutschland

Else Lasker-Schüler, deren ganzes Dichten eigentlich in dem Reim
bestand, den ein Herz aus Schmerz gesogen hatte, ist aber auch der wahre
Expressionist aller in der Natur vorhandenen Formen, welche durch andere
zu ersetzen jene falschen Expressionisten am Werk sind, die zum Mißlingen
des Ausdrucks leider die Korrumpierung des Sprachmittels für unerläßlich
halten. Trotz einer Stofflichkeit unter Sonne, Mond und Sternen (und mancher

Beiläufigkeit, die solches Ausschwärmen begleitet), ist ihr Schaffen
wahrhaft neue lyrische Schöpfung; als solche, trotz dem Sinnenfälligsten,
völlig unwegsam dem Zeitverstand... Nicht oft genug kann diese
taubstumme Zeit, die die wahren Originale begrinst, durch einen Hinweis auf
Else Lasker-Schüler gereizt werden, die stärkste und unwegsamste lyrische
Erscheinung des modernen Deutschland Karl Kraus (1927 und 1910)

432



Einmaligkeit der Erscheinung

die Einmaligkeit dieser Erscheinung ist natürlich nicht voll zu erfassen
von ihrem meteorhaft pfauchenden Durchfahren der menschlichen Gesellschaft

her, so wichtig auch jede ihrer Gebärden war. Denn jede zeigte an,
daß sie mit ihrem Leben, ihrer Seele, mit der Sprache alles wagte und in
jedem Augenblick alles aufs Spiel setzte. «Mich hat niemand lieb», steht in
einem Gedicht; jeder Tag schien das hundertfach zu widerlegen, aber im
Sinne dessen, was sie unter Liebe verstand, hatte sie recht, denn das war
auf menschlicher Ebene nicht zu leisten. Sie taumelte über diese Erde, weil
sie von Gott geschlagen war und alle Gleichgewichte vor ihr nicht mehr
stimmten. Aber damit waren auch alle Quellen ihrer Sprache angeschlagen
und strömten, wild und dann wieder mit sulamithischer Süße, in einem
Strom, dessen Fläche vom Innern her Bilder in die Welt spiegelte, nicht die
der Welt empfing Max Hychner (1950)

Religiöse Bedeutung

Sehen wir also zu, daß wir über den offenbaren Sprachwundern dieser
armselig und doch stolz ihren Reichtum an Geist und Phantasie verschenkenden

Apostrophen, wie sie die Lasker-Schüler, immer wach und versonnen
zugleich, geliebten Menschen einer bald nah-, bald fernegerückten Umwelt
zu widmen pflegte, den spirituellen Tiefgang ihrer Dichtkunst nicht
unterschätzen. Verschließen wir unser Ohr nicht dem unüberhörbaren Weiheklang
dieses «blauen Klaviers», das auch zerstört und verstummt den Adel eines
Instrumentes bewahrt, in welchem die Flügelstimme des Hohen Liedes noch
ein Asylrecht hatte und eine späte Zuflucht fand. Dann werden wir erstaunt
die lebendige Seele dieses hinübergeretteten Saitenspiels vernehmen, ihr
lange nachlauschen und am Ende verstehen, warum sie noch im Abschied
von dieser unerlösten Welt dem Schutzengel ihres Heimgangs zu sagen
scheint: Siehe, auch ich bin eine Magd des Herrn! Ludwig von Ficker (1950)

Zur Kennzeichnung der besonderen Intentionen des Herausgebers und der
Art seiner Editionsarbeit seien hier noch zwei Absätze aus dem Nachworte
Ernst Ginsbergs wiedergegeben:

«...Es war die verantwortungsschwere Aufgabe des Herausgebers, nicht
r>ur aus der Fülle des umfangreichen Werkes die wesentliche Auswahl zu
treffen, sondern darüber hinaus nach bestem Gewissen das Unzerstörte vom
Zerstörten zu sondern. Er ging dabei so vor, daß er lieber gelegentlich ein
schwächeres Gedicht oder Prosastück nur um einzelner bedeutsamer Verse,
einzelner ergreifender Sätze willen aufnahm, als daß er sich eine allzu starre
richterliche Haltung angemaßt hätte. Die Gestalt der Dichterin ist zu
ungewöhnlich und der Anlaß ihrer Heimholung nach Deutschland zu groß und
Wohl auch für lange Zeit zu verpflichtend, als daß eine subjektive,
engherzige Auswahl zu verantworten gewesen wäre.

•••Vergebens wird man bei dieser edlen Erscheinung der literarischen
Emigration Worte des Hasses suchen. Else Lasker-Schüler begriff nicht, was
*hr geschah. Sie reagierte ,in dieser so furchtbaren, entehrenden Zeit', wie
s*e einmal schrieb, auf das, was ihr widerfuhr, nicht mit Haß- und Rache-
Sedanken, sondern mit dem fassungslosen Schmerz einer tödlich verwundeten

Liebe. Bis zuletzt hat die Sehnsucht nach Deutschland sie nicht ver-
assen. Ihr 1945 in Jerusalem erschienener letzter Gedichtband ,Mein blaues
"lavier' trägt die Widmung: ,Meinen unvergeßlichen Freunden und Freun-

28

433



dinnen in den Städten Deutschlands. Und denen, die wie ich vertrieben und
nun zerstreut in der Welt, in Treue!' — Else Lasker-Schülers sterbliche
Reste ruhen am Oelberg. Möge ihr Werk in Deutschland, dem Land ihrer
Geburt und ihrer Sprache, auferstehen!»

Solcher Auferstehung dient die großartige Herausgeber-Leistung Ernst
Ginsbergs, die Else Lasker-Schüler wieder jenem Bereich zuführte, dem sie

von Anbeginn zugehörte und in dem sie, wenn auch manchmal in fremdartiger

Gestalt, die Werke schuf, die sie als die bedeutendste Dichterin
erschein lassen, die Deutschland seit der Droste besaß. Willi Reich

«WISSENSCHAFT UND MODERNE WELT»

Betrachtungen zu einem der Hauptwerke des englischen Philosophen
Alfred North Whitehead

Einer der gewichtigsten Versuche, den umwälzenden Erkenntnissen der
modernen Wissenschaften philosophisch gerecht zu werden, ist das
metaphysische System des englischen Denkers Alfred North Whitehead.

Ursprünglich Mathematiker, Professor für Physik und angewandte Mathematik,

hat A. N. Whitehead im Laufe einer umfassenden geistigen Entwicklung

sich immer mehr der Philosophie zugewandt1 und hat eines der aktuellsten

Systeme der Metaphysik unserer Zeit entwickelt, welches, wie R. Metz,
der feinsinnige Kenner moderner englischer Philosophie, sich ausdrückt, «an
Kühnheit der Spekulation, an Tiefe der Einsichten, an Fülle des Geschauten,
an Weite der geistigen Bildung fast alles übertrifft, was die gesamte britische
Philosophie bis dahin hervorgebracht hat».

Whitehead ist wesentlich Metaphysiken Unter Metaphysik versteht er ein
System von Ordnungen, das der Möglichkeit nach alle realen Bezüge der
Wirklichkeit enthält. Denn das Ideal der Philosophie — die ihm mit Metaphysik
weitgehend identisch ist — ist «das Auffinden eines allgemeinen Prinzips,
welches alles, was uns durch unser Erkennen, unsere Sinne und unser Gefühl
gegeben ist, nach genauen innern Beziehungen zu ordnen vermag. Dieses
hochgesteckte Ideal ist die bewegende Kraft des philosophischen Forschens.» — Eine

1 Diese Entwicklung spiegelt sich in seinen äußern Lebensdaten: A. N. Whitehead

ist 1861 in Ramsgate (England) geboren. «Sein Lebenslauf ist für einen
Philosophen höchst eigenartig. Nach Abschluß seiner Ausbildung in
Cambridge, wo er hauptsächlich Mathematik studierte, lehrte er während dreißig
Jahren Geometrie und Mechanik. 1911 wurde er als Fünfzigjähriger zu®
reader dieser Fächer an dem University College in London ernannt; von
1914 bis 1924 lehrte er als Professor der angewandten Mathematik am
Imperial College in London. Erst 1924, als Dreiundsechzigj ähriger, wurde er
Professor der Philosophie in Harward.
In seinen wissenschaftlichen "Veröffentlichungen unterscheiden sich deutlich
drei Perioden. Von 1898 an gab er zunächst Arbeiten über mathematische
Logik heraus, die 1911 bis 1913 durch das monumentale, in Zusammenarbeit
mit Russell entstandene Werk Principia mathemaUca gekrönt wurde. In der
Folge beschäftigte er sich besonders mit Physik und veröffentlichte mehrere
bedeutende Schriften über Physikphilosophie. Mit dem 1926 erschienenen
Werk Science and the modern World trat er schließlich als Metaphysiker
hervor.» (I. M. Bochenski: «Europäische Philosophie der Gegenwart», P- 216-)

A. N. Whitehead starb am 30. Dezember 1947. Der Sechsundachtzigjährige, der

in England und Amerika zu höchsten Ehren gelangt war, hinterließ ein

außergewöhnliches Werk, das beinahe alle Zweige modemer Erkenntnis una
Kultur berührt.

434



solche Metaphysik setzt Mathematik voraus, weil Mathematik die allgemeinste
Wissenschaft von Ordnungen und Strukturen ist. Aus dieser Grund-

position des Denkens Whiteheads ergibt sich unmittelbar auch der Inhalt seiner
Philosophie, seiner Metaphysik. Whitehead fragt nach Bezügen. Gleichzeitig
muß er nach den Elementen des Realen fragen, die zueinander in unendlichem
Bezug stehen können. Diese Monaden der Wirklichkeit findet er in den
«Ereignissen». So wird seine Philosophie eine Monadologie der Ereignisse, welche
sehr eng mit der Monadologie des Leibniz, die ja auch aus dem Geiste der
Mathematik geboren wurde, verwandt ist.

Die Analyse der Monade «Ereignis» führt zu einem weitern Grundelement
der Philosophie Whiteheads: zum Prozeß. Das Ereignis ist im Werden. Das
Ereignis ist nicht eine statische Gegebenheit, kein Ding, -sondern wesentlich ein
Prozeß. Und die Gesamtheit dieser Prozesse führt hin zu einer organischen
Kosmologie.

Was nun aber modern ist bei Whitehead ist dies: Die Monade von Leibniz
ist ein reiner metaphysischer Punkt, eine äußerste Abstraktion. Die Monade
Whiteheads, das «Ereignis», ist ein Punkt des realen Raum-Zeit-Kontinuums,
wie er im modernen physikalischen Weltbild existiert.

Es ist ein merkwürdiges Phänomen, daß dieses so außergewöhnliche Denken
des großen englischen Metaphysikers auf dem europäischen Festland so gut
wie unbekannt geblieben ist. «Wissenschaft und moderne Welt» ist bis jetzt
die einzige größere Schrift A. N. Whiteheads, die in deutscher Sprache erschien2.

Von dem philosophischen Hauptwerk Whiteheads, der Triologie: «Science
and the modern World», «Process und Reality», «Adventures of Ideas» — ist
dieses erste wohl das am leichtesten zugängliche; es führt auch mitten in die
Problematik des Whiteheadschen Denkens hinein.

Aeußerlich betrachtet eine kulturhistorische Studie über die Inhalte und
Wandlungen der kosmologischen Systeme der letzten drei Jahrhunderte, meint
es jedoch viel mehr. Es enthält in nuce alle Positionen des Whiteheadschen
Denkens.

Thema ist der Bezug zwischen Wissenschaft und Philosophie. Eigentlich ist
es aber die Selbstbesinnung des Wissenschafters, der sich — die Wissenschaften
h'anszendierend — der Philosophie zuwendet. In «Wissenschaft und moderne
Welt» geht Whitehead gleichsam den Ursprüngen seines Denkens nach, um
dann im Moment, wo diese klar geworden sind, sein eigenes kosmologisches
System in kurzen Strichen zu umreißen.

Die Linie des Denkens, die zu Whitehead hinführt, ist die der abendländischen
Naturphilosophie. Von Pythagoras über die Philosophie der Renaissance und
des 17. Jahrhunderts zur Gegenwart. Es ist die Linie jener Denker, die aus dem
6hgsten Bezug zur forschenden Wissenschaft den Mut hatten zur Synthese, zum
^fassenden System, zur kosmologischen Spekulation — zur begründenden
Metaphysik. — Es ist die Linie des Realismus — nicht im Sinne eines leeren
Positivismus, sondern im Sinne eines wesentlich konstruktiven Denkens,
aufbauend auf möglichst exakter Erkenntnis des Realen. Ein Denken, dessen
Spekulation auf dem strengen Geiste der Mathematik gründet. Keine Speku-
ation aus der Verführung durch das Wort.

In. «Wissenschaft und moderne Welt» enthalten die beiden Kapitel «Ab-
action» und «Gott» die eigentlichen Grundlagen der Metaphysik White-

eads. Sie sind weitaus die gewichtigsten, auch wenn der Autor dem

2 A. N. Whitehead : «Wissenschaft und moderne Welt», herausgegeben in der
Sammlung «Erkenntnis und Leben» von W. R. Corti, mit einer Einleitung
von Leopold Deuel; Morgarten Verlag Zürich, 1949.

435



philosophisch weniger interessierten Leser liebenswürdig gestattet, sie zu
überspringen. Denn das Thema des Buches ist ja, «einige Aspekte der
abendländischen Kultur der drei letzten Jahrhunderte, soweit sie von der
wissenschaftlichen Entwicklung beeinflußt wurde, zu untersuchen».

Zwar wird schon in dieser Kritik der Kosmologien mancher Gedanke sichtbar,

der in engstem Bezug zum System der Philosophie Whiteheads gehört.
Insbesondere dort, wo er sich mit dem Wesen der Mathematik und dort, wo
er sich mit den Erkenntnissen der modernen Physik auseinandersetzt. Dort
nämlich, wo er die allgemeinen Konsequenzen der Relativitäts- und der
Quantentheorie entwickelt. Und in seiner Kritik am Raum-Zeit-Problem —
einer Kritik von brennender Aktualität! — und der daraus sich ergebenden
Kritik des Materialismus. Denn kaum ein Denker unserer Zeit hat die Theorie
des Materialismus konsequenter widerlegt als Whitehead. So ist auch «das

letzte Ziel dieser ganzen Darstellung die radikale Auflösung der bequemen
Schemata des wissenschaftlichen Materialismus, der die drei hier behandelten
Jahrhunderte beherrscht hat».

Aber die Kritik Whiteheads ist keine bloß negierende. An Stelle des
abgelehnten Weltbildes stellt er ein eigenes metaphysisches System, seine eigene
Kosmologie. «In diesem andern System wird der Begriff der Materie als

Grundlage durch den Begriff der organischen Synthese abgelöst.»
Den Hintergrund dieser Metaphysik bildet eine Dialektik von Endlichkeit

und Unendlichkeit. Das Verstehen dieser Dialektik ist eines der wesentlichsten
Momente in der Philosophie Whiteheads. «Der Begriff Verstehen verlangt, daß

wir irgendwie begreifen, wie die Endlichkeit der Dinge das Unendliche zur
Vorbedingung hat und wie umgekehrt das Unendliche erst aus dem Endlichen
einen Sinn erhält. Die Suche nach einem solchen Verständnis ist das, was wir
Philosophie nennen.» Aus der Einsicht in diese Dialektik von Endlichkeit und
Unendlichkeit entspringt die philosophische Erkenntnis. Denn «das Begreifen
des Geschehens erfordert eine Beziehung zur Idealität». Diese Idealität ist die
im abstrakten metaphysischen Schema formulierte Welt der «ewigen Objekte».
Diese Welt der «ewigen Objekte» steht als Gesamtheit aller Möglichkeiten
realer Verwirklichung in engstem Bezug zum raum-zeitlichen Kontinuum
und damit zur Realität. — Hier wird die Nähe Piatos spürbar. — Wesentlich
eignet diesen «ewigen Objekten» — wie auch allen Elementen der Realität —
eine durchgehende Bezogenheit. Und damit befinden wir uns — wie wir oben
schon antönten — unmittelbar in einem der Leibnizschen Monadologie aufs

engste verwandten Denken. In der Tat ist die Philosophie Whiteheads ohne
Leibniz wohl kaum verständlich. Daß beide schöpferische Mathematiker waren,
scheint kein Zufall zu sein. Struktur, gegenseitige Bezogenheit, Funktion sind
dem Mathematiker so grundlegende Begriffe, daß eine aus dem Geiste der
Mathematik geborene Metaphysik beinahe notwendigerweise auf diesen
Anschauungen gründen muß. Und auf den Ideen des ersten Mathematiker-Philosophen:

Pythagoras!
Das erste Kapitel der Metaphysik Whiteheads ist noch weitgehend statisch,

durchaus verwandt der platonischen Ideenlehre. Das dynamische Element
bricht eigentlich erst durch in dem Kapitel «Gott». Dieses zweite Kapitel der

Metaphysik Whiteheads befaßt sich mit der Aktualisierung der «ewigen
Objekte» in der tatsächlichen Wirklichkeit. Und damit mit Gott. Denn Gott ist für
Whitehead das «Prinzip des Konkretwerdens». — Konkretwerden heißt hier
Wirklichwerden der durch die «ewigen Objekte» gegebenen Möglichkeiten.

Gott als Prinzip der Konkretion, als Prinzip des Werdens — dieser Gedanke

führt in eine ganz andere Anschauungswelt als die bis dahin besprochene-

436



Ausdrücklich weist hier Whitehead auf Spinoza. Auch Schelling scheint nahe
und die romantische Naturphilosophie. Auch der Neuplatonismus. Und
selbstverständlich Bergson, von dem Whitehead wesentliche Impulse zur Entwicklung

seiner organischen Philosophie empfing.
Hier ist auch der Punkt, wo der Rationalist ans Irrationale rührt. «Gott ist

die letzte Begrenzung und Seine Existenz ist die letzte Irrationalität. Denn es
kann kein Grund gerade für die Begrenzung gegeben sein, die zu setzen in
seiner Natur liegt. Gott ist nicht konkret, aber er ist der Grund der konkreten
Wirklichkeit. Für das Wesen Gottes kann keine vernunftgemäße Erklärimg
gegeben werden, weil dieses Wesen selbst die Grundlage aller Vernunftmäßigkeit

ist.»
*

Das System Whiteheads ist so außerordentlich komplex und vielschichtig und
steht in so innigem Bezug zu den höchsten Erzeugnissen abendländischer Kultur

einerseits und zu den Erkenntnissen der modernen Wissenschaften anderseits,

daß eine Auseinandersetzung mit diesem Denken eine ebenso umfassende
wie fruchtbare Arbeit ist. Aber es ist keine leichte Arbeit; denn neben Analysen
von einer leuchtenden Klarheit finden sich in Whiteheads Werk Sätze von
eigentümlicher Dunkelheit. Man spürt, Wesentlichstes soll hier erfaßt werden

doch der Versuch ist nicht restlos geglückt. Aber Whitehead weiß um diese
Schwierigkeiten. Er weiß, daß unklare Sätze auf einen zu wenig präzisen
Gedanken zurückzuführen sind. Und dann ist Philosophie immer auch ein
Problem der Sprache, des Wortes. Dieser Quell der Unklarheit: dem Wort, das eine
grundlegend neue Erkenntnis noch nicht zu fassen vermag — hat er versucht,
die Methode der algebraischen Logik entgegenzustellen. Aus diesem Ringen
mit dem Ausdruck, der zu mathematischer Klarheit geläutert werden soll,
ergibt sich diese eigentümliche Mischung abstraktester, an den Logistiker
bahnender Formulierungen mit Sätzen, die so dunkel und beschwörend klingen

wie vorsokratische Fragmente.
Ein so grundlegendes Werk wie «Wissenschaft und moderne Welt» in deutscher

Sprache herauszugeben, ist zweifellos keine alltägliche verlegerische
Leistung. Und man kann nur hoffen, daß diesem ersten Band weitere folgen
Werden, um so das Denken dieses großen englischen Metaphysikers auch bei

fruchtbar werden zu lassen. — Gertrud Tschiedel und François Bondy
aaben das Werk mit großer Genauigkeit und Einfühlungsgabe übersetzt. Die
Einleitung von Leopold Deuel bietet eine ganz vortreffliche Einführung in das
''-Renken Whiteheads. In kurzen Zügen gibt sie ein außerordentlich klares und
richtiges Bild von der Philosophie diesen englischen Metaphysikers.

Besondere Beachtung verdient auch das Nachwort des Herausgebers Walter
Robert Corti. Indem er über den Inhalt von «Wissenschaft und moderne Welt»
hinausgeht und Gedanken des weiterentwickelten Denkens Whiteheads, wie

sirh in seinen spätem Werken spiegelt, vorwegnimmt, skizziert er ein Bild
hlteheads, das diesen in einen uralten abendländischen Problemkreis hinein-
®llt: in den Problemkreis, der sich um den Begriff der Theogonie, der Lehre,
aß das ursprüngliche Sein der Welt im Werden Gottes zu suchen sei, gebildet
at. Scotus Erigena, Jacob Böhme, Schelling, Hegel, Bergson, Samuel Alexander
aben vor Whitehead diesen Gedanken ihrer metaphysischen Spekulationen

Grunde gelegt. — Daß dieser Problemkreis aus dem Schöße exakten Er-
^®nnens erneut aktuell geworden ist, weist darauf hin, daß vielleicht gerade

6r ein wesentlicher Ansatzpunkt zu einem fruchtbaren Philosophieren
geraden werden kann. Charles Hummel

437



DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Meinecke zum Wenn asiatische und antike Weisheit, aufgenommen in eine
90. Geburtstag kleine Schrift von Jacob Grimm, das hohe Lob des rüstigen

Greises in profunder Uebereinstimmung mit der Natur des
Geistes begründete, so fehlte ihr doch die Erfahrung eines neunzigjährigen
Patrioten, dessen geistesgeschichtliche Entwicklung entgegengesetzt zum
Schicksal des Vaterlandes verläuft. Friedrich Meinecke, der am 30. Oktober
in Berlin-Dahlem das seltene Geburtstagsfest beging, hat die deutsche
Geschichte zum Inhalt seines Lebens gemacht und als Tragödie seines Volkes
im wachsenden Widerspruch zu dessen verhängnisvoller Entwicklung gelebt.
Als Kind nahm er Bismarcks Siege in sich auf, auf der Lebensmitte
beglückte ihn die Macht des wilhelminischen Reiches, den Sechziger machte
der Sturz der Monarchien zum konservativen Republikaner, im achten Jahrzehnt

war ihm die Ehre zuteil, als suspekte Erscheinung vom regierenden
Pöbel aus der Leitung der Historischen Zeitschrift verdrängt zu werden, im
neunten Jahrzehnt übernahm er das Kampfamt eines Rektors der
neugegründeten Berliner Freien Universität als Nestor der deutschen
Geschichtswissenschaft, der auf dem Wege vom Preußen über den Reichsdeutschen, den
Republikaner und den stillen Berater der Résistance eine deutsche Zukunft
nur noch in Europa findet.

Die Historische Zeitschrift, die Meinecke von 1899 bis 1934 mit souveräner
Kenntnis des wissenschaftlichen Schrifttums geleitet hat, widmet dem
Gelehrten, dem Politiker, dem Menschen ein Sonderheft (Bd. 174, Nr. 2) im
Umfang von fast 300 Seiten, das vom Bundespräsidenten Theodor Heuß
eingeleitet wird und Beiträge der Weggenossen, Schüler und Geistesverbundenen
zu einer eindrucksvollen Festschrift vereinigt. Im Gegensatz zu Festgaben
verwandter Art, denen Berufsgenossen abseitige Beiträge aus dem eigenen
Wirkungsgebiet zu Ehren des Gefeierten beisteuern, zeichnet sich dieses
Heft durch den engen Bezug fast aller Studien zur Person und zum Werk
Meineckes aus. Walter Goetz stellt Leben und Persönlichkeit dar. Die für
Meinecke so bedeutsame Ambivalenz von Geschichte und Politik wird von
Walther Hofer grundsätzlich behandelt. Meineckes Herkunft aus dem
deutschen Idealismus liegt dem Aufsatz seines Schülers Hajo Holborn zugrunde,
der an der Yale-Universität lehrt. Die Frage des Reichs, ein Zentralthema
Meineckes, wird terminologisch von Wilhelm Mommsen untersucht. Da die
Spannungen zwischen Realpolitik, Staatsraison und Staatsmoral Meinecke in
der Weimarer Zeit zu seinem zweiten Hauptwerk führten, ist die Studie
von Siegfried A.Kaehler über Realpolitik zur Zeit des Krimkriegs ein Beitrag

auch zu dieser Frage. Was Alter bedeutet, wird an seiner Mitarbeit
erlebt. Denn zu Kaehlers 65. Gebuftstag brachten deutsche Historiker dem

Göttinger Lehrer die an dieser Schwelle gebotene Festschrift, die der
damals 87jährige Meinecke mit einem Gruß an seinen ehemaligen Freiburger
Schüler eingeleitet hat.1 — Abschließend gibt der Mitherausgeber der
Zeitschrift, Ludwig Dehio, mit «Gedanken über die deutsche Sendung 1900—1918»

eine geistig und politisch bedeutsame Analyse der deutschen Geschichtsschreibung

in der Auseinandersetzung mit der Weltpolitik. Daß Meinecke
und Dehio das deutsche Versagen in einem neuen Geschichtsgedanken zU

verarbeiten suchen, könnte uns mit Hoffnungen auf das Zusammenwirken

1 Schicksalswege deutscher Vergangenheit. Beiträge zur geschichtlichen De"'
tung der letzten hundertfünfzig Jahre. Herausgegeben von Walter Hubatscft'
Droste-Verlag, Düsseldorf 1950.

438



von Geschichte und Politik erfüllen, das heißt auf eine Ueberwindung der
im Leerraum des Idealismus stagnierenden Geschichtsschreibung. In diesem
Sinne bedeutet Meineckes Werk ein Ende und ein Anfang, daher der große
Einfluß eines Neunzigjährigen auf seine Zeit, den er selbst in dem erwähnten
Vorwort zur Festschrift auf Kaehler mit der Bemerkung begründet hat:
«Das hohe Alter muß heute vielfach für das, was sonst das mittlere Alter
oder gar selbst die Jugend zu leisten hat, einspringen mit seinen geschwächten

Kräften.» Der Wunsch, auf die Jugend und damit auf Deutschlands
Zukunft einzuwirken, ist ein schönes Zeichen lebendigen Geistes, der nur
vom Körperlichen her erschüttert werden kann.

Erschütterung ist das Kennzeichen für Meineckes Lebenswerk. Eine
ursprünglich rein preußische Gesinnung wurde durch die Berufung nach Straß-
burg gleich mitten in das Problem der deutsch-französischen Spannungen
gestellt. Nicht die Zwänge, die Berlin dem Reichsland auferlegte, aber ihre
Auswirkung auf den Universitätsbetrieb durch einen Anschlag auf die
Lehrfreiheit der Philosophischen Fakultät verleidete Meinecke das Amt und
erleichterte ihm die Uebersiedlung nach Freiburg. Deutschland war, wie
Walter Goetz sagt, an Stelle Preußens getreten. Der Sohn der Altmark
lernte Süddeutschland kennen und wurde kleindeutscher Patriot. Das
Bedürfnis zu eigener Entwicklung zeigte sich schon darin, daß auf ihn in
Berlin Treitschke und Mommsen, selbst Dilthey nur geringe Wirkung
ausgeübt hatten. Aber den Anschluß an das Reich und seine Aufgabe vermittelte
fhm nicht die Wissenschaft, sondern die Politik. Friedrich Naumann wurde
sein Erlebnis, es schmolz den konservativen Preußen zu einem National-
liberalen um. Meinecke trat in das deutsche Kulturleben ein, wie es sich im
Kunstwart, in der Jugendbewegung, in der neuen Malerei, in der Freien
Volksbühne verkörperte; er kam nach Berlin und nahm an der Diskussion
der Kriegspolitik in der von Hans Delbrück geschaffenen Deutschen Gesellschaft

1914 zusammen mit Naumann, Dernburg, Rathenau, Troeltsch lebhaften
Anteil. Aber hier zeigte sich bereits der Fluch der Begrenzung, der der von
Ranke nicht losgekommenen deutschen Historikerschule angehaftet hat. Sie
dachte macht-, aber nicht weltpolitisch, oder vielmehr weltpolitisch nur in
Imitation bisheriger Geschichte und bisheriger Erfolgsmöglichkeiten, vor
allem der britischen. Daß Deutschland nur durch sorgfältige Trennung seiner
Wege von den britischen einen Zusammenstoß vermeiden; sich aber auch
gegen einen Angriff wappnen könne, hatte die bisherige Geschichte nicht
gelehrt, und daher wußte es die im Bann der Geschichte stehende Politik
der deutschen Historiker nicht. Sie verstanden es nicht, die Widersprüche
«unserer liberalen Imperialisten» (Dehio) abzuschätzen. Vor allem war aber
Deutschlands Appell an die Welt im Ersten und gar im Zweiten Weltkrieg
aussichtslos, weil sich «die deutsche Ideologie nicht auf normative Ideen
berufen konnte, wie einst die spanische dank der Gegenreformation, dann
die französische dank der Revolution, jetzt die angelsächsische dank des
freien insularen Menschentums, bald die russische dank dem Kommunismus.
Deutschland verfügte über keinen vergleichbaren ostensiblen Missionsauf-
frag an die Menschheit schlechthin» (Dehio).

Tragische Unkenntnis der britischen Außenpolitik und ihres Willens zum
«knock out» führte die Historikergeneration dieser Jahre in das Lager der
Kühlmannschen Verständigungspolitik und ihrer Hoffnung, mit britischer
Dilfe auf Kosten von Frankreich und Rußland einen «Hubertusburger Frieden»

zu erlangen. Aus der Katastrophe zog Meinecke die Folgerung, die
Lebensfähigkeit des Uebereinkommens zu überprüfen und, wie er in seiner

439



Schrift Gespräche mit einem Freunde (1919) gesagt hat, «die wirklichen
sich regenden Kräfte des Lebens zu verstehen». Meinecke ging nun, wie er
wiederum selbst sagte, den Weg seines Buches Weltbürgertum und Nationalstaat

in umgekehrter Richtung: vom gescheiterten Nationalstaat zu dem sich
bildenden Weltbürgertum. Diese Wendung bedeutete die Wendung von
Ranke zu Burckhardt, die eindrucksvoll in der Historischen Zeitschrift
Meineckes Aufsatz 1919 «Nach der Revolution» ausgesprochen hat. Die
Vision einer angelsächsischen Weltherrschaft, des europäischen Niedergangs
der ehemaligen Großmächte zu reinen Kulturzentren, wie es einst die
griechischen Poleis waren, deutet den Kulturpessimismus der Niederlage aus,
die Burckhardts Stellung im weimarischen Deutschland begründete. Man
sieht freilich auch, wie Meinecke sich von Vorbildern Inspirationen holte,
stets bereit und fähig, Irrtümer preiszugeben und einen neuen Standort zu
ertasten; an großen Konzeptionen, die nicht von der Universität kamen,
ging er leider vorbei. Aber er überwand die politische Enge der Geschichte,
und in seinem letzten Hauptwerk Die Entstehung des Historismus definiert
er als dessen Ziel die Erkenntnis der Aufgaben, die jeder Generation von
der Menschheitsgeschichte gestellt werden. Die politische Geschichte ist
Geistesgeschichte geworden, die Synthese von Ranke, Burckhardt und Dil-
they als zukünftige Aufgabe gestellt.

Die Synthese von Geschichte und Gegenwart, das von Goethe ausgedrückte
Erlebnis «der Vergangenheit und Gegenwart in Eins» führt zur Bildung
eines für Deutschland neuen «dynamischen Hinüberwirkens des geschichtlichen

in das gegenwärtige Leben und umgekehrt» (Hofer). Der Mensch
steht in einer unausweichlichen Geschichtlichkeit, daher auch in der Einheit

von politischer und kultureller Leistung. Die Geschichte fragt die
Gegenwart nach ihrem neuen Standort und versucht seine Definition. Alfred
Weber, Jaspers, Meinecke sind neue deutsche Beispiele dieser Historikergesinnung.

Mit ihnen schließt sich die deutsche Schule der Weltentwicklung an, für
die man nur Croce, Toynbee, Ortega y Gasset, Huizinga, Berdjajew zu
nennen braucht. Die Frage von Weltimperium oder Weltordnung,
Welthegemonie oder Weltgleichgewicht wird von der Geschichte aus gestellt, die
damit die Konzeption der Fünf Imperien streift, offenbar ohne sie zu kennen,
offenkundig ohne ihre großen Resultate auf eigene Faust selbst erarbeiten
zu können.

Die Möglichkeit des Historikers, ein nach rückwärts gewandter Prophet
zu sein, hat leider Meinecke in einer seiner letzten Publikationen, dem Aufsatz

Irrwege in unserer Geschichte? im Monat (13), verfehlt. Zum letztenmal

zeigt sich hier die Schranke zwischen geistiger Herkunft und ehrlichstem

Willen zu dauernder Erneuerung. Ob die von Meinecke genannten
Irrtümer der deutschen Geschichte so oder anders zu deuten sind, haben in
der anschließenden Diskussion des Monat (15, 16, 17) Fachgenossen dest In-
und Auslands besprochen. Nur der entscheidende Irrtum blieb (man muß
schon sagen: natürlich) unwidersprochen. Meinecke stellt das heutige
Deutschland vor die Alternative, europäisches Depressionsgebiet zu bleiben
oder lebendiges Glied einer europäischen Föderation zu werden. Und er
nennt diese Situation «geschichtlich völlig neu». So hat er also nicht die
Dringlichkeit dieser Situation zwischen 1919 und 1932 erkannt oder auch nur
erfahren, daß diese Alternative in gleicher Schärfe 1919 bestand und der

Untergang des Deutschen Reiches 1933 die Folge dieser Verfehlung war. Die
Frage von Machtpolitik und Militarismus, die gestellt zu haben ein Verdienst
des Wandlungsfähigen war, verlor in der damaligen Situation ihre Bedeu-

440



tung neben der weit größeren, ob Politik bismarckisch bloß die Kunst des
Möglichen ist, oder in Schicksalsstunden die Kunst, das scheinbar Unmögliche

möglich zu machen. Diese Aufgabe hat Meinecke verkannt, das ist
seine Grenze. Doch daß sein Werk die Ueberschreitung dieser Grenze der
neuen Generation geistig möglich macht, ist nicht der mindeste Ruhm, den
ein Leben redlichster Bemühung und Wahrhaftigkeit geerntet hat.

Zolas Wenige französische Zeitschriften haben sich bisher mit
Cinquantenaire Emile Zola anläßlich seines 50. Todestages auseinanderge¬

setzt. Ist die produktive Beziehung zwischen seinem Werk
und der Kritik abgebrochen oder abgeschlossen? Hat Zola der heutigen
Literatur nichts mehr zu sagen oder sagt sie ohne ihn, was er als erster
zu sehen und zu sagen den Mut hatte? Besteht zwischen uns und ihm keine
Spannung, kein Geheimnis mehr, ist die Stoff- oder die Formenwelt seiner
Romane in einem halben Jahrhundert zerfallen? Sind die Probleme, die Zola
gestellt hat, gelöst und verarbeitet, so daß sein Werk nur noch einer
primären Erlebnisschicht angehört, das heißt Volks- oder Jugendlektüre
geworden ist?

Daß heute kein besonderer Anlaß, außer einem pietätvollen, besteht, Zola
neu zu durchdenken, könnte man aus dem Schweigen der Zeitschriften
schließen. Aber was bedeutet eine solche Pause überhaupt? Jedes schöpferische

Werk lebt in der Beziehung zu den Menschen fort, die seiner
bedürfen. Bedarf man eines Dichters heute nicht mehr, so ist nichts über
seine Zukunft ausgesagt; andere Zeiten werden Fragen an ihn stellen, die
wir noch nicht kennen. Heute wie seit 50 Jahren wirkt Zola im Ausland
uberall, wo er neuen Lesern geboten wird, als buchhändlerisches Ereignis.
Als Nana vor zwei Jahren, lesen wir im Figaro Littéraire (336), in Amerika
als Pocket book erschien, wurden zwei Millionen Exemplare verkauft. In
den französischen Volksbibliotheken gehören Bände der Rougon-Macquart
Wie «La Bête humaine», «La Débâcle» zu den gelesensten des
Bücherbestands. Nach dem Kriege haben Malraux, Sartre, Camus, Giono, Marcel
Aymé Zola einige Jahre verdrängt. Er hat seinen alten Platz wieder
eingenommen. Die fünfzigbändige Gesamtausgabe, die 70 000 fFr. kostet, ist leichter

verkäuflich als der komplette Balzac. Als Manets «Nana» in der Ausstellung
der Impressionisten deutscher Museen in der Orangerie gezeigt wurde, ging
Zolas Roman wie Brot beim Bäcker, erzählt ein Buchhändler dem «Figaro
Littéraire». Auch die drei Städte Paris, Lourdes, Rome haben nichts von
ihrer Anziehungskraft verloren. Die Dreißigjährigen bilden den Stoßtrupp
der neuen Zola-Leser; Ausländer suchen beim Pariser Buchhändler vor allem
Zola.

Die Neigung, Zola auf Grund seiner Erfolge zu entwerten, ist nicht neu.
Die Verachtung des Bestsellers wirkt auf die Kritik an Zola argumentativ

ein. Und doch genießt Zola noch immer des Schutzes der anspruchs-
v°Usten Franzosen. Sie werden auch in der Zola-Nummer der Nouvelles
Littéraires (1309) von verschiedenen Autoren zitiert. An ihrer Spitze stehen
Mallarmé, Gide, Paulhan, Roger Martin du Gard, Jules Romains, Sartre,
Irland. Man wird keiner geringen Reihe in dem Huldigungsbuch Hommage
a Zola begegnen, das Marc Bernard bei Fasquelle herausbringt. In seinen
"Propos du jour» zitiert Paul Léautaud unter den zehn Romanen für eine
Robinsoninsel den Germinal aus der Buchliste von Gide. Wir kennen Gide
a^s ständigen Kommentator Zolas in seinem Journal. 1932 liest er «Germinal»
zum dritten- und viertenmal und findet ihn bewundernswert wie eh und je.

441



Sein Lieblings-Zola, gleich nach «Germinal», ist 1932 und wieder 1935

Pot-Bouille, der überhaupt jetzt öfters als bester Zola zitiert wird. Da Gide
in den dreißiger Jahren jeden Sommer einige Zola-Bände las, erneuerte sich
sein Urteil im dauernden Kontakt mit dem Werk, «pour me convaincre à
neuf que Zola mérite d'être placé très haut — en tant qu'artiste et sans
aucun souci de ,tendance'» (1.10.1934). Die Dialoge von «Pot-Bouille» findet
er « d'une finesse de ton que l'on trouve bien rarement chez Balzac. Je tiens
le discrédit actuel de Zola pour une monstrueuse injustice, qui ne fait pas
grand honneur aux critiques littéraires d'aujourd'hui. Il n'est pas de romancier

français plus personnel ni plus représentatif.» Mallarmés Lieblings-
romane waren La Conquête de Plassans und Nana, wie überhaupt aus dem
Gesamtwerk Zolas ungefähr zehn verschiedene Titel von verschiedenen
Qualitätslesern an erster Stelle genannt werden.

Frankreichs Verhältnis zu Zola wird durch das Bewußtsein seiner Wirkung
auf das Ausland mitbestimmt. Eine Weltliteratur in der Nachfolge Zolas
ist entstanden, wie sie kein zweiter Romancier des 19. Jahrhunderts posthum
hervorgebracht hat. Auf die Ausstrahlung Zolas in unserer Zeit wiesen
mehrere Mitarbeiter der Nouvelles Littéraires hin. In der Liberté de l'esprit
(34), die Claude Mauriac herausgibt, begnügt sich der Gedenkartikel von
Jacques Robichon, durch die Aufzählung der Nachfolger die Weltwirkung
Zolas festzustellen. Was spielen bewundernde oder skeptische Kritiken im
Vergleich dazu für eine Rolle.

Die zweitrangige Literatur des Naturalismus und Populismus in Frankreich

ist nicht die einzige Schule, die Zola hinterlassen hat. Zu seinen Ganzoder

Halbepigonen zählt man Charles-Louis Philippe, Carco, Dorgelès, Mac-
Orlan, Plisnier. Zolas Einfluß erkennt man bei Turgenjew, Tschechow, Tol-
stoj, Gorki; in Deutschland bei Hauptmann und Heinrich Mann; in Amerika
bei Dreiser, Caldwell, Steinbeck, Lewis, Dos Passos, Liam O'Flaherty. Oder,
wie Jean Dutourd dazwischen ruft: «Ich gebe hundert Steinbecks,
zweihundert Caldwells, tausend Sinclair Lewis und zwei bis drei Dos Passos für
einen Zola.»

Die Umfrage der Nouvelles Littéraires über die Beziehung der Jugend zu
Zola ist undurchsichtig. Man kann aus den Antworten schließen, daß das

Wesentliche Zolas mit solcher Kraft in der heutigen Generation fortwirkt,
daß sie auch, ohne ihn zu lesen, unter dem anonymen Einfluß der von ihm
geschaffenen Gesellschaft steht. Wo immer eine Kollektivität der Familie,
der Fabrik, der Jugend, des Schützengrabens, der Revolution, der Weltverbesserer

auftritt, ist Zola mitten unter ihnen. Maurice Druon, Prix Goncourt
von 1948, sagt bezeichnend, Zola ist ein Vorläufer, den man erst nachträglich
entdeckt. Daher hat die Kritik viele Autoren der neuen Generation mit
Zola verknüpft, die nachträglich erklären, ihn nie gelesen zu haben. Maria
Le Hardouin, Prix Fémina 1949, glaubt, daß auf dem Umweg über Faulkner,
Dreiser, Caldwell Zola in Camus nach Frankreich zurückgekehrt ist. Daß m
den Händen seiner Schüler, Nachfolger, Nachahmer die großen Zola-Themen
platt und maniriert werden, veranlaßt Robert Merle, Prix Goncourt 1949,

seine alte Bewunderung zu erneuern.
Was trennt aber Zola von der neuen Generation? Sein Fortschritts- und

Wissenschaftsglaube, das Pathos des Radikalsozialismus, die Schwerfälligkeit
seiner Mängel. Zolas Fehler, schreibt Jules Romains in den Nouvelles

Littéraires, haben weder den Charme noch das Pittoreske der Mängel
anderer Autoren. Er geht falsche Wege fanatisch bis ans Ende. Er vertrotzt
sich in seinen Irrtümern. Sein Glaube an die logistische Wahrheit wird durch

442



keine ironische Beziehung zu seinen Dogmen aufgelockert. Er ist Vorkämpfer
einer objektiven Wahrheit, und doch ein heimlicher Romantiker. Diese
Doppelnatur von wissenschaftlicher These und Mythologie, Fatalität,
Absurdität gehört zu den Reizen, die er heute dem psychologischen Leser bietet.
Seine Tendenz, sein Determinismus, seine Pseudowissenschaftlichkeit, seine
planmäßige Arbeit nach dem Gesetz nulla dies sine linea ohne Rücksicht
auf- den schöpferischen Augenblick lasten auf seinem Werke. Aber was es
dennoch an Atmosphäre, Menschlichkeit, Dialogkunst, Realität enthält,
überrascht neue Leser, für die Zola bloß eine Klassifikation war und die ihn in
absehbarer Zeit wiederentdecken werden.

Einig ist man in der Rangordnung, zu der Zola gehört: zu den großen
Fünf. Mit Stendhal, Balzac, Flaubert, Proust ist er der Schöpfer des
französischen Romans im 19. Jahrhundert. Sein zyklischer Roman hat Schule
gemacht. Ohne Zola weder die «Thibault», die «Hommes de bonne volonté»,
die «Pasquier» noch die «Recherche du Temps perdu». Jacques Robichon
verfolgt den Einfluß von Zola bei Sartre, Céline, Giono. Aber vor allem ist
Zola für eine gewaltige Leserschaft im Ausland der große Franzose geblieben.

Die merkwürdige Predilektion des Auslands für Zola, über die Fritz Ernst
in der Neuen Zürcher Zeitung kluge Bemerkungen machte, liegt vor allem
am Stofflichen. In Zola erlebten wir die Dämonie der Großstadt, die fleischliche

Fülle des französischen Lebens, die Dynamik der Geschichte, die
hinreißende Verbundenheit eines großen Schriftstellers mit den Problemen der
verschiedensten Bevölkerungsschichten. Auch heutige Franzosen bekennen,
daß sie durch Zolas Gervaise,' die Frau des Arbeiters, das Proletariat lieben
lernten. Und als wir Oeuvre lasen — war da nicht alles gesagt, was sich
junge Künstler damals und immer gedacht haben? Wie viele Schichten der
Menschheit erkennen sich in Zola wieder; wie weit wurde der Horizont des
Romans durch die Arbeiter ünd Bauern, die Zola als Klassenphänomene
erfaßt und doch in Einzelpersonen individualisiert hat. Wenn er die Liebe
in Augenblicken der Häßlichkeit ertappt, wie Degas seine Frauen in peniblen
Situationen, so liegt doch hinter dem Beschämenden der Glanz eines reinen
Lebens, das sein soll und das wiederzuerringen unsere Aufgabe ist. Ein
Strom von Aktivitäten zieht den Leser in das Leben dieser Werke hinein,
deren Religion die Arbeit ist. Man gehört dazu oder möchte dazu gehören. Der
Wille zum Kolossalen scheitert nicht an dem Gebirge der Dokumente; die
kl die Darstellung hineingearbeitet sind. Und wenn die Materie einmal
staubig wirkt, so bricht plötzlich mit einem Wort die große Idee hindurch, um
derentwillen der mächtige Zyklus geschaffen und bis zum letzten Bande
durchgehalten wurde; der Glaube, daß es einmal sozial besser werden wird.
Haß wir heute die gesellschaftliche Welt als ein Ganzes sehen, das von einer
inwendigen Kraft bewegt wird, die gewiß weder das Milieu noch die
biologische Erbschaft allein sind, verdanken wir Zola. Wo immer ein Romancier
eine geschichtliche Phase als Epos von einem Standort aus konzipiert, steht
er in Dankesschuld zu den Rougon-Maquart.

Kurze Chronik In der Schweiz dürfte die große belgische Monatsschrift
Synthèse wenig bekannt sein. Sie erscheint als Monatsschrift

im Umfang von rund 150 Seiten auf sehr gutem Papier im 7. Jahrgang. Auf
den Umschlagseiten werden über 300 Mitarbeiter verzeichnet. Man liest
belgische, französische, englische, schweizerische, deutsche Namen, deren Varient

auf den Titel der Zeitschrift hinweist. Ihr jedem Heft vorgedrucktes
Programm enthält unter anderm folgenden Absatz: «L'Humanité ne pourra

443



indéfinitivement échapper à L'impératif de son unité. Et celle-ci ne peut se
concevoir que comme la synthèse de multiples apports des peuples les plus
divers.» Auch Beiträge, die nicht dem Geist der Zeitschrift entsprechen,
werden um der Möglichkeit der Synthese willen veröffentlicht. Die Editoriais
stammen vom Direktor der Zeitschrift, Maurice Lambilliotte, der in Heft 77

mit Weitsicht die komplexen Probleme einer eurafrikanischen Wirtschaft,
ihrer Abhängigkeit von den USA und vom Commonwealth behandelt. — Die
führende germanistische Zeitschrift Euphorion ist nach verschiedenen.;
Zwischenphasen in den Heidelberger Universitätsverlag Carl Winter übergegangen,

der ihr Erscheinen fortan sichert. Als Herausgeber zeichnet jetzt
Hans Pyritz allein. Das Zusammenwirken und Ineinandergreifen verschiedener

Wissenschaften führt im neuen Heft (XLVI, 1) dazu, daß der Slavist
Dietrich Gerhardt Lavaters geheimes Tagebuch erschließt, der Indologe
F. Otto Schräder Goethes «Selige Sehnsucht» neu deutet — der Parallelismus
von Falter und Seele geht durch alle Strophen — als Sturz der Seele in die
Geburt; ein Orientalist und ein Kunsthistoriker interpretieren Droste und
Mörike. Für die nächsten Hefte sind Kontroversen angekündigt.

Felix Stössinger

IN ITALIENISCHEN ZEITSCHRIFTEN BLÄTTERND

Leonardo und Unser bestürzend aufgeklärtes Jahrhundert hat eine merk-
Savonarola würdige Leidenschaft für Jubiläen, zeigt also damit, daß es

dem Zwang uralter Zahlenmagie hörig ist. Was gäbe es sonst
für zureichende Gründe, große Männer immer dann umständlich zu feiern
oder der Vergessenheit zu entreißen, wenn sie 50 oder 100 oder 500 Jahre alt
geworden sind? Heuer ist die Reihe an Leonardo da Vinci und an Girolamo
Savonarola, die beide vor genau einem halben Jahrtausend im September
geboren worden sind, in Luftlinie rund hundert italienische Meilen voneinander.

Was bedeutet das? Ist das ein mehr als zufälliges Band? Nach der
etwas in Vergessenheit geratenen Generationenlehre des verstorbenen Wölff-
lin-Schülers Pinder ganz zweifellos. Aber solche Gesichtspunkte schmecken
stark nach Kollektivismus und Blubo-Idealen, tun dem Geheimnis der
menschlichen Seele Gewalt an, lästern ihre Einzigartigkeit. Ist in diesem
Sinne nicht die ganze Kunstgeschichte, die ganze Geistesgeschichte, wenn sie

die Dinge und die Geister ihrer Einzigartigkeit entreißen und zusammensehen

will, ein vergebliches und zugleich lästerliches Beginnen? Giovanni
Papini hat in der «Nuova Antologia» (Heft 1822; sie steht ja im 87. Jahrgang!)
die beiden gewaltigen, uns körperlich und noch mehr geistig unendlich
entrückten Jubilare miteinander verglichen, tat es auf die ihm gemäße klassisch

einfache, stets einfallsreiche und — ich möchte sagen — fromme Weise, auf

eine Weise, die von allem geistreichen Gerede abendländischer Essayschreiber
über jenen Genius aus Vinci und jenen Dominikaner aus Ferrara befreiend
absticht. Mehr als bloß gleichnishaft unterscheiden sie sich für Papini wie
Feuer und Wasser. Leonardo liebte «das Wasser der leuchtenden Meere, der

ruhigen Seen, der reißenden Flüsse, der lichten Bergbäche, der fügsame11

Kanäle». Man weiß ja von seinen immensen hydraulischen Arbeiten, die ihn
als «Wahren Herrn der Gewässer» kennzeichneten, man kennt (oder glaubt
zu erkennen) seinen wie Wasser beweglichen, durchsichtigen und doch
geheimnisvollen Geist. Baudelaire habe nicht geirrt, als er ihn «miroir profond
et sombre» nannte. Savonarola aber war «der Prophet des ewigen Feuers und

444



des irdischen Feuers» (durch das er als Gebieter von Florenz irdische Kunst
und irdischen Tand verzehren ließ), und «gerade im Feuer endete er».
Savonarola war nicht durchaus kunstfeindlich, wie man wohl meint, aber kunstfremd

durch seinen Doktrinarismus. Obwohl er sich in religiösen Gedichten
versuchte, begriff er die Poesie nicht, die Papini (wofür allein man ihn schon
lieben muß) die göttlichste der Künste nennt. Gewiß, das Bemühen aller
beider galt nicht in erster Linie der Kunst. Aber Leonardo war doch auch
als Forscher, Erfinder und Naturphilosoph von Grund aus so Künstler, wie
er es in seinen wenigen, aber geradezu überirdisch vollkommenen Bildern
gewesen ist. Jedoch die Kunst im engeren Sinn genügte ihm nicht, sie war
ihm nicht «Idol und Herrscherin» wie dem 23 Jahre später geborenen Michelangelo.

Savonarola hingegen war zu sehr Fanatiker, um überhaupt Künstler
sein zu können. Papini rückt die beiden ganz unbefangen achthundert Jahre
auseinander, empfindet sie kaum mehr als Kinder ihrer Zeit, und stellt sich
vor, daß Savonarolas Prophetenwesen, seine Geißelung kirchlicher Korruption

so geartet sind, als sei er 1052 geboren, anstatt 1452, wahrend Leonardo
um 1852 gerade in die ihm gemäße Zeit der Entdeckungen und Erfindungen
geraten sein würde. Es ist auch seltsam, daß der Asket Savonarola sich in die
Strudel der -Politik warf, die ihn denn auch verschlangen, während Leonardo,
der Hofmann, das heiter-melancholische Weltkind, kaum ein Achselzucken
für die Politik übrig hatte, obwohl ihn ein geheimer politischer Auftrag
wahrscheinlich einmal (1495) mit Savonarola zusammenbrachte. Leonardo,
der Schriftsteller, hat einmal einen phantastischen Roman von einem neuen
Prediger und Propheten, der den Untergang der Stadt wollte und herbeiführte,

schreiben wollen. Das ihm vorschwebende Modell war sicherlich der
Dominikanerprior, der Florenz durch Terror und Zerknirschung bekehren
wollte. Eines aber hatten sie gemeinsam: sie starben demütig und reuig als
vorbildliche Christen. Daß aber die moderne Welt mehr zur Nachfolge
Leonardos als Savonarolas neigt, darin erblickt der Christ Papini die Tragödie
unserer Zeit. Muß man ihm darin nicht, wenn immer widerwillig, recht
geben?

Shakespeares Im gleichen Heft gibt Gabriel Baldini eine schöne und
verHistorien hältnismäßig gründliche Einführung in den sprödesten Teil

von Shakespeares theatralischem Schaffen: die Königsdramen.
Eine solche Bemühung ist um so wichtiger, als Shakespeare in Italien fast
stiefmütterlich behandelt wird. Vielleicht ist es unmöglich, seine Sprache und
Form der italienischen Sprache aufzuzwingen, und es gibt auch bis heute
Wohl kaum eine zu rühmende italienische Uebersetzung der Shakespearischen
Stücke. Baldini kommt übrigens, im Gegensatz zu vielen Kritikern, zu dem
guten Ergebnis, daß die mangelnde Stellungnahme des Dichters zu den
politischen und sozialen Gegebenheiten in seinen Historien keineswegs Enge oder
Kompromiß, sondern seine Vorurteilslosigkeit, seine Freiheit, seine zugleich
tolerante und leidenschaftliche innere Erhabenheit über diesen menschlich-
kllzumenschlichen Dingen beweist.

Italien, von Es ist etwas sonderbar, daß wir immer wieder die Nei-
Italienern gesehen gung haben, Italien mit den Augen nichtitalienischer

Schriftsteller (und Künstler) anzusehen. Zu diesem Zweck
lesen wir — bezaubernde — alte Bücher von Montaigne, De Brosses, Goethe,
Stendhal, Taine, in Gottesnamen auch Gregorovius, Bourget, Zola, Suarès
Und Monnier, um uns Italien und seine Landschaft zu vergegenwärtigen.

445



Aber wie die Italiener selbst ihr Land sehen, das interessiert uns wenig, selbst
wenn uns gewisse Stellen bei Manzoni plötzlich ans Herz gegriffen haben;
selbst wenn wir uns erinnern, in unserer Jugend gewisse Sätze bei D'Annun-
zio, besonders in «Piacere» und «Fuoco» gelesen zu haben, die uns damals
entzückt hatten, obwohl wir inzwischen gelernt haben, daß diese Dinge
eigentlich komisch sind. Vielleicht sind sie doch nicht gar so komisch. Carlo
Bö regt in einer Besprechung des letzten Buches von Riccardo Bacchelli, der
unseres Erachtens der bedeutendste heutige Romancier Italiens ist und
bleibt, eine Anthologie italienischer Landschaftsbeschreibungen von Italienern
an (La Fiera Letteraria 43). Wahrlich kein schlechter Gedanke. Bo gerät
darauf in Entzücken an den Landschaftsschilderungen Bacchellis, obwohl ihm
dessen letztes Buch «Italia per terra e per jnare» (Rizzoli), eine Sammlung
von Reiseskizzen, nicht einmal übermäßig gefällt. Carlo Bö sagt nicht ohne
Begründung, daß alle Landschaft bei dem Bacchelli des «Mulino del Po» und
des «Diavolo al Pontelungo» in einer Identität mit der erzählerischen Erfindung

sich befindet, während die Landschaften in diesem Essaybuch gewissermaßen

abschweifend und selbstgefällig geschildert werden. Es fehlt ihnen das
heilsame Gegengewicht der Erzählungssubstanz. Sei dem, wie ihm wolle, in
einem Landschaftsbuch italienischer Schilderer darf Bacchelli nicht fehlen,
versteht sich, neben Pirandello, Comisso, Barilli, Cardarelli, Verga, D'An-
nunzio und vielen älteren und alten. Ein schönes Buch wäre das, auch in
Deutsch zu lesen.

Paragone Unter diesem vieldeutigen, etwas geheimnisvoll anmutenden Titel
griechischen Urspungs gibt Roberto Longhi, der Kunstgelehrte, bei

Sansoni in Florenz eine geistig sehr ansprechende Monatsschrift heraus.
«Paragone» bedeutet ja Vergleich, auch Erfahrung, Beispiel, Probe, in erster
Linie aber jenen Probierstein aus schwarzem Chalzedon, an dem man das
Gold auf seinen Gehalt prüft. Diese Zeitschrift hat, abgesehen von ihren gut
geschriebenen und auf anständiges Papier ordentlich gedruckten (im Süden
leider lange nicht immer selbstverständlich!) Beiträge, zwei Hauptreize: sie
ist gar nicht aktuell, aber gerade durch ihre Ruhe über der Tageshast
ungemein anziehend, und sie bietet eine originelle Abwechslung, indem sie im
einen Monat, olivgrün gewandet, sich mit Literatur, im anderen Monat,
orangefarbig eingehüllt, mit Kunst befaßt. Feingebildete, kluge, erfahrene
Gelehrte und Dichter legen uns in diesen hübschen Heften die langsam und
aufmerksam zu lesenden Ergebnisse ihres Denkens, Fühlens und Prüfens vor.
Wir werden über die Arcadia, über Guicciardini, über Burckhardts Cicerone,
über Masaccio, über die Malavoglia von Verga und andere kostbare Inhalte
von Cecchi, Longhi, Toesca und anderen Autoren belehrt und unterhalten,
begegnen auch wohl einer Dichtung von Ungaretti oder sonst einer aparten
Geschichte. Ein bißchen links schlägt das Herz dieser Hefte wohl auch, wie
mehr oder weniger überall im intellektuellen Italien, aber alles andere als

gefährlich radikal. Ich sagte ja schon, wieviel Ruhe diese Zeitschrift
ausströmt, und ich hoffe, mitunter in Einzelheiten auf sie zurückzukommen. Daß

sich solche Unternehmungen behaupten können, ist ein gutes Zeichen für
den Süden, wo man otium cum dignitate schon immer zu schätzen wußte.

Ausstellung ohne Neapel hat jetzt wieder seine Ausstellung, die das faschi-
konkreten Inhalt stische Regime seinerzeit ins Leben gerufen hat, aber nach

sechs Wochen Leben wegen des vom gleichen Regime
entfesselten Krieges hatte schließen müssen. Damals war es eine Art
Kolonialausstellung gewesen, zur Verherrlichung des frischgebackenen italienischen

446



Imperiums. Das Gute dabei war, daß man ein richtiges Elends- und
Scherbenviertel, das berüchtigte Fuorigrotta, in eine saubere Stätte der Ruhe und
des Genusses umzuwandeln suchte. Aber dann kam neuerdings die Verwahrlosung,

und schlimmer denn zuvor. Es war schade um jenes «Bonifikationswerk»,

und man hat sich inzwischen darauf besonnen, es wiederherzustellen,
was immerhin 1600 italienische Millionen kostete. Ueber alle diese Dinge
äußerst sich Giovanni Ansaldo in der stets stolz und heftig bebilderten
«Illustrazione Italiana» (9). Die Ausstellung nennt sich «Mostra di Oltremare
e del Lavoro Italiano nel mondo». Dies liest sich schon beinahe wie eine
Fanfare von D'Annunzio. In den imposanten Pavillons tummeln sich die
schrecklichen Siegelworte (INAM, OMPI, ENPOEP usw.), dem gewöhnlichen
Sterblichen völlig unverständlich, die Photomontagen und die nach mosko-
witischen Belehrungen schmeckenden Tabellen. («Da wendet sich der Gast
mit Grausen...») Aber es gibt allerhand Vergnügungen und Rummelplatz-
späße, es gibt Wettbewerbe für neue neapolitanische Canzoni, es gibt
intellektuelles Marionettentheater, es gibt den Ansatz zu einem subtropischen
Park und einem Tiergarten, einer Art Hagenbeck des Südens, der auch
Verkäufe tätigt. Denn Neapel will mit diesem ganzen Unternehmen, das ständig
stattlicher ausgebaut werden soll, vor allem Geld verdienen und hofft, auch
einen echten Ruhe- und Erholungsort damit zu gewinnen; denn die Stadt
Jst in entsetzlichster Weise mit Häusern und Menschen vollgestopft. In dieser
Plinsicht also darf man die Ausstellung, obwohl man nicht recht weiß, was
darin ist, als ein Kultur- oder wenigstens Zivilisationsunternehmen freundlich

begrüßen.

Der Weg der Obwohl die liberale Partei in Italien winzig ist, wirkt
italienischen Presse sie doch stark auf die Bildung der öffentlichen Meinung

ein und bildet auch parlamentarisch eine Art Zünglein
an der Waage im peinlichen Spiel zwischen der democristianischen
Regierungspartei und ihrer moskowitischen, von Togliatti und Nenni geführten
Opposition. Man kann ja geradezu sagen, daß die meisten Italiener parteilos
sind und ihre Sympathien und Wahlentscheidungen trotz allen hitzigen
Debatten stillen und kühlen persönlichen Berechnungen unterstellen. Darum ist
es auch so, daß die meistgelesenen Blätter einen liberalen und unabhängigen
Grundton festhalten. In der Meraner Wochenzeitung «Der Standpunkt» (40)
(der Titel klingt hart und eckig, aber bemüht sich, eben diesen Standpunkt
m einer einigermaßen als europäisch zu empfindenen Gesinnung festzulegen)
gibt Herbert Frenzel die nicht übel gefaßte Kurzgeschichte der großen
dalienischen Zeitungen seit ihrer Vorformung in dem, was der Verfasser «Die
Schule von Bologna» nennt, seinerzeit verkörpert in der Zeitung mit dem
komischen Namen «II Resto del Carlino», wo Risorgimento-Luft wehte und
Geister wie De Meis, Amendola, Minghetti, Quintino Sella, dazu vor allem
Garducci, Pascoli und Croce einwirkten. Auch der neuerdings wieder
vielgenannte, 1909 gestorbene Politiker und Redner Alfredo Oriani gehörte dazu.
Wenn man auch Herrn Frenzel darin nicht ganz beipflichten kann, daß die
faschistische Periode jene gute Tradition zwar verdunkelte und trübte, aber
nicht zum Verschwinden brachte — denn sie tat es lange Zeit eben doch —,
s° ist nicht zu leugnen, daß jene mediterrane Helligkeit in gewissen Zeitungen,

vor allem natürlich im Mailänder («Nuovo») «Corriere della Sera» wieder
®o ziemlich da ist. Blätter seiner Art vermeiden die schreiende Aufmachung
ner Nachrichten und sind oft erstaunlich gut geschrieben, gerade in den
Partikeln, in denen man niemals dem meistens erbärmlichen sprachlichen

geistigen Niveau in gar nicht kleinen Zeitungen Deutschlands und

447



Oesterreichs begegnet, ganz abgesehen davon, daß die «terza pagina», nämlich

das gemeinhin die dritte Seite einnehmende Feuilleton-, oft ausgezeichnet
ist und einen in gutem Sinne akademischen Einschlag hat. Man denkt nämlich

an Akademie im Sinne Piatons, also an reine, unabhängige, stumpfer
Fachbildung entrückte Geisteshaltung. Bei dieser Gelegenheit dürfte der
Hinweis nicht uninteressant sein, daß Benedetto Croce, der doch wie eine
Art Zensor des geistigen Lebens in Italien empfunden wird, sich nie von sich
aus akademische Titel erworben hat. Nachdem er einige Semester die Rechte
studiert hatte, wendete er sich seiner philosophischen und ästhetischen Tätigkeit

zu, ohne — man denke! — die «laurea», also den Doktor, gemacht zu
haben. Rolf Schott

448


	Kleine Rundschau

