
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 7

Artikel: Emil Staigers Goethebuch

Autor: Howald, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EMIL STAIGERS GOETHEBUCH1
Von Ernst Howald

Die Kühnheit eines Unternehmens, wie es außer allem Zweifel
ein auf mehrere Bände berechnetes Goethebuch darstellt, legt es

nahe, dieses Werk zuerst einmal in die Entwicklungsgeschichte
seines Verfassers einzuordnen. Emil Staiger hat in relativ jungen
Jahren bereits ein großes Oeuvre hinter sich. Er fing, dem Zeitgeist

verpflichtet, mit stark philosophisch orientierten Arbeiten an.
Da darin eine ursprünglich philosophische Begabung unverkennbar

war und mit sicherm Instinkt literarhistorische Fragen
gewählt wurden,, die eine solche Behandlung nicht nur ertrugen,
sondern nach ihr riefen, wie etwa Hölderlin und sein Tübinger
Freundeskreis oder wie das Verhältnis Goethescher, Brentanoscher,
Kellerscher Lyrik zum Problem der Zeit, erregte er rasch die
Aufmerksamkeit sowohl als Schriftsteller wie als junger Dozent. Dem
rückblickenden Beobachter wird vor allem als charakteristisch
auffallen, mit welchem Maß und welchem Takt er arbeitete, mit
unbeirrbarem Spürsinn für den Kairos seiner Aufgabe. Für viele

mag es eine noch immer nicht verwundene Enttäuschung bedeuten,
daß Staiger auf einmal diese Bahn verließ und einer ganz anderen
Betrachtungsart sich zuwandte. Es war ein wirklicher Stilbruch,
vielleicht um so deutlicher bemerkbar, ja fast provozierend bemerkbar

gemacht, als er, nachdem er bereits eine gewisse Zeit hindurch
den neuen Weg eingeschlagen, gleichsam aus Dankbarkeit und als

Abschiedsgruß dem alten Ideal noch einmal huldigte, in seinen
Grundbegriffen der Poetik, in der er die alten braven Begriffe
der Epik, Lyrik und des Dramas in metaphysischen Tiefen
verankerte. Das Buch fand neben einzelnem Widerspruch hohe
Anerkennung; vielleicht hat aber darin manchen Leser mehr als diese

letzten Dinge jene Fülle von oft nur zart angedeuteten
Interpretationen bezaubert, Anzeichen des neuen Geistes. Dieses Neue
bestand eben darin, in der reinen, keinem andern Ziele dienenden

Interpretation. In einer großen Zahl von Aufsätzen, die, schon vor
der Poetik, in einem Bande vereinigt wurden, legte Staiger
Interpretationen einzelner Kunstwerke vor. Deutsche Dichtungen alle1"

Gattungen (ein von ihm gern begangener Nebenpfad führte ihn

hie und da auch zu musikalischen Schöpfungen) fanden ihre
Deutung. Sie war völlig unprätentiös, bar aller Gewaltsamkeit, so sehr

1 Emil Staiger, Goethe. 1749—1786. Atlanitis-Verlag, Zürich 1952.

416



dem jeweiligen Objekt angepaßt, so zurückhaltend auch in der
sprachlichen Formulierung, daß man erst nach und nach inne
wurde, was für eine Meisterschaft darin stecke. Auch Staiger selber
mag erst mit der Zeit sich darüber klar geworden sein, daß er
damit seinen Weg gefunden, daß dies sein Beitrag zur Germanistik
der Gegenwart sein werde, seine unverwechselbare Leistung und
sein Ruhm. In einem Aufsatz mit dem Titel «Die Kunst der
Interpretation» hat er dann vor nicht langer Zeit meisterhaft — diesen
vielmißbrauchten Ausdruck wage ich hier in seinem vollen Klange
anzuwenden — an einem Mörike-Gedicht gezeigt, was er unter
Interpretieren versteht. Wiewohl er dabei gleichsam hinter die
Kulissen blicken ließ, so war doch nichts von Zwang und Zerredung
zu spüren, und das Gedicht stand am Ende vor dem Leser in makelloser

Reinheit, aber unendlich gesteigerter Schönheit. Als kleines
Kuriosum schloß sich dieser Schrift etwas an, was man mit
gewissem Recht ein Duell des alten Emil Staiger mit dem jetzigen
nennen konnte. Für den ersteren trat als Suppléant kein geringerer
als Martin Heidegger auf den Plan. Die Partie endete nach
mehrmaligem Kugelwechsel remis. Dem aufmerksamen Beobachter
konnte es aber nicht entgehen, wer Sieger sei: nicht der Philosoph.

Bewunderer und Neider, an denen es verständlicherweise auch
mcht fehlte, sahen nun aber der weitern Entwicklung Staigers, die
emen mit einer gewissen Besorgtheit, die andern mit Schadenfreude
entgegen. In der Tat, man konnte sich nicht recht vorstellen, daß
er nun für den Rest des Lebens in Interpretationen mache. Die
Antwort darauf ist jetzt erfolgt, sie besteht im Goethebuch. Stehen
Wlr vor einem neuen, einem zweiten Stilbruch? Ein verweilender
Blick auf das neue Buch wird einem sofort deutlich machen, daß

^von nicht die Rede sein kann. Das Buch ist, nur schon den
Kapitelüberschriften nach zu schließen, eine Kette von Goethe-
mterpretationen, hie und da unterbrochen durch Biographisches,
Sei es Goethe selber betreffend, wie das Anfangskapitel über seine
ugend, oder Carl August oder Frau von Stein. Wenn man das

erkannt hat, wird man sich zuerst die sicher berechtigte Frage
bellen, ob sich das so gehört, ob es nicht ein Mißbrauch des Lebens
lst> dieses mehr nur als Rahmen für Werkinterpretationen zu
verenden. Dies Bedenken fällt aber sofort dahin, wenn bei einem
.'chter Leben und Werk sich decken, wenn das Werk, die Dichtung

®me dauernde Lebensemanation, eine Konfession ist, so daß die
ïiterpretation des Werks zugleich die einzige legitime Interpre-
a ion des Lebens ist. Und wo wäre das in höherem Maße der Fall
f bei Goethe? Nur bei wenigen andern Dichtern wäre anderes

das Verfahren Staigers möglich und erfolgreich. Schon in der

2?

417



Stoffwahl hat sich also der untrügliche Instinkt Staigers bewährt
und bestätigt, indem er sich eine seinem Wesen gemäße, eine
herrliche, viele Jahre seines Lebens füllende und bereichernde Aufgabe

und eine überhaupt nicht abzumessende Entfaltungsmöglichkeit
eröffnet hat.

Doch ist es nun an der Zeit, zum Buch selber zu kommen. Seit
einigen Tagen liegt es vor uns, ein Band von über 550 Seiten, in
schönen Lettern gedruckt, einfach und leicht kokett-altmodisch
gebunden, am Schluß mit sorgfältigen Indizes ausgestattet. Schon
durch sein Aeußeres zeigt es an, daß es sich nicht allein an den
Fachmann wendet, ein Blick ins Innere, die Lektüre weniger Seiten,
die warme Sachlichkeit ihres Stils überzeugt uns, daß es sich nicht
um eine Heroisierung handelt, sondern um das aus eigenem,
verpflichtendem Erlebnis geborene Anliegen, die Fülle und Erfüllung
des reichsten menschlichen Lebens, eben des Goetheschen, uns zu
vermitteln. Es ist ein erster Band, dem im Laufe der Jahre noch
zwei weitere folgen sollen. Er führt bis zur italienischen Reise,
die bekanntlich eine einschneidende Zäsur in Goethes Leben
bedeutet. Der Rhythmus dieser voritalienischen Lebensperiode ist
nochmals durch einen nicht weniger sich aufdrängenden Einschnitt
gehälftet, den Uebertritt nach Weimar im Jahre 1775. Diese
Feststellungen würden nichts bedeuten, wären sie nur äußere
Ordnungsprinzipien zuhanden des Inhaltsverzeichnisses. Sie sind aber
mehr, und mit dieser Erkenntnis bahnt sich ein erstes Verständnis
für das Einmalige und Erstmalige des Buches an. Aeußerlich gibt
sich dieses darin zu erkennen, daß jeder der beiden Hauptteile
durch ein zusammenfassendes Schlußkapitel resümiert ist mit den

lapidaren Titeln 1775 und 1786. In beiden wird der Versuch
unternommen, Goethe zu sehen und zu beurteilen unter Ignorierung
alles dessen, was nachher aus und mit ihm geworden, fast könnte
man sagen, so als wäre er 1775 oder 1786 gestorben. Das ist freilich
nur bis zu einem gewissen Grade möglich und wünschenswert, da

es töricht wäre, sich unnötigerweise den Rätseln auszuliefern, die

Frühverstorbene dem Verständnis stellen. Gerade in der vor-
weimarischen Zeit würde man wahrscheinlich ohne das Wissen

um die Fortsetzung die Ansätze zum Maß und zur Einfügung in
ein Ganzes ob dem Titanischen und dem Ichkult überhören. Diese

Ansätze sind aber da, wenn auch erst nachher sichtbar wird, wie

ganz anders die Entwicklung weitergeht als etwa bei Lenz oder

Klinger. Sie zeigen sich in der Anerkennung eines Du neben dem

Ich, eines Du, das ebenbürtiger Partner des Ich ist. Es trägt
einstweilen den vagen Namen Natur. «Immer ist Natur der Name für
das, was Goethe eigentlich liebt, das große ebenbürtige Du für das

418



große allumfassende Ich.» Noch ist diese Natur etwas Unbestimmtes,

im Ahnen und Hoffen ist sie beheimatet. Sie umfaßt einen
gewaltigen Rayon von der unfühlenden Natur im engern Sinn bis
zur Gesellschaft mit allen Varianten der Verhaltungsweise zu ihr.
Aber sie ist rudimentär bereits in dem jungen Menschen vorhanden.
Das Nachherige mag uns helfen, es überhaupt zu bemerken, aber
es darf ihm vor 1775 noch kein fester Name, es dürfen ihm keine
festen Konturen gegeben werden, wenn man nicht fälschen will.
Eindringlich wird uns in diesem zusammenfassenden Kapitel, nachdem

wir natürlich durch die vorhergehenden darauf vorbereitet
worden sind, dies tastende Suchen vor Augen geführt, das sich vor
allem in experimentierendem Schwanken von einem Stil zum
andern manifestiert, was alles ihn davor bewahrt, allzu früh sich
festzulegen oder sich zu verhärten, weil das zu hoch angesetzte
Ziel nicht erreicht werden kann. Nicht minder eindrucksvoll wird
uns dann im Kapitel 1786 gezeigt, wie diese Fülle der Wege und
Versuche sich vereinfacht in den Jahren vor der italienischen Reise.
East könnte man von einer Verarmung sprechen, wenn man nicht
erkennt, daß es sich vielmehr um eine Verpuppung handelt. Wir
verstehen das, nachdem wir in den Zwischenkapiteln die äußern
und innern Ursachen dieses Vorganges kennengelernt, die
Atmosphäre des Hofes, die Liebe zu Frau von Stein, die Not des un-
ruhigen Innern. So bahnt sich ein neues Verhältnis zwischen dem
Ich und dem Du an, dessen Domänen aus der Vagheit des
Erahnten heraustretend die fest umschriebenen Formen der Gesellschaft

und der Natur annehmen. Die Kunst fügt sich immer mehr
ins gediegene Leben ein, Leben und Kunst decken sich mehr und
Uiehr und treten zusammen zu jenem Lebenskunstwerk, das wir
'fle Totalität Goethe nennen. Die Weimarer Kapitel haben uns
Schritt für Schritt zum Verständnis dieses Prozesses geführt. Die
Abschnitte, die den äußern Faktoren desselben gewidmet sind,
®twa Carl August oder Frau von Stein, zeigen eine Kunst der
uenscheninterpretation, die sich ebenbürtig neben die Werkinter-
Äetation stellt. Ein Kapitel soll aber aus diesem Zusammenhang
n°ch besonders hervorgehoben werden. Es trägt die Ueberschrift
«Natur». Nirgends erweist sich der Gedanke der zeitbeschränkten

strachtung als fruchtbarer. Es ist, namentlich bei Anlaß des
ubiläums von 1949, eine Unmenge von Schriften über den Natur-
Äscher Goethe erschienen. Auch jedes Goethebuch widmet die-

Problem ein mehr oder weniger qualvolles Kapitel. Alle diese
Handlungen gehen vom Endzustand aus, vom Endgültigen, heiße

es Earbenlehre oder Metamorphose der Pflanzen. Auf die Anfänge
lrfl nur nebenbei hingewiesen als eben etwas Unvollkommenes.

419



Diese Endprodukte müssen nun mühsam erklärt oder verteidigt
oder resigniert entschuldigt werden. Zu einem Verständnis, das
aller dieser Machenschaft nicht bedarf, kann man nur gelangen,
wenn man erkennt, wie und wann sich Goethe überhaupt der
Natur zugewendet hat. Das geschieht in den Jahren vor der
italienischen Reise. Die Natur ist ein Teil des Du, das seinem Ich
entspricht, als solcher abgestimmt auf das Ich, allein imstande, darauf

zu reagieren. Nur zu dieser Natur kann er überhaupt den
Zugang suchen und finden. Seine ganze spätere Naturforschung ist
ein Entwicklungsprodukt aus diesen Anfängen und nur aus ihnen
zu verstehen. So glaube ich, daß dieses Kapitel eine Offenbarung
bedeuten wird, ein Erfolg, der wesentlich einer bewunderungswürdig

konsequenten Haltung zu verdanken ist.
Ist es so wohl deutlich geworden, daß die Biographie nicht bloßer

Rahmen für die Interpretationen, sondern ein lebendiger Organismus

ist, so darf man nunmehr, ohne mißdeutet zu werden, feststellen,

daß das Zentrum des Buches die Interpretationen sind als die
wesentlichen Kristallisationen von Goethes Leben. Wendet man
sich ihnen zu, dann wird man sich freilich bewußt, wie schwer,
ja wie unmöglich es ist, dieser Ueberfülle des Gescheiten und
Gekonnten gerecht zu werden, das in ihnen enthalten ist. Natürlich
sind nicht alle gleicher Vollendung. Ursache dieser Wertverschiedenheit

ist aber weniger ein zeitweiliges Nachlassen in der
Konzentrationsfähigkeit des Verfassers als der unterschiedliche Rang
der zu behandelnden Schriften, ist Staigers Gewissenhaftigkeit doch

so groß, daß er auch den undankbarsten Aufgaben ein Kapitel
gewährt, Aufgaben mehr positivistischer Natur, wo Goethe nur
Repräsentant einer Zeiterscheinung (so in den Geheimnissen) oder

einer literarischen Mode ist (zum Beispiel in den Schwänken)-
Aber selbst diese Abschnitte lassen erkennen, welche hohen
Ansprüche Staiger an sich selber zu stellen gewohnt ist. Falls die

Materie selber zu wenig herzugeben imstande ist, stattet er diese

Kapitel mit Ersatzproblemen aus, die nicht unentbehrlich wären,
als ob er die gewohnte Höhe halten wollte. So basiert das Kapitel
über die Schwänke auf einer Theorie des Komischen, die über
frühere Behandlungen dieses Themas in der Poetik hinausweist
und hier eine interessante Zugabe bedeutet.

Doch liegt die Nötigung zu solchen Zutaten angesichts des

Goetheschen Werkes natürlich nur selten vor. So können die Intel-
pretationen normalerweise eine völlige Dichte, eine unbeirrbare
Konsequenz des Vorgehens zeigen, so verschieden auch ihre
Ausgangspunkte sein mögen. Es läßt sich nämlich die gleiche
Feststellung auch hier machen, wie bei den früher veröffentlichten

420



Einzelinterpretationen, daß von keiner Schablone die Rede sein
kann, sondern daß immer neu angesetzt wird, um den Zugang zum
eigentlichen Herzschlag .des Kunstwerkes zu erzwingen. Was
schiene an und für sich begreiflicher und verzeihlicher, als daß die
gleiche Fragestellung an «Iphigenie» und «Tasso» herangetragen
würde, die sich doch so nahe stehen. Dies würde aber eine
Verarmung bedeuten, indem der Ausgangspunkt der Tasso-Deutung,
das Problem des Dichters als Objekt der Dichtung, ungeahnte
Tiefen der Erkenntnis erschließt.

Natürlich hat es auch in den Interpretationen solche, in denen
der Verzicht auf das Wissen um das Nachher Erfolge zeitigt, so
die Behandlung des Urfaust und der Theatralischen Sendung.
Dieses Vorgehen scheint sogar selbstverständlich zu sein, da es
sich um erhaltene Fassungen der voritalienischen Periode handelt.
Aber das Wort selbstverständlich verliert seinen Sinn, wenn man
mit Staunen beobachtet, namentlich im «Faust»-Kapitel, was eine
wahrhaft geistige Handhabung eines heuristischen Prinzips zu
erreichen imstande ist. Anstatt zu Rechthaberei und Zänkerei um
die Datierung von Plänen und Fassungen führt es durch nicht
vermiedene philologische Engpässe zu einer vom Leser miterlebten
Erkenntnis von Goethes Dichtertum, das «von Anfang an zwischen
den Gattungen steht, das Bildhafte musikalisch löst, das Lyrische
lni Bild verfestigt und nie ein Ziel aus den Augen verliert».

Und doch ist es ein Glück, daß diese künstliche Zurückhaltung
nur ausnahmsweise nötig ist: auf die Dauer würde sie sich, so
fruchtbar sie sein kann, als quälend erweisen. So fragmentarisch
Uoethes Dichtung, namentlich der ersten Weimarer Zeit, ist — die
zeitliche Abgrenzung des Bandes auf das Jahr 1786 macht dies
n°ch besonders fühlbar —, so steht neben dem Unvollendeten doch
eirie nicht kleine Zahl von abgeschlossenen Werken: «Götz» und
«Werther», «Iphigenie» und «Tasso», um nur die wichtigsten zu
kennen, und dann natürlich die Gedichte. Hier fällt nun alles
Dhilologisch-Untersuchende, das sich doch nie ganz verarbeiten
^ßt, alles Künstliche, eben alle Zurückhaltung weg. In immer
neuem Elan, einer immer lebendig sieghaften und doch nie
forderten Gedankenführung wird das Kunstwerk erobert, werden
Wlr dazu gebracht, ohne Gewalt zu verspüren, zu sehen, wo wir
v°rher nur gestaunt haben. Wählen wir als Beispiel das erste
v^osentliche Kapitel — vorausgegangen sind Abschnitte über die

Rdheit und die schriftstellerischen Anfänge. Es trägt die Ueber-
8®hrift «Ganymed» nach dem berühmten Hymnus aus den letzten

rankfurter Zeiten. Es handelt sich also um die Lyrik zwischen
raßburg und Weimar. Darum wird es uns besonders locken, weil

421



wir aus dem glänzenden Nachwort zum Gedichtband der Artemis-
Ausgabe wissen, wie berufen Staiger für die Behandlung der Lyrik
und speziell derjenigen Goethes ist. Wir werden erwarten, darauf
geführt zu werden, wo und wie der neue Ton, der Goethesche und
damit der seither verpflichtende, erklingt, worin er besteht und
was er bedeutet. Doch werden wir nicht gleich mit den großen
Fragen bombardiert. Harmlos biographisch fängt das Kapitel an,
die Sesenheimer Liebe wird Goethes eigener verhaltener
Darstellung in «Dichtung und Wahrheit» nachgezeichnet, dann steht,
ganz abgedruckt, als ihr ergreifender Ausdruck das Mailied da:
«Wie herrlich leuchtet mir die Natur» usw. Das Liebesbekenntnis
dieser Verse wird abgehoben von der bald lüsternen, auf jeden
Fall selbstischen Erotik der früheren, die Geichstellung der
Liebenden, die auch der Geliebten ihre ganze einmalige Individualität
gibt und läßt, und das Einbeziehen der ganzen Welt in das
gesteigerte Gefühl. «Was sonst verborgen bleibt, das Leben der Tiefe,
gibt sich dem Liebenden kund.» Damit bahnt sich im Leser ein
Verständnis an, das nicht nur zum «Ganymed» hinführt und zu
seinem «Umfangend umfangen» und damit ins Zentrum der Goethe-
schen Lyrik weist, sondern bereits auch ahnen läßt, daß das sich so,

nur durch das Gefühl, anbahnende Verhältnis zur Natur nach und
nach nicht allein durch das Wort des Dichters Ausdruck finden
wird, sondern auch weiterm Bemühen, dem wissenschaftlichen,
rufen wird. Und damit wird einem verständlich werden, wenn
die Genesis einer Beziehung so deutlich gemacht wird, daß dieses

Verhältnis zur Natur immer seinen bestimmten Duktus und

natürlich auch seine Beschränkung haben wird. Doch das wird
der aufmerksame Leser erst ahnen; erst später werden diese

Samenkörner aufgehen. Jetzt handelt es sich um eine näher
liegende Aufgabe, den schwierigen lyrischen Schöpfungen dieser Zeit
Verständnis zu erwecken, dem Halbunsinn (nach Goethes eigenem
Wort) von «Wanderers Sturmlied» und «Schwager Kronos». Es

folgen ein paar vortreffliche Seiten der Zusammenfassung, die
zugleich prinzipielle Fragen, die nicht nur für diese wenigen Gedichte

Bedeutung haben, zur Erörterung bringt. Was bedeutet die nicht

zu leugnende Verpflichtung Goethes gegenüber Dichtern der
Vergangenheit, etwa Hans Sachs und seinen Knittelversen oder der

Lyrik Gleims und Hagedorns? Uebernommen wird nur eine alte

Schale, entscheidend ist das Neue, jener Wille zur höchsten
augenblicklichen Innigkeit. Bei allem Suchen nach einem eigenen Stil;

bei aller Buntheit der versuchten Formen ist unverkennbar doch

der gleiche neue Ton. Es ist die Stimme der Unmittelbarkeit, der

urplötzlichen Intuition. «Den Dichter überrascht ein ungeahntes

422



überschwengliches Leben, und ebenso überrascht ihn die Sprache.
Sie ist für ihn kein Vorrat an Wörtern, dessen er sich bedienen
könnte, um einen Gegenstand wiederzugeben. Um dies zu leisten,
müßte er den Gegenstand von vornherein kennen. Da dieser erst
mit der Stimmung entsteht und mit der Stimmung wieder schwindet,

können auch Worte und Verse sich nur bilden, solange die
Stimmung währt. Der Augenblick erschafft das Wort und erschafft
in eins damit seinen Gehalt.» Das führt zurück zur
Literaturgeschichte. Jetzt läßt sich ermessen, wie wichtig für den jungen
Goethe die Begegnung mit Herder sein mußte und dessen Gedanken
über den Ursprung und das Wesen der Sprache, und wie einzigartig

wichtig es ferner war, daß in jenem Moment der deutschen
Entwicklung die Sprache von den vorausgehenden Dichtern so
vorbereitet war, daß sie dem Schaffenden entgegenkam, und noch
nicht so abgebraucht, wie sie es bald nachher wurde. Nicht als
Vorrat aber ist sie aufgeschüttet. «Wieviel sie taugt, das will Goethe
nur im Augenblick des Sprechens entscheiden. Den Augenblick
des Sprechens aber umschreibt er mit Worten, die uns an
wohlbekannte Zusammenhänge erinnern und dennoch überraschen,
hier, wo niemand darauf gefaßt ist:

Greife milde drein, und freundlich Glück
Fließt, Gottheit, von Dir aus.»

Es ist wieder das «Umfangend umfangen». So sind wir vom
formalen wie vom inhaltlichen Geschehen aus durch dieses Kapitel so
Weit gefördert, so reif geworden, daß wir imstande sind, die weitere
Entwicklung Goethes, unter Staigers Führung, zu verstehen.

Doch sei damit genug getan. Ein solches Nachzeichnen kann
nur unvollkommen sein. Fassen wir noch einmal das Ganze ins
^uge. Es ist im tiefsten Sinn ein wesentliches Buch. Der Leser,
der es mit offenen Sinnen gelesen hat, wird nicht nur ein
beglückend neues, eben wesentliches Verhältnis zu Goethe haben,
er wird selber reicher und reifer sein. Es gelingt diesem Buch, was
"Weder dem hochmütigen Positivismus der deutschen
Literaturwissenschaft noch dem ameisenhaft emsigen amerikanischer
Prägung noch dem heroisierenden in den Fußstapfen Gundolfs noch
dem ironisierenden der Franzosen erreichbar ist. Es ist aus Liebe
Und Verehrung geboren und ist doch Wissenschaft, aber eine

Literaturwissenschaft, die darum weiß, daß es für ihre spezifische
Wahrheit nicht genügt, Fakten zu eruieren, sondern Erlebtes und
Gestaltetes der Vergangenheit zu lebendiger Gegenwart, historisch

vertiefter Gegenwart zu machen und damit dem wahren
Wesen europäischen Kulturbewußtseins Genüge zu tun.

423


	Emil Staigers Goethebuch

