
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 7

Artikel: Der Himmel unserer Naturforscher

Autor: Marcuse, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER HIMMEL UNSERER NATURFORSCHER

Von Ludwig Marcuse

Wie die Naturforscher Theologen wurden

Wer sich ein Bild zu machen versucht von den herrschenden
religiösen und philosophischen Vorstellungen, wird überrascht sein,
wie sehr sie in diesen Tagen von Naturforschern repräsentiert werden.

Planck lehrte den persönlichen Gott und die Willensfreiheit.
Einstein wirbt für Harmonie zwischen Wissenschaft und Religion.
Millikan verkündet die christliche Kirche als Wegweiser, mit der
Wissenschaft als Gehilfin. Autoritäten unter den Astronomen,
Geologen und Biologen werden gefragt: was glauben Sie? und weben
mit ihren Antworten an der verbreitetsten und vagsten Theologie
unseres Jahrhunderts.

Die Philosophen bleiben im Hintergrund, mit symbolischer Logik,
Soziologie und historischem Detail. Die Zeit Hegels ist vorbei.
Adolph von Harnack soll einmal gesagt haben: «Die Leute
beschweren sich, daß unsere Generation keine Philosophen hat. Ganz

zu Unrecht: nur sitzen die heutigen Philosophen in einem andern
Fach, ihre Namen heißen Planck und Einstein.» So sprechen Planck
und Einstein im Namen der Philosophie — und der Theologie, da

die Naturforscher auch diese Fakultät erobert haben oder sollte
man isagen: von (ihr erobert worden sind?

Robert A. Millikan, Nobelpreisträger für Physik, erzählte kürzlich

die folgende Geschichte: Als er das erste Mal in Harvard über
Religion gesprochen habe, sei einer seiner Zuhörer, sein Sohn, an

ihn herangetreten mit der Frage: «Vater, weshalb sprichst du nicht
lieber über Themen, von denen du etwas verstehst?» Man kann
diese Frage freundlicher und allgemeiner stellen: Weshalb wurden
die Nobelpreisträger für Physik und ihre Kollegen unter den
Astronomen, Chemikern, Geologen, Biologen Autoritäten und
Propagandisten auf dem Gebiet der Gottesgelehrtheit und Weltweisheit?

Einstein gab einmal eine halbe Erklärung für dies seltsame

Ereignis: Es sei oft und gewiß nicht ohne Berechtigung gesagt

worden, daß der Wissenschaftler ein schlechter Philosoph sei; aber

in Zeiten, in denen die Fundamente der Naturwissenschaft
problematisch geworden wären, bliebe dem Spezialisten nichts übrig aiS

der Versuch, selbst Hand anzulegen am Bau des Fundaments.

402



Dais ist überzeugend — und erklärt nicht die Tendenz der
exaktesten Forscher zu den luftigsten Aussagen über die ernstesten
Rätsel; und manchmal merkt man es einem hervorragenden
Experten an, daß er vielleicht zum erstenmal nachgedacht hat über
hie schwerwiegende Frage, die ihm ein flinker Reporter stellte —
ganz schnell zwischen zwei Experimenten. In ihren Aussagen aber
zeigt sich ein wesentlicher und nicht schöner Zug dieser Tage: das
trübe Beisammen von präzisestem Spezialistentum und ungehemmtesten

religiös-philosophischem Dilettantismus. Da erklärt denn ein
angesehener Astronom: der Mensch sei im Mittelpunkt des Alls.
Weshalb? Er sehe keinen Sinn darin, daß es ein Duplikat der uns
bekannten Menschheit gäbe.

Wie sind in unserem Jahrhundert die Erforscher der Zahlen und
her Sterne, der Minerale und der Zellen zu führenden Gottes-
kündern und Gesetzgebern geworden? Durch den Erfolg, den ihre
Wissenschaften beim Publikum erlangt haben. Sie lehren heute
has attraktivste Wissen. Sie beschäftigen mehr als andere Gelehrte
hie Phantasie her Oeffentlichkeit. Sie haben die größten Sensationen

zu bieten. Einmal fesselte der Mystiker seine Gemeinde mit
hem Bericht von seiner Begegnung und Vereinigung mit Gott. Am
Anfang des neunzehnten Jahrhunderts wurden vergessene
Vergangenheiten in Erinnerung gebracht, der Historiker war der
repräsentative Wissenschaftler; fünfzig Jahre später folgte ihm der
Archäologe, der Pompeji, Troja, Mykenä, Knossos, Luxor ans Licht
hes Tages hob.

Das zwanzigste Jahrhundert ist geblendet vom Naturforscher. Er
erzählt die faszinierendsten realen Märchen. Der Astronom
beachtet: Unsere Sonne «ist eine von hundert Billionen auf unserer
kRlchstraße — und von solchen Straßen gibt es wenigstens tausend

hlionen. Der Physiker nennt die Größe des Hydrogenatoms mit
emem Bruch, der ebenfalls eine astronomische Zahl darstellt. Man
vergleiche dieses All mit Himmel und Erde der biblischen Schopfs

•— und wird verstehen, daß die Phantasie der Massen heute
nicht den mittelalterlichen Theologen gehört und nicht den
bescheidenen Aktivitäten der Feen, sondern jenen Erzählern phian-
®stisoher Wahrheiten, die durch Nullen von der pfützenhaften
nge des Alltags befreien: der (beobachtbare) Raum soll zwölf
eilen weit sein — mit einundzwanzig Nullen hinter der Zwölf.
Die Oeffentlichkeit, bereits gewonnen durch die so dringend er-
hnte Staohelung der iin den ödesten Alltag gebannten Phantasie,
Sert außerdem: wer kann besser nachdenken als ein Mann, dem

sJr ^as Proton und das Elektron zu danken haben — und einen
geräumigen Raum? Und, außerdem: wenn man ihnen das glaubt

403



— weshalb soll man ihnen dann nicht auch noch Gott glauben?
Diese Oefïentldchkeit, die ihren Schöpfer und seine Gebote aus
den Händen der Autoritäten für Sonne, Mond und Sterne empfängt,
weiß allerdings wenig von dem seltsamen Phänomen der partiellen
Größe: daß zum Beispiel die Seele eines gewaltigen musikalischen
Revolutionärs verkoppelt sein kann mit der Seele eines kleinen
schäbigen Reaktionärs, daß geniale Einsichten auf einem Gebiet
zusammengekettet sind mit den überkommensten Ammenmärchen
— in einer Person.

Die Massen scheinen wirklich zu glauben, daß die gelehrten
Herren den Nobelpreis für die Ammenmärchen bekommen haben,
und wählen sich so hervorragende Spezialisten zu geistigen
Führern. Wenn sich aber diese Gelehrten Ferien vom Exakten nehmen,
dann pflegen sie sehr anfällig zu sein: im Stadium jener religiösen
und philosophischen Naivität, die sie mit ihrer Gemeinde teilen.
Aufrührer auf ihrem eigensten Gebiet, spiegeln sie in ihren Ideen
von Gott, Moral und dem Sinn der Welt eher die abgeblaßtesten
Weltbilder wider. Was sie da verkünden, gehört nicht dem
zwanzigsten Jahrhundert an — verdeckt es eher. Verdeckt es um so

mehr, als sie einer toten Ideologie ein Scheinleben, ja eine Aktualität

verleihen durch Illustrationen, zu denen die neuesten
Forschungen ihre frischesten Farben hergeben müssen. Da sieht es

denn so aus — wie ein berühmter Astronom in diesen Tagen
behauptete: als könne erst der lebende Forscher Gott so recht in all
seiner Herrlichkeit schauen. Muß man aber wirklich das Atoan

aufgedröselt haben, um zu dem Schluß zu kommen: da muß ein
Gott sein? Muß man wirklich das Aureomycin erfunden haben, um
zu dem Schluß zu kommen: «Ich kann mir keine Vorstellung von
einem Nichts machen. Ich kann mir nur eine Vorstellung von Etwas
machen. Etwas kann nicht von Nichts kommen.» Lange vor der

Quantentheorie — ganz ohne Brille, Mikroskop und Fernrohr war
Moses schon viel weitergekommen: er sah Gott, nur mit seinen

zwei Augen. Und lange vor der neuesten Biologie hatte schon

Aristoteles die Urursache kreiert.
Im Zeitalter des Spezialistentums sprengt der Ruhm die Grenzen

der Zuständigkeit. Die Berühmten sind so verwendbar. Sie können

eingesetzt werden, wo immer man sie braucht. Es beginnt damit)

daß Verleger, Chefredakteure, Radios, Televisions, Vortrags
Veranstalter zu dem Resultat kommen: Nobelpreisträger für Physik un
Chemie interessieren, Gott interessiert auch, wie sehr interessiert

erst ein Gott verkündender Nobelpreis-Physiker. Aber weshai
machen noch die verehrungswürdigsten Gelehrten mit? Im
Zeitalter der Propaganda ist es für den Erfolgreichen schwer, im Ver"

404



borgenen zu blühen. Viel Photographiertwerden macht schön. Viel
Interviewtwerden macht gescheit. Einige sind allerdings wach
genug (unter ihnen der bescheidene Einstein) und fühlen ein leises
Unbehagen, wenn sie nicht rechnen, messen unid wiegen — wozu
sie eigentlich da sind. Aber es wäre recht falsch, zu glauben, daß
sie nur wider Willen über ihre Verhältnisse denken und predigen.
Viel öfter treibt sie gerade der beste Wille in die seltsamste Rolle.

Die Aelteren vor allem glauben, als Naturwissenschaftler etwas
gutmachen zu müssen. Sie haben in ihrer Jugend noch den
naturwissenschaftlichen Materialismus erlebt, der recht primitiv die
Welträtsel löste. So revozieren sie heute in ihren theologisch-metaphysischen

Auslassungen jene kleinbürgerlich-bornierte Allianz
des mechanistischen Atomismus mit einem öden Atheismus und
einem kindlichen Amoralismus. So versuchen sie den Makel
auszumerzen, mit dem ihnen ihre Wissenschaft behaftet zu sein scheint.
Triumphierend weist Planck darauf hin, daß der einst so
großmächtige Monismus kaum noch von sich reden macht. Ihre frommen

und braven Reden und Schriften sind also zum Teil auch
Apologien für die Sünden der Väter, welche die Naturwissenschaften

in religiösen, moralischen und philosophischen Mißkredit
gebracht haben.

Allerdings spielt die Erinnerung diesen anti-monistischen
Forschern manchen Streich. Gar so schrecklich «materialistisch» waren
eigentlich schon die bösen Materialisten des neunzehnten
Jahrhunderts nicht. Sehr im Gegenteil: nicht allzu viel trennt einen
Wilhelm Bölsche, der Haeckel nahestand, von dem Planckschen
Theismus oder gar von dem Einsteinschen Spinozismus. Auch schon
vor dem Jahrhundert der Quanten- und Relativitätstheorie
begannen Naturforscher gläubig zu schwärmen. Gewiß, «die gewaltige

Machtstellung der modernen Naturwissenschaften» wurde 1887
n°ch ungehemmt bejubelt — während in der Mitte des zwanzigsten
Jahrhunderts diesem nun schon traditionellen Jubel eine größere
Dosis von Skepsis und Beklemmung beigemischt ist. Aber bereits
der Monist Bölsche wollte «die Sonderstellung einer vernünftigen
Religion» nicht «antasten».

Da ist noch etwas viel Ernsteres im Spiel. Viele von ihnen kamen
m unseren Jahren zu dem Resultat: Gott und der kategorische
Imperativ sind in diesem Augenblick Bürgerpflicht. Sie predigen

Weil man ein Feuer löschen hilft, auch wenn man nicht
Feuerwehrmann ist. Sie fühlen sich als Deichwäohter, verpflichtet, in die
ruchigen Stellen mit ihrer Autorität einzutreten. Millikan, geboren

1111 Jahre 1868, fand heraus: «Alle Generationen — bis auf meine,
VerUeßen so ziemlich dieselbe Welt in demselben Zustand, in den

405



sie hineingeboren worden waren; das ist aber nicht so mit uns.»
Er ist nicht nur in Panik vor dem Tempo der Veränderung, auch
vor der Richtung, die nur noch eine Alternative lasse: «eine bessere
Welt oder keine». Alternativen sind meist keine. Und die
Vorstellung, daß keine Generation vorher einen solchen Wechsel
erlebt hat, ist ganz gewiß unbistorisch: schon den Zeitgenossen des

Augustin, Luther und Napoleon war schwindlig vor so viel Tempo.
Aber die Alternative und die unhistorische Aussage zeigen deutlich
an, was ihn treibt, «die beiden Säulen» der Kultur, Wissenschaft
und Religion mit gleicher Liebe zu umfangen; erst beide zusammen
sind vielleicht stark genug, der jüngsten Sintflut zu trotzen.

Und Einstein wurde von der Hitler-Barbarei so sehr in Furcht
gejagt, daß er sich zu der ebenso unhistorischen Aeußerung
hinreißen ließ: schon nach dem Ersten Weltkrieg habe der einzelne
das Gefühl der Sicherheit verloren; jetzt aber stehe zum erstenmal

die Kultur der Menschheit in Frage. Wirklich jetzt erst, nach
1933? Marx hatte das schon bemerkt. Dann Burckhardt. Dann, am
lautesten, Nietzsche. Aber Katastrophen dringen noch nicht ins
Bewußtsein, wenn die Propheten sie prophezeien; erst, wenn es

kracht. Das Krachen zeigte Einstein seine Weltbürgerpflicht: auch

er, der Vorsichtigste, bemühte sich um den Bund von Religion und
Wissenschaft. Und ihm folgten viele, weniger Vorsichtige. Ein
berühmter amerikanischer Anthropologe legt den Nerv dieses
Naturforscherglaubens frei: «Ich ziehe dem Naturgesetz den Glauben an
einen göttlichen, übernatürlichen Schöpfer vor. Ich kann nicht das

Chaos akzeptieren.» Den besten Kommentar dazu scheint mir ein
Satz Bertrand Russells zu liefern: «Furcht, daß klares Denken zu
Anarchie führen könnte, hat oft die Philosophen bewogen, sich in die

Nebelwolken trügerischer und dunkler Behauptungen zu hüllen.»
Manche Naturforscher sind nur in dieser Beziehung Philosophen-

Die Motive der Religion stiftenden und Gebote verkündenden
Rechner, Messer und Wäger sind ehrenwert. Ihre Resultate sind

mehr als bescheiden. Weshalb aber müssen sie unter das Mikroskop

genommen werden — anstatt, unter Anrechnung des guten
Willens, als kleine Fahrlässigkeiten hervorragender Entdecker

ignoriert zu werden? Weil die Autorität ihrer Namen eine solche

lässige Handlung verbietet — in Fragen, welche die entscheidenden
sind. Und weil sie die vagen Irrtümer von Millionen Zeitgenossen
vertreten. Und weil sie benutzt werden von politischen Mächten,
denen sie nützen. Deshalb ist es unerlaubt, nicht zu beachten, waS

führende Naturforscher zu sagen haben zu Problemen, die jeden

von uns mehr angehen als die absoluten Konstanten und das

ungesetzliche Benehmen des Mikrokosmus.

406



Ordnung ohne Sinn

Die Unschuld, ungehemmt zu spekulieren über Gott und Welt,
ist seit den Tagen Lockes, Humes und Kants nur noch bei den allzu
Unschuldigen. Und es waren gerade Naturforscher des neunzehnten
Jahrhunderts, die Kants Weg weitergingen und den Kreuzzug
begannen gegen alle metaphysischen Vorstellungen im Bereich
ihrer Wissenschaft. Die Umbenennung des Naturgesetzes, das nun
auf den Namen statistische Wahrscheinlichkeit getauft worden ist,
stellt nur den bisher letzten Schritt im Gefolge ihrer Reinigungsaktion

dar.
Ihre Definitionen von der Wissenschaft im allgemeinen und der

Naturwissenschaft im besonderen sind also einwandfrei sterilisiert,
kein metaphysischer Keim konnte sich halten. Die Wissenschaft
will (nach Einstein) nur aufzeigen, wie Fakten aufeinander
bezogen, durcheinander bedingt sind; sie ist die nachträgliche
Rekonstruktion dessen, was ist, durch Verbegrifflichung; ein Verstehen
der Verbindung von SinnesWahrnehmungen mittels eines
Minimums von primären Begriffen. Und Naturwissenschaft ist jener
Teil der Rekonstruktion, der in mathematischer Sprache vollzogen
Werden kann.

Auch Planck weiß, daß eine unüberbrückbare Kluft besteht
zwischen dieser Rekonstruktion (selbst in ihrer Vollendung) und der
«Realität», die, unerkennbar, von der Wissenschaft nur repräsentiert

wird. Das heißt doch also: die Wissenschaft kann in alle Ewigkeit

nicht den Himmel erobern, kann prinzipiell nicht mehr als sie
schon im Beginn ihrer Laufbahn konnte: Ordnung finden im
Unbegreiflichen. Es ist dies 'die unverständliche Ordnung, die Kafka
abgebildet hat. Ordnung und Sinn sind nicht dasselbe. Der
englische Physiker und Astronom Sir James Jeans verglich den Natur-
Wissenschaftler mit einem Bauer, der, im Zentrum Europas lebend,
uoch nie etwas vom Meer gehört hat — aber durch sein Radio
Botschaften erhält wie «Queen Mary + 41° 10', — 72° 26'». Er könnte,
meinte Jeans, indem er diesen und ähnlichen Botschaften genau
f°lge, Gesetze in der Folge 'dieser Angaben entdecken, auch
Voraussagen machen; werde aber nie und nimmer auf diese Weise
tii einer Vorstellung von Meer und Schiff kommen. — Der Natur-
ocscher ist also ein Detektiv, der eine rätselhafte Situation

zugleich enträtselt und nicht enträtselt. Die Situation, die er vorfindet,
Sei etwa folgende: ein Zimmer in höchster Unordnung, ein Mann
steht auf dem Kopf, eine Frau, mit aufgelösten Haaren, steht mit
em Gesicht zur Wand. Der Detektiv ist nun imstande, eine Ord-
tiftg herzustellen, indem er festlegen kann, wann wer welche

407



Bewegung gemacht hat; das steht dann auf den Bruchteil einer
Sekunde und einer Bewegung fest. Die Unordnung ist aufgelöst in
die Serie der Ordnungen, deren Resultat sie ist. Solch ein Detektiv
ist der Naturwissenschaftler und will gar nichts anderes sein,
solange er Gleichungen umformt und Experimente macht.

Das wird aber ganz anders, wenn philosophische Gesellschaften
ihn einladen, oder wenn neugierige Reporter ihn besuchen, oder
wenn die pathetische Situation des Selbstporträtierens ihn verlockt.
Dann vergißt ein Planck, daß er die Unüberbrückbarkeit der Kluft
zwischen dem Wissen der Wissenschaft und der absoluten Wahrheit
verkündet hat. In seiner «Wissenschaftlichen Autobiographie» heißt
es, ganz ungeniert: ich habe immer die Suche nach dem Absoluten

für die vornehmste Aufgabe aller wissenschaftlichen Tätigkeit

gehalten; das Ziel aller wissenschaftlichen Bemühungen sei
«die wirkliche Welt der Metaphysik». Nachdem er also die Kluft
zwischen der Wissenschaft und der transzendenten Realität für
unüberbrückbar erklärt hat, beginnt er dennoch, von der Wissenschaft

her eine Brücke zu schlagen.
Sein großer Feind ist der Positivist. Es kommt zum Zusammenstoß

über das Naturgesetz. Er wirft dem Positivisten vor: ihm fehle
die Kraft zur Führung. Mit Unrecht! Planck verwechselt die Phantasie

für Hypothesen (die der Positivismus nicht ausschließt) mit
dem Kampf gegen Hypostasen (die Planck so unkritisch vornimmt,
als hätte es nie eine «Kritik der reinen Vernunft» gegeben). Was

steckt dahinter?
In seiner Arbeit «Der Kausalbegriff in der Physik» verteidigt er

nicht nur das Gesetz, sondern auch noch den «ausgesprochen
teleologischen Charakter» des Kausalgesetzes. Was steckt hinter
seiner Weigerung, die Interpretation der Kausalität als statistische
Wahrscheinlichkeit anzunehmen? Das Gesetz ist der Brückenpfeiler,

der im Bereich der Phänomene die Brücke zum Absoluten
trägt. Planck hat noch einen zweiten Garanten: «die absoluten
Konstanten», das Elementarquantum der Elektrizität, das
Elementarquantum der Aktion. Garanten für was? Daß wir uns nicht zu

begnügen brauchen mit einer Welt, die aus einem Haufen von

Sinneswahrnehmungen besteht und eine gewisse statistisch
ausrechenbare Ordnung zeigt. Und dann gibt es keinen Halt mehr und

schnell langt er (unter Berufung auf Leibniz und Maupertuis) bei

den überschwenglichsten Offenbarungen an: bei der «alknächtigen
Vernunft, welche die Natur regiert».

Für diese Vernunftherrschaft gibt es, so meint er, eine sehr

schöne Illustration: den vernünftigen Lichtstrahl. Dieser helle

Schnelläufer, von einem fernen Stern herkommend und das Auge

408



dies Betrachters treffend, hat einen recht komplizierten Weg
zurückgelegt — wegen der Brechungen, die er erlitt, wandernd durch
die verschiedenen Luftschichten. Aber eins ist gewiß: er wanderte
immer auf dem kürzesten Weg. Und nun kommt Plancks Apotheose
der kosmischen Vernunft: es benähmen sich also die Photons, die
Elemente des Lichtstrahls, wie vernünftige Wesen; unter allen
möglichen Bahnen wählten sie die eine, die sie am schnellsten zum
Ziel bringt.

Ja, aber ist das wirklich ihr Ziel, auf meiner Netzhaut zu landen?
Und selbst wenn dem so wäre, weshalb haben sie es so eilig? Der
Weg ist ohnehin so lang, daß es nun schon auf ein paar Jahre nicht
mehr ankommt? Weshalb ist es vernünftig, den direktesten Weg
zu nehmen, anstatt sich im Weltall etwas zu tummeln? Ist das
nicht vielleicht nur die Vernunft gehetzter Großstadtmenschen, die
nie Zeit haben, weil Zeit Geld und Geld Leben ist? Aber was fangen
die Photons mit Geld an? Sie wohnen weder am Times Square noch
am Alexanderplatz.

Vernunft gibt es nur relativ zum Ziel? Was aber ist das Ziel der
Photons? Und was ist das Ziel jener Vernunft, welche die
Konstanten geschaffen hat? Die Zahlen, die sie ausdrücken, sind für
uns ein Faktum brutum — wie der Rest der Welt. «Die» Vernunft
ist immer noch das lebendigste aller Gespenster, der Glaube an sie
ist immer noch der lebendigste aller Aberglauben. Und die
hervorragendsten Naturforscher zelebrieren ihn — wenn sie in den Ferien
sind.

Planck beschreibt ausgezeichnet das Vorgehen des Denkers. Wenn
Erfahrungen nicht in ein System hineinpassen, dann ist das System
unbrauchbar. Ist das theologische und philosophische System
ausgenommen von dieser guten Regel? Das System des naiven
Realismus list tot seit der Erkenntniskritik des achtzehnten Jahrhunderts

— und dennoch schreibt Planck den vorkritischen Satz: «Die
Wissenschaft der Physik verlangt, daß wir die Existenz einer realen,
v°n uns unabhängigen Welt zulassen.» Moral-Psychologen,
Anthropologen, Soziologen haben im neunzehnten Jahrhundert die
Entstehung von Moralsystemen aufgedeckt — und Planck spricht (als

gar kein Problem in dem Worte steckte) von absoluten ethischen
Werten. Viele Erfahrungen seit Feuerbach, Kierkegaard und dem
Neoprotestantiismus passen nicht mehr in das System eines
Monotheismus ohne Wunder und Dogmen. Planck restauriert ihn unbe-

Uiinmert. Würde Planck in seinen Arbeiten über physikalische
p,f° leme Jacob Böhmesche Theorien vortragen — ja auch nur die

ysik Newtons? Im Glauben und Spekulieren nehmen sie es nicht
So genau. Als Gläubige und Philosophen dispensieren sie sich von

409



jenen unerbittlichen Methoden, die sie zu den großen Entdeckern
gemacht haben. Glaube und Philosophie sind vogelfrei.

Selbst Einstein, immer vorsichtiger als die meisten seiner
Kollegen, nie so bombensicher wie Planck und so vorkantisch, kann
sich dennoch nicht zurückhalten. Auch er redet von einer Intelligenz,

die sich in der Natur manifestiert. Ein spinozistiscber
Rationalismus hält ihn gefangen, obwohl er so nachkantisch ist, daß er
noch die konstituierenden Kategorien, die unvergänglichen Aprioris,
aufgibt. Er hat eine emotionelle Hypothese: die Natur habe den
Charakter eines gut formulierten Rätsels. Die Geschichte der
Naturwissenschaft, die Geschichte der großen Erfolge, macht
Einstein Mut: man kann der Sphinx auf ihre Schliche kommen. Auf
ihn macht es einen außerordentlichen Eindruck, daß die Natur sich
so benimmt, wie der Mensch es voraussagt. Und er hat Vertrauen,
daß er die letzte Formel findet, die das Benehmen der Natur festlegt.

Was folgt daraus? In Stunden, in denen er nicht schwärmt, nennt
er diese Uebereinstimmung zwischen seiner am Schreibtisch
gefundenen Formel und idem Verhalten der Natur ein Mirakel. Aber
dabei bleibt es nicht. Oefter scheint er die Vision eines Ueber-
Einstein zu haben. Der hat das Kreuzworträtsel Welt verfaßt; und
sein kleineres Abbild, das teils in Berlin, teils in Princeton lebte,
hat es gelöst. Aber gibt es einen Vergleich zwischen einer Vernunft,
die Himmel und Erde geschaffen hat, und einer Vernunft, die
Himmel und Erde auseinandernimmt und sieht, wie sie wieder
zusammengesetzt werden kann?

Und war es von dieser Vernunft vernünftig, wie ein Chemiker
dieser Tage fragte, den Kern des Uranium-235 spaltbar zu machen?
Weshalb nennen die Naturforscher die Ordnung ohne Sinn, der sie

auf der Spur sind — Vernunft? Und machen aus ihr einen Götzen?
Eine Parallele fällt auf: die Politiker, die so sehr her sind hinter
einer Ordnung ohne Sinn — und sie auch Vernunft nennen. Sollte
die Vernunft-Metaphysik des zwanzigsten Jahrhunderts in nicht-
theoretischen Bezirken wurzeln?

Physiker als Religionsstifter

Religion und Metaphysik der Naturforscher unseres Jahrhunderts

haben ganz sichtbar zwei Ursprünge: einen theoretischen und

einen bürgerlichen. Als die Grundlagen der klassischen Physik
das materielle Atom, der Mechanismus, der absolute Raum und die

absolute Zeit — sich nicht miehr bewährten, wurden die Physiker
vor fundamentale (das heißt: philosophische) Fragen gestellt; zum

410



Beispiel vor die Frage: was ist Realität? Und als die Fundamente
der bürgerlichen Ordnung in den Revolutionen, Kriegen und
Inflationen des Jahrhunderts desintegrierten, wurden auch jene Bürger,

die im Nebenberuf Physiker sind, vor fundamentale (das heißt:
moralische) Entscheidungen gestellt — zum Beispiel vor die
Entscheidung: für was für eine Ordnung soll ich mich entscheiden?
Diese Frage wurde nicht nur an die Naturwissenschaftler gestellt.
Aber da sie die sichtbarsten Ergebnisse zeitigten, welche die
traditionellen Vorstellungen revolutionierten, und da vor allem sie
der Gesellschaft Mittel in die Hände gaben, welche die traditionellen

Ordnungen in einem von beiner Utopie geahnten Umfang
zu sprengen drohten — ja, welche den fahrlässigen Selbstmord der
Menschheit zu einer Möglichkeit macht, die morgen nachmittag
Wirklichkeit werden kann... wird es begreiflich, daß sie in die
Rolle von Religionsstiftern, Weltdeutern und Gesetzgebern geschoben

wurden. So verschmolzen wissenschaftliche und bürgerliche
Problematik. Die physikalische Religion und die religiöse Physik
Wurden aus zwei Erdbeben geboren, die einander verstärkten.
Vielleicht aber verdecken diese gutgemeinten Versuche, die in ihrer
va>gen Konservativität so sehr der herrschenden Verschwommenheit

entgegenkommen, mehr als sie klären. Es ist nie gut, wenn die
Wesentlichsten Worte Menschen verhindern, seine Situation zu
sehen. Gott ist heute solch ein Wort. Man konnte einmal in ihm
sich klarer sehen; heute versteckt man sich in ihm vor sich selbst.

Der Naturforschergott des zwanzigsten Jahrhunderts ist ein Gott,
der nicht schützt — und deshalb kein Gott. Sie geben den Menschen
nicht, was sie vorgeben: eine Religion, sondern einen göttlichen
Homunkulus. Und tun das mit der Autorität und im Namen der
führenden, siegreichsten Wissenschaft. Einstein geht noch einen
Schritt weiter als Planck in der Richtung auf einen agnostizistischen
Atheismus — und sieht sich trotzdem nicht verhindert, Religion zu
Propagieren. Er lehnt den Persongott ab: und zwar moralisch, als
Undemokratisch, hierarchische Autokratien erzeugend. Aber er läßt
da ein Plätzchen frei für eine «Kosmische Religion» und hängt sehr
911 dem Wort «religiös».

Im Jahre 1941 erklärte er: seine «kosmische Religion» sei der
Blaube, daß die Welt erkennbar ist. Man sagt nicht viel, wenn man
dies Bekenntnis «Rationalismus» stempelt — was auch zutrifft. Ist
'fieser «Glaube» eine Evidenz, die nur nicht bewiesen werden kann?
Oder eine emotionelle Hypothese? Oder ein voluntaristisches

Vorteil? Jedenfalls ist die Grenze zwischen Rationalismus und
Agnostizismus in Einsteins Philosophie sehr fließend. Die Uebereinstim-
mpng zwischen Sein und Denken ist ihm (nach der langen Ge-

411



schichte der Erkenntnistheorie) das Rätsel aller Rätsel. Und das
agnostische Pathos schlägt durch in dem «autobiographischen»
Bekenntnis, daß die Gedankengespinste des Menschen «eine
beständige Flucht» aus dem «Sichwundern» sind. Und nach dieser
tiefsten Einsicht flieht er dann wieder.

«Religiös» nennt er die treibende Sehnsucht seines Lebens: die
eine mathematische Formel, welche die Ordnung der Natur
ausdrückt. Ordnung an sich wird mit religiöser Weihe umkleidet. Die
Feststellung einer universellen Ordnung ist sein Heil, seine Wehr
gegen die Unbillen des Lebens — man darf wohl sagen: sein Erlöser.
Dabei ist er sich bewußt, daß Ordnung und Sinn zweierlei sind —
und daß selbst die vollkommenste Erfassung der Ordnung nicht der
kleinste Schritt ist zur Erfassung des Sinns. Einstein und Kafka
schauen das gleiche: eine Ordnung, die wir nicht verstehen. Aber
für Kafka ist die Tatsache, daß das für uns Sinnlose geordnet ist,
eine Verstärkung der Sinnlosigkeit. Einstein hingegen entwickelt
einen Ordnungsfetischismus. Und verstellt so mit Worten wie «religiös»

und ihren Assoziationen dem Menschen dieser Tage den Blick
auf seine Situation. Einsteins «Religiosität» gestattet seinen
Verehrern einen tiefen Einblick in die Natur dieses besonderen
Menschen; ebenso wie Spinozas Schrift «De emendation© intellectus»
einen tiefen Einblick gestattet in die Sehnsucht nach Glück, welche
die Quelle seines Spekulierens gewesen ist. Aber der «religiöse»
Einstein kann die Zeitgenossen weder hellsichtiger noch geschützter
machen: die mathematische Universalformel kann ihnen nicht
leisten, was der Gott des alten Bundes und des Mohammed und des

Jesus geleistet haben — und es ist heute wesentlicher, das zu
unterstreichen, als durch ein altehrwürdiges Vokabular den Unterschied
zu verdunkeln.

Solche Verdunkelungen werden aber als die großen Errungenschaften

unserer Zeit ausgegeben. Die Reporter fragen, die
Astronomen und Geologen und Biologen antworten. Die naturwissenschaftliche

Theologie webt mächtig an Gottes Gewand — mit
uralten aristotelisch-mittelalterlichen Argumenten, die von den jüngsten

Ergebnissen aufgeputzt werden, so daß die Massen ihm die

Verschlissenheit nicht ansehen. Der berühmte Geologe sagt ganz

stolz: die früheren Philosophen konnten nur ahnen, daß es einen
Gott gibt, wir Heutigen kennen sein Wirken besser — und können

sagen: Gott muß sein. Man könnte so etwas vielleicht den ästhetischen

Gottesbeweiis nennen. Man war auch mit bloßen Augen schon

immer angetan von dem Künstler, der dies All produziert hat.

Aber erst mit unserer Apparatur sieht man richtig die Finessen, <he

subtile Arbeit — und nun erst ist die Existenz eines himmlischen

412



Ueber-Leonardo ganz gewiß. So stützt der Geologe den betagten
Gottesbeweis: man kann, mit den vielen künstlichen Augen, die uns
zugewachsen sind, besser als die iahen Juden, Araber und Ur-
christen den Künstler im Himmel schätzen.

Der Astronom wiederum argumentiert: ich bewundere nicht so
sehr die Größe der Welt als die Fähigkeit des Menschen, sie in
seinem kleinen Schädel abbilden zu können. Die Essenz unseres
Glaubens, sagt der Astronom, ist das harmonische Verhältnis des
menschlichen Geistes zum All. Einstein nennt dies Verhältnis ein
Wunder, und tatsächlich hat keine Erkenntnistheorie dies Wunder
aufhellen können, trotz der scharfsinnigsten Untersuchungen. Aber
lst das Ueberwältigtsein von einem Wunder — ein Glaube? Hat
man nicht gerade die Verständlichmachiung des Wunders immer
Glauben genannt? Ein Naturwissenschaftler der Columbia-Universität

bekannte: «Vor zehn Jahren haben wir über das Universum
mehr gewußt als heute.» Jeans formuliert es so: «Alles ist wieder
zurück im Schmelztiegel.» Weshalb führen sie solche Einsichten
zur Religion — statt zum Bekenntnis der Situation, in der wir
sind?

Wenn man den naturforschenden Theologen zuhört, bekommt
man den Eindruck, kein Geschlecht vor der Mitte des zwanzigsten
Jahrhunderts habe so recht von Gott gewußt. Weil noch kein
Geschlecht sich so gewundert habe — sowohl über die Wunder des
geöffneten Atoms als auch über die Wunder des immer weiter
werdenden Alls, das, soweit man «sehen» kann, von einer zweistelligen
Zahl mit einundzwanzig Nullen ausgedrückt wird. Es ist der
Größenwahn, das Schwindligwerden vor astronomischen Zahlen
mid astronomischen Brüchen, das leicht verwechselt wird mit dem
Erlebnis Gottes.

Der trostloseste und gefährlichste Kurzschluß des Denkens aber
Eegt in der Konklusion: jede neue Forschung bringt neue Wunder
an den Tag — also macht sie uns immer religiöser. Macht sie nicht
unmer skeptischer? Die Welt wird immer unfaßbarer, surrealistischer,

seltsamer, erstaunlicher, rätselhafter, geheimnisvoller. Der
Weg des reifenden Menschen und der reifenden Kultur geht vom
•^ls-selbstverständlich-Hinnehmen 'zum Erstauntsein, vom
Verstehen zum Geheimnis.

Wer aber nun, wie unsere Naturforscher, die Häufung der Frage-
Richen Glauben nennt, wer im Sichwundern Religiosität sieht,
Verdeckt, was geschehen ist. Geschehen aber ist dies: alle Lösungen
*md Erlösungen sind in Nichts zergangen. Das Sichwundern dieses
ahrhunderts ist jene ungeschützte Situation, die einst Religionen
ervorgetrieben hat, und nun, nachdem sie abgewelkt sind, in voller

413



Schärfe sich geltend macht. Die Naturwissenschaftler aber suchen
den Anschein zu erwecken, als seien die nichteuklidischen
Mathematiken und die nichtnewtonische Physik Gottes Herzen besonders
nah. Sie schaffen nicht, wie sie meinen, eine neue Demut — sondern
einen neuen Hochmut. Sie schenken dem Wort Gott nicht eine
neue Erfahrung, sondern nehmen ihm eine alte Wucht.

Die phantastischen Ausflüge der strengen Forscher haben viele
Motive. Eins vor allem wird immer wieder sichtbar: der
verantwortungsbewußte Bürger etabliert Gott und Religion als
Deichwächter und Deich gegen die andrängende Sintflut. Diese Flut
besteht aus menschlichen Emotionen. Die freiwillige Bändigung dieser
Emotionen wird Moral genannt. Religion wurde schon vor 150

Jahren aus einer Bindung an die Befehle eines übermenschlichen
Wesens zu einer Bändigung der Emotionen an sich, zu einer
Ordnung an sich. Die Personalallianz zwischen dem modernen
Physiker, der die Ordnung an sich sucht, und dem Theologen, dem die
Bändigung an sich zur Religion geworden ist, wird verständlich.
Physik und Religion werden gleich sinnlos: verbunden im Begriff
der sinnfreien Ordnung.

Religare?

Der Atheismus des neunzehnten Jahrhunderts ist tot. Man soll
ihn nicht scheinlebendig machen, indem man ihn mit Argumenten
bekämpft. Das Weltbild der Naturwissenschaft ist nicht
abgeschlossen — und kann deshalb nicht ausschließen, wie die
naturwissenschaftlich-materialistische Dogmatik der bestimmten Zahl
unveränderlicher Atome, der Erhaltung der Masse, der Universalität

mechanischer Gesetze. Und daß Religion weiter nichts ist als

«Opium des Volkes», glauben nur noch die, welche Marx nie
Studiert haben — zum Beispiel viele Marxisten.

Der vielbeschwatzte (Windmühlen-) Kampf der Religion gegen
den Atheismus verdeckt einen wesentlicheren Konflikt. Der
Kirchenvater Lactanz leitete das Wort Religion von dem Verb religare
ab: anbinden, befestigen. Ob diese Etymologie zu rechtfertigen ist
oder nicht: Religion war immer Bindung. Wenn Anselm von Canterbury

sagte: «Ich glaube, um verstehen zu können», so band er das

hin und her treibende Wissen an einen festen Anker. Und in der

Aera des rapidesten Schwundes der Grenzen gegen die Bestialität
will man die letzten Reste der humanen Tradition verfestigen, und

nennt den Pflock, an dem man sie festbindet: Gott. Manche aber

glauben, daß das nicht erlaubt ist. Hier ist, scheint mir, die echte

Front.

414



Auf der einen Seite die, welche als Gelehrte und Verteidiger
gegen die Barbarei eine Bindung brauchen — und, weil sie sie
brauchen, sie auch vorfinden. Auf der anderen Seite die, welche
(nach den großen verehrten Vorbildern: dem Christen Eckhart,
Tolstoi und Kierkegaard) sich streng zurückhalten und sich den
Sprung nicht erlauben, weil sie auch noch in ihm einen Spaziergang

in die Transzendenz hinein erblicken.
In diesen Tagen sagte der Dichter W. H. Auden anläßlich eines

protestantischen Gottesdienstes in Manhattan: «Es ist wichtig, daß
wir uns nichts vormachen, was unsere religiöse Erfahrung betrifft.
Man darf vielleicht sagen, daß die typische Erfahrung des Mittelalters

die Nähe Gottes war. Unser herrschendes Erlebnis ist seine
Abwesenheit, seine Feme. Wenn wir das nicht zugeben, so sind wir
auf dem falschen Weg und in Gefahr, in Verzweiflung und
Unglauben zu fallen. Aber vielleicht will Er, daß wir diese Gottesferne

durchmachen.»
So übermächtig ist der Wille, gebunden zu werden, so furchtbar

die Situation der Freiheit, daß in denselben Sätzen das Wesen
unserer Existenz zugleich enthüllt und verleugnet wird.

415


	Der Himmel unserer Naturforscher

