
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 5

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

KLAUS MANN: «DER WENDEPUNKT»

Im Jahre 1932 erschien unter dem Titel «Kind dieser Zeit» Klaus Manns
erste Selbstdarstellung, versehen mit einem Leitwort von Marcel Proust: «La
réalité ne se forme que dans la mémoire.» — «Sich erinnern ist immer von
Nutzen», heißt es da, «man kann es kaum jung genug tun. Während man
sich über das klar wird, was vergangen ist, könnte man sogar etwas über
die verhüllte Zukunft lernen.» Die Gabe des Sicherinnerns ist Klaus Mann
in hohem Maße eigen. Wenn man's recht bedenkt, so sind mit wenigen
Ausnahmen alle seine Bücher Erinnerungsbücher; selbst die Ausnahmen, wie
etwa der Tschaikowsky-Roman, verdanken die Konzeption ihrer besten
Partien der Erinnerimg, dem Selbsterlebnis, Parallelen oder frappanten
Aehnlichkeiten mit dem Eigenen. Im höheren Sinne Erlebnis oder Erinnerung

ist aber alles, was Klaus Mann schrieb.
Er hat nie versucht, sein eigenes Schicksal von dem seiner Zeitgenossen

zu trennen; im Gegenteil: im eigenen Weg sah und erkannte er die Problematik

einer ganzen Jugendgeneration, die mit ihm ins Leben getreten war
und die, gleich wie er, am Dasein litt und um festen Boden rang. Nicht die

Geschichte seiner Kindheit finde er «auffallend interessant», schrieb er

schon früh, sondern die Geschichte einer Kindheit komme ihm erzählenswert

vor. Und er schrieb diese Geschichte, um seinem Leben nach «seinen Gesetzen»

und dem «allgemeinen Leben» zu dienen. Für sich selber aber geht der

junge Klaus Mann noch einen Schritt weiter, wenn er sagt: «Es heißt beides

bestehen: die gefährliche Zeit, mit der wir alle fertig werden müssen, und

das gefährliche Schicksal, mit dem nur gerade ich fertig zu werden habe.»

Von diesem Schicksal berichtet sein letztes Buch «Der Wendepunkt»1.
Grundsätzlich hat sich seit der frühen Autobiographie nichts geändert. Der Sinn
und die Bedeutung auch dieses Buches sind durch Prousts Leitwort
umschrieben; auch es beginnt mit einer Fragestellung, nur ist diese hier be-

grenzter, unmittelbarer, gleich die Wirklichkeit im Vergangenen zitierend-
Auch der Stil ist anders. Die übermütig-umständliche Schreibweise des

Jugendlichen ist einem zielstrebigen Vorwärtsdrängen gewichen — es ©dt,

zeitgemäß eilt es, und oft überschlägt sich diese Sprache, um dem
atemraubenden Tempo der Ereignisse folgen und dennoch die immense Ston-
fülle bewältigen zu können. Im vorletzten Kapitel tritt an Stelle von ®r"

Zählung und Berichterstattung der sachliche Monolog des Tagebuchs. DaS

vermehrte Alleinsein und Auf-sich-selbst-Zurückgeworfensein ruft neuen

Ausdrucksformen, und zudem ist noch mehr Zeit einzusparen. Das beweisen

die Forderungen des 12. und letzten Kapitels, das sich (ab 6. Januar 194 '
aus lauter Briefen, vornehmlich an Eltern, Geschwister und nächs

Freunde gerichtet, zusammensetzt. Der letzte dieser Briefe, datiert v0ir]
28. September 1945, bedeutet Ende und Wiederanfang; er stellt eine klu£e

Unterhaltung dar über das, was war, und schließt, auf die Wirklichkeiten a

Erlebten bauend, auf das, was werden soll: «All dies ist nun Vergangenhe

1 Klaus Mann: «Der Wendepunkt». Ein Lebensbericht. S. Fischer Verlag ß"®'

308



Mein Gedanke ist auf die Zukunft gerichtet, auf Ihre sowohl wie auf meine.
Denn es ist die gleiche.» Und das große Buch schließt, wie es begann, mit
Drage und Fragezeichen.

Man wird Klaus Mann, den Menschen und sein Werk, nur ganz verstehen
und beiden gerecht werden, wenn man sie unter dem Blickpunkt dieser
Dragestellungen, die tief im Metaphysischen wurzeln, betrachtet. «Und dann?
Auch am Schluß steht noch ein Fragezeichen», so lautet der letzte Satz des
«Wendepunkt». Ueberschauen wir die lange Reihe von Klaus Manns
Publikationen, so fällt uns auf, wie viele seiner Schriften, oft schon durch den
Titel gekennzeichnet, Fragen enthalten oder Versuche darstellen, mit Hilfe
Von Erfahrung und Erinnerung die Zukunft zu erhellen oder zu bestimmen;
so etwa «Heute und morgen», «Auf der Suche nach einem Weg», «Treffpunkt
1111 Unendlichen». Irgendwie sind alle von Klaus Manns frühen Schriften von
der Frage erfüllt: woher komme ich, wo bin ich, was und wie weiter? Ein-
teal erreichte Ziele erwiesen sich ihm, dem nie zu Beruhigenden, nicht zu
Sättigenden, immer nur als Stationen. Und immer wieder überfiel ihn mit
Wunderlicher Gewalt das Bedürfnis nach Rechenschaftsablegung, nach Ent-
häutung und Neuorientierung auf Grund des einmal Gewonnenen, Erkämpften.

So entstand «Kind dieser Zeit», zehn Jahre darauf «The Turning Point»
Und in unmittelbarem Anschluß daran «Der Wendepunkt» in der vorliegenden

Gestalt.
Ds sind die zehn Jahre der größten je erlebten Welterschütterung, die

zwischen den beiden Bekenntnisbüchern liegen. Es fiel in dieser Zeit die
Entscheidung darüber, ob das Menschliche auf unabsehbare Zeit aus der
Welt verschwinden würde oder ob ihm weiterhin noch eine Gnadenfrist
gegeben sei. Wie verzweifelt sich Klaus Mann zur Erlangung dieser Gnadenrist

einsetzte, erfahren wir aus seinem leidenschaftlichen letzten Buch. Um
nichts anderes geht es im Grunde in dieser bis zum Schmerz ehrlichen

utobiographie. Es geht dem Verfasser nicht mehr darum, Literatur zu
teachen, sondern einzig noch darum, unmaskiert die «reine Wahrheit» zu
fagen. Alles andere zählt für ihn zu dieser Zeit nicht mehr,, es hat versagt,
te Und an der Welt, in und an ihm selbst. Die Unruhe, die ihn erfüllte, kam
ja nicht von ungefähr, sie war gegeben. Sie wuchs zur Unrast aus, zur
unzähmbaren Ungeduld, unter deren Zeichen sich das Leben dieses funkeln-

ert Talentes schmerzlich früh vollendete. «Ich prophezeie, daß wir um 1965
61ne Welt haben werden, die sehr viel schlechter sein wird als die heutige
F" oder entschieden besser», hat er 1945, unmittelbar nach dem Ende der
teuegsereignisse, geschrieben. Er selber hatte nicht mehr die Geduld, die

Zwischenjahre mitzumachen und die Entscheidung abzuwarten; er warnte

nur noch den Wendepunkt zum «Guten oder Bösen», zum «Entweder-
der» ab. Um die Heraufkunft des Guten zu befördern, sie zu beschleunigen,
atte er sich in die Reihe derer gestellt, die nach seiner Ueberzeugung die
eue ersehnte Welt endlich schaffen würden. Franklin D. Roosevelt ist kaum
°n jemandem mehr verehrt und geliebt worden als von ihm, der sich unter

jtee Fahnen begeben hatte, um im Kampf für das Rechte mit dabeizusein.
6r Tod des großen Mannes bedeutete für Klaus Mann eine Verminderung

Luft und Licht; es war ein Verlust, der die keimenden, erst scheu sich
rvorwagenden Hoffnungen jäh zerstörte: «Welch böswillig destruktive
acht hat uns den Unersetzlichen genommen? — Wird höheren Orts ge-

gonsc'1<:> daß wir verderben sollen? Ist unser Untergang beschlossene Sache?»
Drft der ins Lebensmark Getroffene, um seine Hoffnungen Betrogene aus.

as "Umsonst» verursacht ihm Grauen, Und etwas Neues tritt bei ihm hinter

309



diesen Frageschreien zutage. Bisher waren Klaus Manns Fragen stets von
mutig-zuversichtlichen Versuchen gefolgt, Antwort zu erlangen. Hier bleibi
die positive, heiter untermalte Antwort aus: Angst und «schlimme Ahnung»
folgen diesem Schock. Angst hatte er bisher nie gekannt — Angst vor dem
Tode schon gar nicht; es war auch nicht die Angst des Nihilisten, was ihm
das Grauen vor der Zukunft einflößte, sondern die jäh erwachte Einsicht,
daß die von ihm erträumte Welt, das greifbar nah geglaubte Reich des Friedens

und der Menschlichkeit mit dem Ende dieses einen Mannes kaum mehr
zu erleben sei. Um noch einmal vorn zu beginnen, hatte er, der im eigenen
Feuer der Hingebung an die Idee der Welterneuerung Verbrannte, nicht mehr
die Kraft. Genau vier Jahre noch ertrug er die Ungewißheit, Ausschau
haltend, hinhorchend, Zeichen erwartend, hoffend, zweifelnd, glaubend und
verzagend, bis Herz und Nerven der Anspannung müde waren und den Dienst
versagten.

Eine Anspannung war Klaus Manns ganzes Leben. Es war das Leben eines
dauernd Neugierigen, Hochgemuten, dem es nicht aktiv genug vorwärtsging
in der Welt. Die selbsterzählte Geschichte seines Lebens öffnet und schließt
Türen in unabsehbarer Reihenfolge. Das «Was kommt danach» hört nie auf,
bis zuletzt nicht. Kein Gebiet des Daseins aber vermag den ewig Fragenden
völlig zu befriedigen. Im Elternhaus und Familienkreis, die er in alle Einzelheiten

entzückend schildert, beginnen Lebens- und Wissensdurst sich zu

regen. Was die Menschen groß und erwachsen machte, wollte er schon immer
wissen — ob sie alle wirklich wußten, was er wissen mußte, was er suchte,
oder ob ihr wissendes Gehaben nur Schein und Verstellung sei, Nicht von
ungefähr kommt es, daß Klaus Mann ein Meister der Porträt- und
Charakterisierungskunst geworden ist. Er las in den Gesichtern der Menschen mit
unersättlicher Begier, ihr Geheimnis zu erfahren. Vom Menschenantlitz war
er fasziniert. Für Gesichter besonders hatte er ein fabelhaftes Gedächtnis,
und seine Gabe, ihren Ausdruck zu deuten, war erstaunlich. In den Tausenden

von Menschengesichtern, die er kannte, suchte er sich zurechtzußnden,
zu lesen, was echt, vertrauenswürdig, falsch war. Er eroberte sich das

Theater, er.reiste um die Welt, neugierig immer, nach Neuem hungrig uü"
offen für jedes freie menschliche Streben. «Jedes Menschenleben ist zugleich

einzigartig und repräsentativ; in jedem persönlichen Schicksal, in jedem
individuellen Drama spiegelt und variiert sich das Drama einer Generation,
einer Klasse, eines Volkes und einer Zeit», hat er geschrieben. So sah er

auch sein eigenes Leben; in diesem Sinne fühlte er sich repräsentativ, das

heißt verantwortlich für das Allgemeinschicksal seiner Mitwelt. Und nid

seiner Lebensgeschichte wollte er nicht mehr geben als gerade dies: ein

«ehrliches, genaues Zeugnis». Er wußte, daß nur solche zählen und ein ge~

schichtliches Gewicht haben. Er glaubte so fest an die übernationale Ge-

meinschaft der Gutwilligen, daß er über der Intensität seines Glaubens sein

Widersprechendes friedfertig übersah oder zu erklären und verstehen suchte-

So kam es, daß er das Wort Haß sehr spät in sein Vokabular aufnahm-

«Wieviel man hassen muß, heutzutage!» schrieb er zu einer Zeit, als er ohne

Haß nicht mehr weiterkam. Und selbst hier ist der Akzent nicht auf «hassen»,

sondern auf «muß» zu denken. Ach, er war ja nicht ein wirklich Hassend'
dieser Weltvagant aus Welt- und Menschenliebe, der seinem Leben vieil®!®

gerade dann ein Ende machte, als er die Möglichkeiten, den immensen

Ueberschuß an Liebe anzubringen, erschöpft sah.
^

Man kann den Bericht dieses intensiven Lebens wohl von einem •'-)utz.eyt
Standpunkten aus betrachten und bewerten; aber von allen Aspekten za

310



doch nur der exemplarisch Menschliche. Man spricht in der Kritik vielfach
von «morbider Intellektualität» und übersieht gerade in diesem Intellektuellen

den viel größeren Naiven, im Ahnungsreichen den Arglosen; man
spricht von «unzeitgemäßer romantischer Todessucht» und beachtet nicht,
daß der früh Verblichene in seiner Lebensraserei doppelt soviel Welt und
Leben aufgenommen hat, wie erlaubt und zuträglich ist.

Klaus Manns letztes Buch ist ein Buch der Spannungen, und es gibt wie
Wenige heute die Spannungsgeladenheit der Epoche wieder. In diesem Bezug
tst es ein eminent europäisches Buch. Sein Anfang und sein Ende umklammern

— trotz dem Blick in den Osten und der Tat im Westen mittendrin —
diese eine ihm gesetzte Welt. Sie ist die eine Gegebenheit. In ihr wurde der
Verfasser vom Schicksal ausgesetzt. Es hat ihn, ein «Kind dieser Zeit», hin
und wieder verschlagen, und es hat ihn am Ende — zum Ende — letztlich
heimgeführt: ein Kind der Zeit, ein Kind dieser Welt — ein echt
europäisches Kind.

Klaus Manns Leben repräsentiert europäisches Schicksal; selbst das Ende
— la gerade dieses — ist sinnbildlich. Trotz allen scheinbar anders lautenden
Auskünften dieses seines letzten Buches war er ein wundervoll konservativer

Europäer; einer, der auszog, die ererbte Heimat sich zu erobern und
dann zurückzuerobern, als sie ihm verlorenging. Doch als er wiederkam,
erkannte er sie nicht mehr. Der gläubige Himmelsstürmer kam sich als Don
Quichote vor. Der Zauber der Erinnerung beherrschte ihn und wurde zur
fixen Idee, über der allein er zur ersehnten Ruhe kommen konnte. Das
unstillbare Heimverlangen galt einem Räume, einer Zeit, die nicht mehr zu
®rleben waren. So blieb dem liebenswerten großen Kinde nur noch der eine
letzte Weg, den so viele vor ihm, die er geliebt und bewundert hatte,
gegangen waren. Es war sein letzter Wendepunkt, und so hat Klaus Mann das
tetzte Fragezeichen seines letzten Buches mit dem ihm eigenen Mute
überwunden. Otto Basler

DIE LETZTE RICHARD-STRAUSS-PREMIERE

Zur Welturaufführung der Oper «Die Liebe der Danae» in Salzburg

Als höchst willkommenes Präludium zu der von der ganzen Musikwelt mit
Pannung erwarteten Uraufführung der nachgelassenen, 1944 in Salzburg

zur Generalprobe gediehenen Oper von Richard Strauss war die Ver-
entlichung des Hofmannsthalschen Szenariums und der Notizen des Dich-

Sers zu bezeichnen, die Dr. Willi Schuh (Zürich) kurz vor der Premiere im
-Fischer-Verlag, Frankfurt am Main, bewerkstelligte. Während das Szena-

riUftl «Danae oder die Vernunftheirat» schon 1933 in der «Corona» zu lesen
^ar> erschienen die von Schuh sorgsam geordneten und kommentierten

°tizen jetzt überhaupt zum erstenmal. Schuh hat der wertvollen Broschüre
auch eine sehr schöne, das Thema geistig umfassende Einleitung vorangestellt,
aus der im folgenden jene Abschnitte zitiert werden, die ein Bild von der

tstehung des Werkes geben und seine-Einordnung in das Opernschaffen
Richard Strauss ermöglichen:

ann Hofmannsthal die ersten Einfälle für eine «Danae» aufzeichnete, ist

v
au nicht festzustellen. Jedenfalls sind — wie aus datierten Notizen her-

j — die Figuren und die wichtigsten Elemente der Handlung in den
z en Tagen des Jahres 1919 festgelegt worden, was dem Dichter erlaubte,

311



die Uebersendung des Szenariums auf einen nahen Zeitpunkt in Aussicht zu
stellen. Am 23. April 1920 ist der Entwurf an Richard Strauss abgegangen.. •

«Danae» blieb unausgeführt, doch sind einzelne Motive sowohl in der
«Aegyptischen Helena» als in «Arabella» wieder aufgenommen worden. Mehr
noch als das Szenarium selbst, lassen die Notizen, die ihm zugrunde liegen,
die Zusammenhänge des graziösen Spiels mit der Thematik der Hofmanns-
thalschen Spätwerke sichtbar werden. Wie in der «Frau ohne Schatten» und
in den beiden genannten Operndichtungen ist die Lösung, auf die der Dichter
in «Danae» ausgeht, eine «allomatische». Arabella ist in manchem eine
moderne Schwester Danaes, und das Wort, das der Dichter zu «Helena»
aufzeichnete: «Nicht Gott noch Schöpfung ist — Schicksal ist alles», könnte auch
über «Danae» und «Arabella» stehen, wo beide Male die vermeintliche
Vernunftheirat sich als eine Liebesheirat herausstellt...

«Danae» führt (neben anderen) ein Thema durch, das schon «Cristinas
Heimreise» und «Die Frau ohne Schatten» beherrschte und in der «Aegyptischen

Helena» und in «Arabella» wieder aufgenommen werden sollte:
Verwandlung, die reif macht zu wahrer Ehe. Auf dem Weg, den Hofmannsthal
mit seinen Operndichtungen beschritt, bezeichnet das Szenarium zu «Danae»
den Punkt, wo der endgültige Uebergang zu der mozartisch leichten «dritten
Manier», die ihm vorschwebte, vollzogen wird. Bezeichnend, daß der Dichter
gerade an dieser Wende dem Fluch des Goldes, der Wagners Ringdichtung
überschattet, die Ueberwindung des Goldes durch die Liebe entgegensetzt.

Das Szenarium zur «Danae», das Richard Strauss im April 1920 vorlag, ist
vier Jahre nach Hofmannsthals Tod von Heinrich Zimmer und Herbert
Steiner in der «Corona» (1933) veröffentlicht worden. Drei Jahre später, i®
Juni 1936, lenkte der Schreibende (Dr. Willi Schuh) des Komponisten
Aufmerksamkeit auf diese Publikation. Dabei stellte sich heraus, daß der damals

72jährige Meister sich weder des Entwurfs noch der Gründe zu erinnern
vermochte, die seinerzeit zum Verzicht auf die Ausführung und Vertonung
geführt hatten. Bei der erneuten Lektüre fand Richard Strauss jedoch so

großes Gefallen an Hofmannsthals Szenar, daß er andere Opernpläne, die

ihn während der Instrumentierung von «Daphne» beschäftigten, fallen lie-®

und sich entschloß, den Entwurf zu «Danae» zum Ausgangspunkt für e®e

neue Oper zu wählen.
Bei der Ausarbeitung des Opernbuches, die Joseph Gregor übernahm, er"

gaben sich dann allerdings beträchtliche Abweichungen von der ursprünglichen

Anlage, die vor allem bedingt waren durch die Einführung Jupiters
in die Handlung selbst. Auf die dramaturgische Gestaltung des Gregorsch©11

Librettos übte übrigens — wie in allen früheren Fällen — der Komponist,
der sich auch den Rat von Clemens Krauß zunutze zu machen wußte, eine11

bedeutenden Einfluß aus. Die Partitur der Oper wurde am 28. Juni 1940

vollendet

Soweit Dr. Schuh in seiner Einleitung zu Hofmarmsthals Szenarium. Man

muß aber dieses Szenarium Satz für Satz mit dem Libretto Gregors
verglichen haben, um den Abgrund ermessen zu können, der den «leichten, drei-

aktigen, der Operette verwandten und der Welt des Lukian sehr nahen En

wurf» Hofmannsthals von dem mehr der Welt Richard Wagners als der o

Lukian zugehörigen, in seiner sprachlichen Haltung manchmal sehr bedenk

liehen Texte Gregors trennt. — Während bei Hofmannsthal sich die eig©11

liehe Handlung im innerseelischen Bereich vollzieht, in der Verwandlung
zunächst nur vom Golde der Doppelgestalten Jupiter-Midas berausch

Danae, der Tochter des bankrotten Königs Pollux, durch die Kraft ihrer si

312



allmählich entwickelnden echten Liebe zu Midas, und alle äußeren Einflüsse
m zarter Schwebe gehalten werden — vollzieht sich bei Gregor vieles mit
Plumper Wucht, wodurch alle feinere Symbolik zumeist durch eine dem
ursprünglichen Sujet fremde Direktheit ersetzt wird. Dies gilt vor allem von
dem weniger an den Olymp als an Walhalla gemahnenden persönlichen
Auftreten Jupiters, das jetzt derart im Vordergrund steht, daß die Oper statt
•Die Liebe der Danae» ebensogut hätten heißen können «Das Malheur des
Jupiter». Ein solches Thema hätte aber — und Strauss hat auch Hofmannsthal

gegenüber wiederholt einen solchen Wunsch geäußert — rein parodi-
stisch im Sinne der Travestien Offenbachs behandelt werden müssen. Dazu
lst es aber, trotz einiger Ansätze, nie gekommen.

Aus der musikalischen Gesamthaltung des Werkes gewannen wir den
Eindruck, daß die pathetischen Züge der Handlung Strauss viel stärker
inspirierten als die «heitere Mythologie» — letzteres ist der Name, den Gregor
seinem Libretto gegeben hat. Dadurch erklären wir uns auch, daß die
entschiedensten musikdramatischen Wirkungen sich immer dort einstellten, wo
affgemein faßliche Bilder und bedeutsame Gesten tönenden Ausdruck fan-
den. In diesem Sinne wären etwa hervorzuheben: das herrische Aufstampfen
Jupiters am Schluß des ersten Aktes, sein «Goldzauber» in der ersten und
die Verwandlung der Danae in eine goldene Statue in der zweiten Szene des
zweiten Aktes sowie die Begleitung zum stummen Spiel der Danae am
Schluß der Oper. Wunderbar die Gestaltung aller Vor- und Zwischenspiele;
unter ihnen ganz besondere Eingebungen: der Traum vom «Goldregen» zu
Seginn und die Ueberleitung zur letzten Szene. Dem musikalischen Gesamt-
aufbau kam sehr zugute, daß mit der allmählichen Verwandlung des Wesens
der Danae auch die Musik immer innigere Akzente fand; dieser Anstieg, dem
bei der Premiere auch ein deutliches Ansteigen der Teilnahme des Publikums
Parallel ging, ist es vor allem, der die Danae in die Reihe der großangelegten
* rauengestalten rückt, die den Ruhm der früheren Opern von Richard
Strauss begründeten.

Eie gleiche Entwicklung war auch in der Leistung der Münchner Sängerin
Awueiies Kupper, der Trägerin der Titelrolle, zu verspüren. Josef Gosüc
^irkte als Midas etwas zu forsch und heldisch. Als Jupiter zeigte Paul

uhöjjler insbesondere die dämonischen Seiten der Gestalt und erhob so den
göttlichen Schürzenjäger und Pantoffelhelden in den Olymp seiner eigenen
unstlerischen Größe. Die zahlreichen, recht heiklen Nebenrollen waren
urchwegs mit ersten Künstlern sehr zweckmäßig besetzt. — Da Richard
trauss sich 1944 selbst mit der Dirigierleistung von Clemens Krauß, mit den
uhnenbildern von Emil Preetorius und mit der Inszenierung von Rudolf
artmann begeistert einverstanden erklärte, dürfen wir uns damit begnügen,
e Treue zu rühmen, die diese -drei Künstler dem gesamten Bühnenschaffen

y°n Eichard Strauss und vor allem der «Liebe der Danae» all die Jahre hin-
Prch gehalten haben und die sich auch in der Salzburger Welturaufführung

arn 14. August 1952 eindringlich offenbarte.
Zur Aufnahme des Werkes in den Spielplan der Salzburger Festspiele ist
ch zu bemerken: Es war natürlich eine Selbstverständlichkeit, daß die

oVspielleitung von der großzügigen Gabe des Meisters, der die Urauffüh-
S der «Danae» unter möglichst ähnlichen künstlerischen Bedingungen wie

Ab ^ ®®kburg gewahrt wissen wollte, so bald als möglich Gebrauch machte.
6r über diese «administrative» Selbstverständlichkeit hinaus waren weit

Ur6rS <^r"nc'e geltend zu machen. Rudolf Hartmann, der Regisseur der
Aufführung der «Liebe der Danae», hat sie 1948 unter Hinblick auf das

313



theatralische Gesamtwerk von Richard Strauss folgendermaßen formuliert:
«Bei den weitreichenden stofflichen Unterschieden und der Verwendung
gegensätzlicher Ausdrucksformen ist als kennzeichnendes Element aller
Strauss-Opern eines eigentümlich: die fruchtbare Verwurzelung in den
Urbegriffen des Mimus, das tiefe Wissen um den Zauber der Wandlung und
Verwandlung, die Lust am Spiel überhaupt ohne vorgefaßten analysierenden
oder sonstwie belehrenden Sinn, nicht die Schilderung eines gewesenen
Vorganges, sondern das unmittelbar anrührende Erlebnis, die dionysische Freude
am festlichen Theater schlechthin.» —• Diese Auffassung erklärt auch die
starke, festliche Wirkung, die von der Salzburger Uraufführung ausging und
die sich in der kommenden Spielzeit an zahlreichen anderen Opernbühnen
zu bewähren haben wird. Willi Reich

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Jaspers Karl Jaspers ist seit 40 Jahren ein Gegner von Freud. Seine Auf-
und Freud fassung der Psychoanalyse hat sich nie geändert. Die Varianten

seiner Gegnerschaft bereicherten sich in den letzten Jahren nur
durch die Verkoppelung seines Antifreudismus mit seinem Antimarxismus.
Seine Publikation im Monat (26), Marx und Freud, enthält mehr als ein
blosses «und»; er hätte sie auch, grosso modo, Marx gleich Freud nennen
können. In Marx und Freud sieht er «Erscheinungen des Glaubensersatzes»,
ohne Rücksicht darauf, daß es seit Jahrzehnten einen katholischen und cal-
vinistischen Marxismus gibt, und seit geraumer Zeit Geistliche beider christlichen

Konfessionen die Psychoanalyse in ihre Seelsorge aufgenommen haben.
Ein namhafter Schüler Freuds und ein echter Seelsorger, der Zürcher Pfarrer
Oskar Pfister, hat sich daher im Interesse der Wahrheit und Ehre seiner Wissenschaft

der Arbeit unterzogen, Karl Jaspers als Sigmund Fteuds Widersacher
gründlich zu durchleuchten. Das Ergebnis seiner Untersuchung veröffentlicht
er in einem 34 Seiten langen Aufsatz in Psyche (VI, 5). Und wie jede
konstruktive Kritik reicht auch diese weit über ihren Anlaß hinaus; sie trifft m
das Herz der populären Fehlurteile, die Jaspers mit philosophischen
Argumenten verkleidet.

Zunächst stellt Pfister fest, daß Jaspers Freud nach seinen eigenen
Aussagen seit Jahrzehnten nicht mehr gelesen hat und daher nichts von der

Fortentwicklung der Theorie, nichts von der Praxis kennt. Noch in der 5. Auflage

(1948) der Allgemeinen Psychopathologie hat Jaspers folgende Sätze
unverändert abgedruckt: «Meinem Blick zeigte sich, als ich vor Jahrzehnten
mich eingehend mit Freud beschäftigte, nur das existenzlose nihilistische
Prinzip, das mir gleichzeitig wissenschaftszerstörend und philosophiezersto-
rend erschien. Später habe ich weder ihn noch seine Anhänger außer in Qf~

legentlich bestätigenden Stichproben gelesen.» (Auszeichnungen hier und spater

ohne Bindung an die Vorlage. F. St.) Jaspers sind also die «stärksten

Wandlungen, die Freuds analytische Forschung durchmachte», unbekann •

Wie steht es aber um das Ergebnis der ersten Studien und Experimente
Jaspers' vor 40 Jahren?

Darauf antwortete schon Dr. Harald Schultz-Hencke im Monat (28). Jaspers

machte «als begeisterter Freudianer analytische Versuche, die ihm dam

mißlangen. Erschüttert es ihn, nun miterleben zu müssen, daß etwas Jüngere

und Vorsichtigere das zu vollenden beginnen, was er einst fallen ließ, weil es

nicht so rasch und eindeutig gelang, wie er hoffte?»

314



Pfister widerlegt die Behauptung Jaspers, daß Freud geglaubt habe, er
könne so ziemlich alles Seelische auf Sexualität in einem weiten Sinne
gleichsam als die einzige primäre Kraft zurückführen. Dem hat Freud schon
1912 widersprochen. Jaspers hält die Sexualität als das für Freud allein eigentlich

Seelische, da er offenbar nicht weiß, daß sich Freud von 1921 bis 1939
Weit mehr mit den Ichtrieben als mit der Sexualität befaßte. Schon bevor
Preud die Scheidung in Liebes- und Destruktionstriebe aufgestellt hatte,
sprach er 1909 von asexuellen Verursachungen der Hysterie, 1900 von asexuellen

Träumen; das niedrig Triebhafte wird durch asexuelle ethische oder
ästhetische Regungen vom Bewußtsein entfernt, das Es, das Gewissen, steht im
Gegensatz zum Sexualleben. Freud definiert die Fähigkeit der Sublimierung
als die Kraft, das ursprünglich sexuelle Ziel gegen ein nichtsexuelles zu
vertauschen. Auch die kulturelle Dignität gehört zu den Merkmalen der
^-Sexualität. In diesem Phänomen wird nicht der Sexualtrieb gewandelt, sondern

durch einen anderen, oder durch eine Gruppe von Trieb- und
Geistesfunktionen ersetzt. Jaspers «weiß entweder nicht oder er hält es absichtlich
vor seinen Lesern verborgen» (ein Vorwurf, den Pfister mehrfach wiederholt),
daß Freud unter Sexualität nicht den nackten Geschlechtstrieb versteht,
sondern schon, seit 1910, alles, was die Worte Eros und Liebe umklammern,
50 auch die Menschenliebe, die Freud besonders wichtig war. Den Terminus
Sexualität hat Pfister wiederholt als unzweckmäßig beanstandet, aber man
kann ihn nicht durch Verschweigen seiner umfassenderen, klaren
Sinngebung bekämpfen. Den sogenannten Pansexualismus hat Freud wiederholt
uud entschieden abgelehnt. Wie wäre er auch mit den asexuellen moralischen
und ästhetischen Tendenzen des Ueber-Ich oder des Ich-Ideals vereinbar?

Freuds Lehre von den höheren und edleren Regungen scheint Jaspers
"Überhaupt nicht entdeckt zu haben», denn er behauptet, Freud absolutiert
das menschliche Dasein in seinen Niederungen, während er in Wahrheit
"größtes Gewicht auf die Sublimierung als Aufstieg zu höheren Geisteswerten
fegt».

Daß Jaspers jeden Totalismus bekämpft, ist gewiß verdienstlich. Das gibt
ufu kein Recht, von der Psychoanalyse zu behaupten, sie erhebe den

Anspruch auf das Totalwissen vom Menschen. Das Gegenteil hat Freud gelehrt,
reud ist biologischer Trieb- und Tiefenpsychologe, aber «kein Vollpsycho-

uge». Er will eine tragfähige Trieblehre schaffen. Freud läßt ausdrücklich
°tten, ob die Einteilung in Eros und Destruktion brauchbar ist, denn «sie geht

Oer die Psychoanalyse weit hinaus». Auch seine Psychologie des Ueher-Ich
ILewissen, Selbstbeobachtung, Idealfunktion) nennt Freud bloß «einen ersten

,,ang». Für ihn selbst ist sogar die Analyse nur «der Ansatz zu einer neuen
^rundlichen Seelenkunde, die auch für das Verständnis des Normalen un-
eutbehrlich wird». Jaspers Behauptung, daß Freud mit Hilfe der Analyse

es Seelische verstehen, wollte, «ist aus der Luft gegriffen».
Da sich Jaspers nach seinen eigenen Angaben mit der Schule Freuds seit

ahrzehnten nur «in gelegentlichen Stichproben» beschäftigt hat, besteht die
phr, daß eine auf solcher Basis geführte Polemik zur Diskreditierung der

edizinischen Wissenschaft beiträgt, Forscher abschreckt und Experimente
^onerlich macht. So weiß Jaspers offenbar nicht, daß Manfred Bleuler 1100

ersuche, die Psychose analytisch zu behandeln, durchgearbeitet hat und zu

j
111 Ergebnis gelangte, «daß sich die psychoanalytische Ar,beitsrichtung
Pier kraftvolle^ geltend macht» (1951). Dazu muß sich Jaspers von Pfister

Sa k* ^assen: "So stehen wir vor der kulturhistorisch bemerkenswerten Tat-
8> daß ein Psychiater jede individuelle Psychotherapie an Geisteskranken

315



für unmöglich hält und jeden Versuch dazu a priori verwirft, während seit
über vierzig Jahren eine enorme und erfolgreiche Arbeit aufgeboten wurde,
durch theoretische und praktische Bemühung die analytische Psychosen-
heilung zu fördern).» Auch in dem Fall der psychosomatischen Medizin habe
sich Jaspers «durch seine Methode der ,gelentliehen bestätigenden
Stichproben' um die Pflicht wissenschaftlicher Nachprüfung gedrückt und sich auf
Kenntnisse aus der Zeit von 1910 zurückgezogen», was ihn aber nicht
hinderte, den Teilnehmern am Internistenkongreß von Wiesbaden 1949, inklusive
den nichtanalysierenden Fachärzten, «die Leviten zu lesen, weil sie die
Bedeutung der Psychoanalyse einer gründlichen Prüfung unterzogen». Daß sich
der Kongreß bei Kennern der Psychoanalyse und Forschern der
psychosomatischen Medizin wie v. Weizsäcker und Mitscherlich Aufschluß holte,
ist Jaspers «ein Anlaß zum Staunen».

Ebenso leichtfertig behauptet Jaspers, «die Psychoanalyse... will die
Erkenntnis des Menschen schlechthin und Bringer unseres Heils sein». Pfister
weist diese «seltsamen Sätze» durch schlagende Freud-Zitate zurück. «Unser
Gott Logos (so schreibt Freud in der Zukunft einer Illusion), verspricht eine

Entschädigung für uns, die wir schwer am Leben leiden, nicht.»
In dem «Unbehagen in der Kultur» heißt es: «So sinkt mir der Mut, vor

meinen Mitmenschen als Prophet aufzustehen, und ich beuge mich ihrem
Vorwurf, daß ich ihnen keinen Trost zu bringen weiß.» In Wahrheit ist Freud
ein Pessimist, und in einem Brief an Pfister (7.2.30) schreibt er: «Mein
Pessimismus erscheint mir als ein Resultat, der Optimismus meiner Gegner
als eine Voraussetzung. Ich könnte auch sagen, ich habe mit meinen düsteren
Theorien eine Vernunftehe geschlossen, die änderen leben mit den ihren in
einer Neigungsehe... Beneidenswert, wer darüber etwas sicherer weiß
als ich.»

Jaspers wirft Freud vor, daß er eine ruinös wirkende Weltanschauung
verbreitet, daß er «die entlarvende Psychologie als populär wirksame Naturalisierung

der in Kierkegaard und Nietzsche in hoher Gestalt gegebenen
Einsichten» treibt. Der Vorwurf des Naturalismus, antwortet Pfister, «hängt
damit zusammen, daß Jaspers Freuds grundlegendes, den krönenden Abschluß
der ganzen psychoanalytischen Arbeit darstellendes Sublimierungsprinzip rnit
eiserner Hartnäckigkeit ignoriert». Jaspers teilt seinen Lesern und Hörern
nicht mit, was Freud «über die Beziehungen zwischen Psychoanalyse un"
Weltanschauung gelehrt hat». Ausdrücklich stellte Freud 1924 fest, «daß die

Psychoanalyse für sich allein ein vollständiges Weltbild nicht liefern kann»-
1932 schließt Freud die Vorlesung «Ueber eine Weltanschauung» mit den

Worten: «Die Psychoanalyse, meine ich, ist unfähig, eine ihr besondere
Weltanschauung zu erschaffen.» Daher setzt sich auch die «von Jaspers entdeckte

sektenhafte Glaubensgemeinschaft der ,Freudianer'» aus Vertretern der

allerversdhiedensten Weltanschauungen zusammen. Pfister zählt alle christlichen

Konfessionen auf, ferner Theisten, Pantheisten, Agnostiker, Mystiker,
Anhänger von Bergson, Wundt, Hegel, Eucken, Hinduisten, Shintoisten, orthodoxe

Rabbiner, Pro- und Antimetaphysiker. Freilich kennt Pfister keinen

einzigen Analytiker, der unwahre Behauptungen dieser Art verbreitet, «deren

einigendes Band einzig in der Diskreditierung und Verächtlichmachung
Gegners bestand».

Jaspers Anschuldigungen gegen Freuds Ethik und Moral geben Pfaner
Pfister einen dankbaren Anlaß, nachzuholen, was in den 4" Jahren untelr.,
lassener Freud-Lektüre Jaspers nicht bekannt geworden ist. Freud hat, stet

Pfister fest, die Wichtigkeit des Moralischen ungeheuer ernst genommen; eV

316



hat sämtliche Neurosen, auch die zum Laster zwingenden, auf Konflikte
zwischen Triebhaftigkeit und Gewissen, besonders auf Schuldgefühl, zurückgeführt.

Auch die nichtmedizinischen Charakterneurosen hat Freud «mit
unbeirrbarem Wahrheitsernst auf diese sittliche Zwiespältigkeit zurückgeführt
und damit der Erziehung, Seelsorge, Beseitigung und Hygiene der Kriminalität

völlig neue Bahnen erschlossen, deren ungeheure Wichtigkeit überhaupt
nicht verkannt werden kann». Von den moralischen Verdiensten Freuds weiß
der Moralist Jaspers leider nichts.

Wichtig und erfreulich ist das Dementi, das Pfister einer weitverbreiteten
Ignoranz über das Verhältnis von Kunst und Psychoanalyse bei der Korrektur

Jaspers ausspricht. Die psychoanalytische Deutung eines Kunstwerks
oder eines Künstlers kann und will nichts über das Werk als Form und
Gestaltung oder über das Erkenntnisprinzip des Schaffens überhaupt
aussagen. Schon in der Studie über eine Kindheitserinnerung Lionardos (1910)
schreibt Freud: «Da die künstlerische Begabung mit der Sublimierung innig
zusammenhängt, müssen wir gestehen, daß auch das Wesen der künstlerischen

Leistung uns psychoanalytisch unzugänglich ist.» Und 1928 über Dosto-
lewskij: «Leider muß die Analyse vor dem Problem des Dichters die Waffen
strecken.» Und nochmals 1934: «Solche Untersuchungen (Marie Bonapartes
Uber Poe) sollen nicht das Genie des Dichters erklären, aber sie zeigen,
Welche Motive es geweckt haben und welcher Stoff ihm vom Schicksal
aufgetragen wurde.»

Ha Jaspers offenbar mit gleichen Marx- wie Freud-Kenntnissen zwei
Namen zusammenstellt, die heute gern polemisch verkoppelt werden, möchte
lch hinzufügen, daß sich dieselben Sätze mit sinngemäßen Aenderungen auch
auf die viel verkannte Deutung der Literatur durch die ökonomische
Geschichtsauffassung anwenden lassen. Auch sie sagt nichts über das «Wesen
der künstlerischen Leistung» aus, sondern erklärt durch die politische Oeko-
Uomie die stofflichen Motive und das geistige Verhältnis des Künstlers zu
den Problemen seiner Zeit.

Ebenso bedeutsam ist die Richtigstellung, die Pfister dem verbreiteten Irr-
frm entgegenstellt, daß Psychoanalyse und Atheismus ein unlösbares Ganzes

den. Pfister hat in Freuds eigener Zeitschrift auf Die Zukunft einer Illu-
S1°n mit der Abhandlung Die Illusion einer Zukunft geantwortet. Soviel

Thema der Freudschen «Unduldsamkeit». Und Freud schrieb Pfister in
einem der an ihn gerichteten 134 Briefe: «Halten wir fest daran, daß die
Anwehten meiner Schrift (Die Zukunft einer Illusion) keinen Bestandteil des
®nalytischen Lehrgebäudes bilden. Es ist meine persönliche Einstellung.»

ennoch hat Freud «der Religion unschätzbare Dienste geleistet, indem er
16 theoretische und praktische Theologie befruchtete, ja ihr gänzlich neue
ahnen erschloss». Fern war aber Freud der Anspruch, alle religiösen

Entbehrungen zu verstehen. Er nennt seine Arbeit «ein gutes Beispiel von
^rengej. lsoijerung (jes Anteils, den die psychoanalytische Betrachtung zur

°sung des religiösen Problems leisten kann».
Ist nun Jaspers Kritik der Psychoanalyse als Theorie vom wissenschaft-

p
en Standpunkt aus höchst anfechtbar, so muß Pfister Jaspers' Kritik der

sychoanalyse in der Praxis vorwerfen, «die Berufsehre und das Können
?ori Hunderten seiner Kollegen und anderer Berufsstände in den Schmutz

ziehen und sie der Verachtung des großen Publikums durch Schrifttum,
»Vorträge und andere Mittel auszuliefern». Jaspers behauptet, Freuds

Pnische Forschungsbasis könne nicht nachkontrolliert werden. Das ver-
ag freilich niemand, der seit vier Jahrzehnten Freud-Literatur meidet. Die

317



Fachleute haben kontrolliert und hundertfach beglaubigt. Um selbst kontrollieren

zu können, muß man aber selbst Analytiker werden, was eine
Lehranalyse voraussetzt. Auf sie fällt Jaspers mit Ingrimm her. Sie erscheint
Jaspers «würdelos», und «wo sie zur Bedingung einer Approbation gemacht
wird, da ist die Humanität verletzt». Jaspers hält sogar weniger als eine
Selbstanalyse, nämlich eine bloße «Selbstreflexion», «Selbsterhellung» für
genügend. Jaspers Angriffe auf Freud sind so affektbeladen, daß er ihnen
allein mit Selbsterhellung nicht bekommen kann. Seine Polemik, die Pfister,
deutlich genug, «zu den Nachwirkungen zweier kulturzerstörender
Weltkriege zählt», kann man psychisch erklären, wie es der oben zitierte Schultz-
Heneke und auch Mitscherlich in Psyche (IV, S. 254) versuchten. Jaspers
Antifreudismus sei nicht Philosophie, sondern «Haß», «blinder Zorn», und
daher dürfte Pfisters Schlußwort auf Jaspers leider keinen großen Eindruck
machen: «Du sollst kein falsches Zeugnis reden wider deinen Nächsten!»

Kritik Toynbees Geschichtslehre, wie E. R. Curtius Study of History in
an Toynbee den Kritischen Essays zur europäischen Literatur schön über¬

setzt, gehört zu den großen zeitgenössischen Geisteswerken,
deren Bedeutung besteht, auch wenn ihnen die Fachkritik vorwirft, keine
reine, keine ganz «stimmende» Wissenschaft zu sein. Und doch wird die
Wirkung eines solchen Werkes selbst auf die Fachwissenschaft mit den Jahren
immer größer werden, weil der außerordentliche Reichtum an philosophischpoetischen,

heuristischen Erklärungen, die Toynbee dem universalgeschichtlichen
Denken bietet, diesem selbst Möglichkeiten erschließt, die strenge

Fachwissenschaft, die ihre Parzelle umgräbt, in ihr niemals finden kann.
Dennoch ist die Frage nach dem «Stimmenden» nicht einfach banausisch.

Die Rankesche «Mär der Weltgeschichte», und jede andere neu gefundene,
muß so viel Richtigkeit haben wie eine dichterische Metapher und so viel
Realismus wie ein utopischer Roman. Vergleicht man die großen,
grundlegenden Einführungen in Toynbee, die Curtius in dem erwähnten Buch
gegeben hat, Georg Stadtmüller in dem von ihm herausgegebenen Jahrbuch
für Universalgeschichte Saeculum (I, 2) mit neuen kritischen Studien Toynbees,

so muß man zwischen der Kritik am Detail und der an den Grundthemen

des großen Werkes unterscheiden. Wie der französische Historiker
Roms, Henri Marrou, im Esprit (7) feststellt, haben alle Spezialisten Toynbee
Fehlurteile in der Darstellung ihrer Spezialgebiete vorzuwerfen, und zwar
sowohl in der antiken wie in der modernen Geschichte. Renier, Professor für
niederländische Geschichte an der Universität London, erklärt schlechthin
alles, was Toynbee über die Niederlande schreibt, für oberflächlich, beiläufig
oder schlecht informiert. Wie kann aber nun, fragt Marrou, das Gebäude
standfest sein, wenn jeder einzelne Baustein bröckelt? Diese bröckelige
Konstruktion kann ich auf einem Teilgebiet, der Geschichte der Europaidee seit
1914, nachprüfen und finde fast alles, was Toynbee darüber in Kultur am
Scheidewege (Europa-Verlag) zu sagen hat, anfechtbar; der große Blick
besteht aber nicht aus einer Summierung von tausend aufmerksamen
Fliegenaugen, und daher ist gerade dieser Essayband die beste Einführung vo.

Toynbees Geschichtslehre.
Als Prüfstein von Toynbees Geschichtslehre gilt seine Darstellung der

Antike, die seiner Kulturlehre als Prototyp diente. Joseph Vogt findet m
einer Studie über diesen Teil von Toynbees Weltgeschichte im Saeculum

(II/4), daß Toynbee zugunsten des universalhistorischen Schemas «gesicherte
Forschungsergebnisse teils übersehen, teils ungebührlich gepreßt» habe. Der

318



Ablauf der griechisch-römischen Geschichte ist viel komplizierter, als es in
der Theorie erscheint. Aber Vogt will damit der großen Leistung Toynbees
keinen Abbruch tun. Auch der Spezialist wird, wenn er sich zu Toynbees
universaler Schau erhebt, in seinem Teilgebiet fortan tiefer graben. Marrou
selbst gibt ein gutes Beispiel dafür, daß selbst eine falsche Gesamtdeutung
der Einzeldeutung neues Anschauungsmaterial liefert. So nennt er Spengler
— von dem Toynbee ausgeht — den Urheber einer radikal falschen Theorie,
m der aber zahlreiche Teilideen und Urteile sich als höchst fruchtbar erb
wiesen haben, so zum Beispiel die Erklärung von Byzanz als Pseudomorphose:
die Form war archaisch, das Innere reich an Originalschöpfungen.

Bemerkenswert ist die Kritik der theoretischen Widersprüche, die der
Innsbrucker Althistoriker F. Ham.pl im letzten Heft der Historischen
Zeitschrift (173, 3) am Gesamtbild Toynbees übt. Eine solche Kritik kann zwar
an der Richtigstellung des Details nicht vorübergehen, beschäftigt sich aber
doch vor allem mit dem eigentlichen Ziel, letzte Wahrheiten aus dem Ganzen
der Vergangenheit zu schöpfen und der Menschheit eine Zukunft zu zeigen.
Folgende Widersprüche sind frappierend: Die Kunst ist Toynbee ein Kernstück

jeder Kultur. Bei der Darstellung der syrischen Kultur fehlt sie
völlig. Der syrische Kulturbegriff hat nicht den Inhalt aller anderen. Als
zweiten Widerspruch entdeckt Hampl die unklare Stellung der Religionen.
Einmal zieht Toynbee einen scharfen Trennungsstrich zwischen Kultur und
Religion, dann identifiziert er, in unserer Welt und Zeit, Kultur mit den
Weltreligionen. Der dritte Widerspruch liegt in der Definition der Kultur als
einer wellenförmigen Bewegung, Ausstrahlung, Fernwirkung. Dennoch sieht
Toynbee nicht eigentlich in der hellenistischen Epoche der Ausstrahlung nach
dem Osten ihre Verkörperung, sondern im 6./5. Jahrhundert, als sie grade
anflog über die Volksgrenzen hinauszugreifen. Bei Toynbee bricht die
griechisch-römische Kultur noch vor dem Ende des 5. Jahrhunderts zusammen,
weil er sie nun, widersprüchlich, als Polis-Kultur, nicht als Kunst-Kultur
bewertet.

Der gemeinsame Nenner des Toynbeeschen Kulturbegriffs ist die räumliche
und zeitliche Umgrenzung einer Gesellschaft; aber auch diese Grenzen werden

bei der Betrachtung Amerikas aufgehoben, denn wir hören an anderer
Stelle, daß die westliche Kultur nicht innerhalb ihrer zeit-räumlichen Gren-
zen zu verstehen sei. Der Kulturbegriff ist also schwer zu erfassen und unter-
Iie§t in einzelnen Fällen willkürlichen Abwandlungen; so wird die hellenische
und die ägyptische Gesellschaft der späteren Zeit einmal für tot, das andere
Rial für höchst lebendig und aktiv erklärt. Auch sonst wird eine offenkundige
Wirklichkeit der Theorie zuliebe umgedeutet. So behauptet Toynbee, daß
aUe höheren Religionen der heutigen Zeit aus einer Begegnung mit der
griechisch-römischen Kultur hervorgegangen sind, stellt eine Hochflut griechischer

Kultureinflüsse in Indien und China fest, um auch den Hinduismus und
lahayanabuddhismus aus der griechischen Begegnung herzuleiten.
Den größten Wiederspruch sieht Hampl; in Toynbees Verzicht, für unsere
eit und unseren Kulturraum die Konsequenzen seiner Verfallstheorie zu

2lehen. Der von Toynbee geforderte Weltstaat, der «allumfassende Staat», der
zur letzten Phase der Kulturentwicklung gehört, soll unsere Kultur dem Ver-

entziehen, während in den anderen prototypischen Kulturbewegungen
er allumfassende Staat als untrügliches Anzeichen des nahen Untergangs

Cfscheint. Unverkennbar geht Toynbees Roman der Universalgeschichte
optimistisch aus, während er 1918 mit einem Spenglerschen Pessimismus anging.

319



Der eigentliche Substanzwandel der Grundidee ist denn auch das Hauptthema

der Kritik Marrous im Esprit.
Marrou glaubt eine sich im Laufe zwanzigjähriger Arbeit vertiefende

geheime Tendenz im Gesamtwerk zu erkennen: wie könnte unsere theoretisch

dem Untergang geweihte Gesellschaft. doch gerettet werden? Toynbees
Gesichtspunkt hat sich zwischen 1918 und 1938 verschoben. Die einzelnen
Zivilisationen gehen nicht isoliert unter, sondern sind Teile einer fortschreitenden

geheimen Idee. Die Kreisbewegung bedeutet sinnlose Wiederholung,
aber die Kreisbewegung eines Wagens führt diesen selbst einem Ziele zu;
das heißt, die Gesamtgeschichte hat einen Sinn. Der untergangsgläubige
Toynbee von 1918 ist fortschrittsgläubig geworden. Sein Fortschritt heißt:
Religion, Christentum, und zwar orthodoxes. Toynbee berichtigt sich also
selbst, wie bereits Stadtmüller im Saeculum gesehen hat. Der Weltstaat soll,
in weltumspannender Neuauflage des römischen Imperiums, dem Christentum

ein planetarisches Territorium bieten, dessen wirtschaftliche Einigung
der politischen, wie diese der religiösen vorausgehen muß.

Toynbees Kulturkreise sind also nicht mehr raumzeitlich beschränkte
Verwirklichungen einer Gesellschaft, sondern Wege zum Heile, und ausdrücklich
widerruft Toynbee seine frühere Auffassung, nach der das Christentum nur
ein subordiniertes Phänomen der Zivilisation sei — es ist ihr Ziel! Marrou
sieht Toynbee auf dem Wege durch den Marxismus zurückgekehrt zum Glauben

an den Gottesstaat auf Erden: die Geschichte wird Geschichtsphilosophie
und die Theorie der Zivilisation zu einer Theologie der Geschichte. Ihr letztes
Wort werden die Schlußbände eines Lebenswerkes sprechen, das als Werk
einer echten Künstlerpersönlichkeit nur aus ihrem Dialog zwischen der
Universal- und der Zeitgeschichte und dem eigenen politischen und privaten
Erleben ganz verstanden werden kann.

Kurze Chronik The Cambridge Journal gehört zu den politisch-kulturellen
Monatsschriften Englands, in denen besonders Fellows,

Lecturers und Professoren der großen englischen College's und Universitäten
ihre Essays veröffentlichen. In den Mai- bis Augustheften fand ich lesenswert:

Ribert Montagne: The «Modern State» in Africa and Asia; P. Mansell
Jones: Catholic Education in Contemporary France; Wayland Hilton-Young
würdigt unter dem Titel The Contented Christian die 1938—1945 veröffentlichte

Romantrilogie von C. S. Lewis, mit dessen Werk man sich auf dem

Kontinent noch nicht beschäftigt hat. Die Romantrilogie überträgt christliche
Visionen in moderne Mythen und Utopien. — Monde Nouveau hat in Henri
Frenay, rühmlichst bekannt aus der Widerstandsbewegung und als Gründer
des Combat, einen neuen Leiter erhalten. Im Heft 58 begrüßte es P. de Feiice,
daß Europa tatkräftig kontinental organisiert wird; François Bondy stellt aus

vielen Einzelzügen über Probleme des freien Geistes in der freien Presse die

Problematik der Presse dar, die, solange sie freie Recherchen unternehmen
kann, die Schreckensinstitutionen der Diktaturen verhindert. Dennoch
gehört zur Freiheit des Geistes neben der großen, freien Presse die
kleinere, wenn nötig hausgetippte, die zur Freiheit des Gedankens den
Gedanken hinzufügt. — Im Hochland (6) erscheinen im Vorabdruck mit einem
Vorwort von Heinrich Fischer Szenen aus der Dritten Walpurgisnacht von
Karl Kraus, die als Buch .im Kösel-Verlag, München, erscheinen wird.

Felix Stössinger

320


	Kleine Rundschau

