Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)
Heft: 5
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHATU

KILAUS MANN: «DER WENDEPUNKT>

Im Jahre 1932 erschien unter dem Titel «Kind dieser Zeit» Klaus Manns
erste Selbstdarstellung, versehen mit einem Leitwort von Marcel Proust: «La
réalité ne se forme que dans la mémoire.» — «Sich erinnern ist immer von
Nutzen», heillit es da, «man kann es kaum jung genug tun. Wahrend man
sich iiber das klar wird, was vergangen ist, konnte man sogar etwas iiber
die verhiillte Zukunft lernen.» Die Gabe des Sicherinnerns ist Klaus Mann
in hohem Mafle eigen. Wenn man’s recht bedenkt, so sind mit wenigen Aus-
nahmen alle seine Biicher Erinnerungsbiicher; selbst die Ausnahmen, wie
etwa der Tschaikowsky-Roman, verdanken die Konzeption ihrer besten
Partien der Erinnerung, dem Selbsterlebnis, Parallelen oder frappanten
Aechnlichkeiten mit dem Eigenen. Im hoheren Sinne Erlebnis oder Erinne-
rung ist aber alles, was Klaus Mann schrieb.

Er hat nie versucht, sein eigenes Schicksal von dem seiner Zeitgenossen
zu trennen; im Gegenteil: im eigenen Weg sah und erkannte er die Proble-
matik einer ganzen Jugendgeneration, die mit ihm ins Leben getreten war
und die, gleich wie er, am Dasein litt und um festen Boden rang. Nicht die
Geschichte seiner Kindheit finde er cauffallend interessant», schrieb €r
schon friih, sondern die Geschichte einer Kindheit komme ihm erziihlenswert
vor. Und er schrieb diese Geschichte, um seinem Leben nach «seinen Geset-
zen» und dem <allgemeinen Leben» zu dienen. Fiir sich selber aber geht der
junge Klaus Mann noch einen Schritt weiter, wenn er sagt: «Es heifit beides
bestehen: die gefiahrliche Zeit, mit der wir alle fertig werden miissen, un
das gefdhrliche Schicksal, mit dem nur gerade ich fertig zu werden habe.
Von diesem Schicksal berichtet sein letztes Buch «Der Wendepunkt»?. Grund-
sdtzlich hat sich seit der frithen Autobiographie nichts geéindert. Der Sin?
und die Bedeutung auch dieses Buches sind durch Prousts Leitwort um-~
schrieben; auch es beginnt mit einer Fragestellung, nur ist diese hier be-
grenzter, unmittelbarer, gleich die Wirklichkeit im Vergangenen zitieren¢
Auch der Stil ist anders. Die iibermiitig-umstdndliche Schreibweise 0‘195.
Jugendlichen ist einem zielstrebigen Vorwértsdringen gewichen — es eilt;
zeitgemal eilt es, und oft iiberschligt sich diese Sprache, um dem atem”
raubenden Tempo der Ereignisse folgen und dennoch die immense Sto!”
flille bewailtigen zu konnen. Im vorletzten Kapitel tritt an Stelle von Er-
zihlung und Berichterstattung der sachliche Monolog des Tagebuchs. Das
vermehrte Alleinsein und Auf-sich-selbst-Zuriickgeworfensein ruft neue”
Ausdrucksformen, und zudem ist noch mehr Zeit einzusparen. Das beweise”
die Forderungen des 12. und letzten Kapitels, das sich (ab 6.Januar 1943)
aus lauter Briefen, vornehmlich an Eltern, Geschwister und nichste
Freunde gerichtet, zusammensetzt. Der letzte dieser Briefe, datiert vort
98, September 1945, bedeutet Ende und Wiederanfang; er stellt eine kIUg®
Unterhaltung dar iiber das, was war, und schliefit, auf die Wirklichkeiten d?s
Erlebten bauend, auf das, was werden soll: <All dies ist nun ‘,Tergangenhe1 '

1 Klaus Mann: «Der Wendepunkt». Ein Lebensbericht. S. Fischer Verlag 1952

308



Mein Gedanke ist auf die Zukunft gerichtet, auf Ihre sowohl wie auf meine.
Denn es ist die gleiche.» Und das groBe Buch schlieBt, wie es begann, mit
Frage und Fragezeichen.

Man wird Klaus Mann, den Menschen und sein Werk, nur ganz verstehen
und beiden gerecht werden, wenn man sie unter dem Blickpunkt dieser
Fl‘agestellungen, die tief im Metaphysischen wurzeln, betrachtet. «Und dann?
Auch am Schluf steht noch ein Fragezeichen», so lautet der letzte Satz des
‘Wendepunkt». Ueberschauen wir die lange Reihe von Klaus Manns Publi-

ationen, so fillt uns auf, wie viele seiner Schriften, oft schon durch den
Titel gekennzeichnet, Fragen enthalten oder Versuche darstellen, mit Hilfe
von Erfahrung und Erinnerung die Zukunft zu erhellen oder zu bestimmen;
S0 etwa «Heute und morgen», «Auf der Suche nach einem Wegs, «Treffpunkt
Im Unendlichen». Irgendwie sind alle von Klaus Manns frithen Schriften von
der Frage erfiillt: woher komme ich, wo bin ich, was und wie weiter? Ein-
mal erreichte Ziele erwiesen sich ihm, dem nie zu Beruhigenden, nicht zu
S:cittigenden, immer nur als Stationen. Und immer wieder iberfiel ihn mit
Wunderlicher Gewalt das Bediirfnis nach Rechenschaftsablegung, nach Ent-

éi‘1111111&_.2 und Neuorientierung auf Grund des einmal Gewonnenen, Erkampf-
ten, So entstand «Kind dieser Zeit», zehn Jahre darauf «The Turning Point»
und in unmittelbarem Anschluf daran <Der Wendepunkt» in der vorliegen-
den Gestalt. '

Es sind die zehn Jahre der grofiten je erlebten Welterschiitterung, die
Zwischen den beiden Bekenntnisbiichern liegen. Es fiel in dieser Zeit die
tscheidung dariiber, ob das Menschliche auf unabsehbare Zeit aus der
elt verschwinden wiirde oder ob ihm weiterhin noch eine Gnadenfrist ge-
8eben sei, Wie verzweifelt sich Klaus Mann zur Erlangung dieser Gnaden-
1'_1513 einsetzte, erfahren wir aus seinem leidenschaftlichen letzten Buch. Um
Nchts anderes geht es im Grunde in dieser bis zum Schmerz ehrlichen
lltobiographie. Es geht dem Verfasser nicht mehr darum, Literatur zu
Machen, sondern einzig noch darum, unmaskiert die «reine Wahrheit» zu
Sagen. Alles andere zdhlt fiir ihn zu dieser Zeit nicht mehr, es hat versagt,
! und an der Welt, in und an ihm selbst. Die Unruhe, die ihn erfiillte, kam
Ja nicht von ungefahr, sie war gegeben. Sie wuchs zur Unrast aus, zur un-
Z&dhmbaren Ungeduld, unter deren Zeichen sich das Leben dieses funkeln-
d?n Talentes schmerzlich friih vollendete. <Ich prophezeie, daB wir um 1965
“ne Welt haben werden, die sehr viel schlechter sein wird als die heutige
- Oder entschieden besser», hat er 1945, unmittelbar nach dem Ende der
k legsereignisse, geschrieben. Er selber hatte nicht mehr die Geduld, die
ZWiSChenjahre mitzumachen und die Entscheidung abzuwarten; er war-
€% nur noch den Wendepunkt zum «Guten oder Bosen», zum «Entweder-
Oder, ab. Um die Heraufkunft des Guten zu beférdern, sie zu beschleunigen,
hatte er sich in die Reihe derer gestellt, die nach seiner Ueberzeugung die
feue ersehnte Welt endlich schaffen wiirden. Franklin D.Roosevelt ist kaum
Von jemandem mehr verehrt und geliebt worden als von ihm, der sich unter
“ine Fahnen begeben hatte, um im Kampf fiir das Rechte mit dabeizusein.
& Tod des groflen Mannes bedeutete fiir Klaus Mann eine Verminderung
von Luft und Licht; es war ein Verlust, der die keimenden, erst scheu sich
N?rvorwagenden Hoffnungen jih zerstorte: «Welch boswillig destruktive
acht hat uns den Unersetzlichen genommen? — Wird hoheren Orts ge-
Nscht, daB wir verderben sollen? Ist unser Untergang beschlossene Sache?»

O ruft gep ins Lebensmark Getroffene, um seine Hoffnungen Betrogene aus.
3 «Umsonst» verursacht ihm Grauen. Und etwas Neues tritt bei ihm hinter

309



diesen Frageschreien zutage. Bisher waren Klaus Manns Fragen stets von
mutig-zuversichtlichen Versuchen gefolgt, Antwort zu erlangen. Hier bleibl
die positive, heiter untermalte Antwort aus: Angst und «schlimme Ahnung»
folgen diesem Schock. Angst hatte er bisher nie gekannt — Angst vor dem
Tode schon gar nicht; es war auch nicht die Angst des Nihilisten, was ihm
das Grauen vor der Zukunft einflofite, sondern die jih erwachte Einsicht,
daf} die von ihm ertrdumte Welt, das greifbar nah geglaubte Reich des Frie-
dens und der Menschlichkeit mit dem Ende dieses einen Mannes kaum mehr
zu erleben sei. Um noch einmal vorn zu beginnen, hatte er, der im eigenen
Feuer der Hingebung an die Idee der Welterneuerung Verbrannte, nicht mehr
die Kraft. Genau vier Jahre noch ertrug er die UngewiBheit, Ausschau hal-
tend, hinhorchend, Zeichen erwartend, hoffend, zweifelnd, glaubend und ver-
zagend, bis Herz und Nerven der Anspannung miide waren und den Dienst
versagten.

Eine Anspannung war Klaus Manns ganzes Leben. Es war das Leben eines
dauernd Neugierigen, Hochgemuten, dem es nicht aktiv genug vorwirtsging
in der Welt. Die selbsterzihlte Geschichte seines Lebens offnet und schliefit
Tiiren in unabsehbarer Reihenfolge. Das «Was kommt danach» hort nie auf,
bis zuletzt nicht. Kein Gebiet des Daseins aber vermag den ewig Fragenden
vollig zu befriedigen. Im Elternhaus und Familienkreis, die er in alle Einzel-
heiten entziickend schildert, beginnen Lebens- und Wissensdurst sich zu
regen. Was die Menschen grof3 und erwachsen machte, wollte er schon immer
wissen — ob sie alle wirklich wuBten, was er wissen muBte, was er suchte,
oder ob ihr wissendes Gehaben nur Schein und Verstellung sei, Nicht von
ungefdhr kommt es, dal Klaus Mann ein Meister der Portrdt- und Charak.‘
terisierungskunst geworden ist. Er las in den Gesichtern der Menschen mit
unersattlicher Begier, ihr Geheimnis zu erfahren. Vom Menschenantlitz W?T
er fasziniert. Fiir Gesichter besonders hatte er ein fabelhaftes Ged&dchtnis,
und seine Gabe, ihren Ausdruck zu deuten, war erstaunlich. In den Tausen-
den von Menschengesichtern, die er kannte, suchte er sich zurechtzufinden
zu lesen, was echt, vertrauenswiirdig, falsch war. Er eroberte sich das
Theater, er.reiste um die Welt, neugierig immer, nach Neuem hungrig u?
offen fiir jedes freie menschliche Streben. «Jedes Menschenleben ist zugleic
einzigartig und représentativ; in jedem personlichen Schicksal, in jedem 1N~
dividuellen Drama spiegelt und variiert sich das Drama einer Generatiom
einer Klasse, eines Volkes und einer Zeit», hat er geschrieben. So sah €’
auch sein eigenes Leben; in diesem Sinne fiihlte er sich reprisentativ, daES
heiBt verantwortlich fiir das Allgemeinschicksal seiner Mitwelt. Und m*
seiner Lebensgeschichte wollte er nicht mehr geben als gerade dies: €
«ehrliches, genaues Zeugnis». Er wuBte, daB nur solche zihlen und ein 8¢~
schichtliches Gewicht haben. Er glaubte so fest an die iibernationale Ge-
meinschaft der Gutwilligen, dafl er iiber der Intensitdt seines Glaubens S€ bst
Widersprechendes friedfertig iibersah oder zu erkldren und verstehen suchte:
So kam es, daBl er das Wort Hall sehr spédt in sein Vokabular aufnahm-
«Wieviel man hassen muf}, heutzutage!> schrieb er zu einer Zeit, als er ohne
HaB nicht mehr weiterkam. Und selbst hier ist der Akzent nicht auf <hasser”
sondern auf «muf» zu denken. Ach, er war ja nicht ein wirklich Hassen¢ ery
dieser Weltvagant aus Welt- und Menschenliebe, der seinem Leben viellelc
gerade dann ein Ende machte, als er die Moglichkeiten, den immenser
Ueberschull an Liebe anzubringen, erschopft sah.

Man kann den Bericht dieses intensiven Lebens wohl von einem Dutz_?nd
Standpunkten aus betrachten und bewerten; aber von allen Aspekten Z4

310



doch nur der exemplarisch Menschliche. Man spricht in der Kritik vielfach
von «morbider Intellektualitat» und {iibersieht gerade in diesem Intellek-
tuellen den viel groBeren Naiven, im Ahnungsreichen den Arglosen; man
Spricht von «unzeitgemiBer romantischer Todessucht> und beachtet nicht,
daB der frith Verblichene in seiner Lebensraserei doppelt soviel Welt und
Leben aufgenommen hat, wie erlaubt und zutrédglich ist.

Klaus Manns letztes Buch ist ein Buch der Spannungen, und es gibt wie
Wenige heute die Spannungsgeladenheit der Epoche wieder. In diesem Bezug
Ist es ein eminent europiisches Buch. Sein Anfang und sein Ende umklam-
Mern — trotz dem Blick in den Osten und der Tat im Westen mittendrin —
diese eine ihm gesetzte Welt. Sie ist die eine Gegebenheit. In ihr wurde der
Verfasser vom Schicksal ausgesetzt. Es hat ihn, ein «Kind dieser Zeit», hin
und wieder verschlagen, und es hat ihn am Ende — zum Ende — letztlich
h_f_?imgefﬁhrt; ein Kind der Zeit, ein Kind dieser Welt — ein echt euro-
Paisches Kind. '

Klaus Manns Leben repriisentiert europiisches Schicksal; selbst das Ende
— Ja gerade dieses — ist sinnbildlich. Trotz allen scheinbar anders lautenden
uskiinften dieses seines letzten Buches war er ein wundervoll konserva-
tiver Europ#er; einer, der auszog, die ererbte Heimat sich zu erobern und
dann zurlickzuerobern, als sie ihm verlorenging. Doch als er wiederkam, er-

annte er sie nicht mehr. Der gliubige Himmelsstiirmer kam sich als Don
Quichote vor. Der Zauber der Erinnerung beherrschte ihn und wurde zur
fixen Idee, iiber der allein er zur ersehnten Ruhe kommen konnte. Das un-
stillbare Heimverlangen galt einem Raume, einer Zeit, die nicht mehr zu
erleben waren. So blieb dem liebenswerten groflen Kinde nur noch der eine
letzte Weg, den so viele vor ihm, die er geliebt und bewundert hatte, ge-
8angen waren. Es war sein letzter Wendepunkt, und so hat Klaus Mann das
letzte Fragezeichen seines letzten Buches mit dem ihm eigenen Mute iiber-
Wunden. Otto Basler

DIE LETZTE RICHARD-STRAUSS-PREMIERE

Zur Welturauffithrung der Oper «Die Liebe der Danae» in Salzburg

Als héchst willkommenes Priludium zu der von der ganzen Musikwelt mit
Pannung erwarteten Urauffithrung der nachgelassenen, 1944 in Salzburg
ur bis zyr Generalprobe gediehenen Oper von Richard Strauss war die Ver-
OHentlichung des Hofmannsthalschen Szenariums und der Notizen des Dich-
ers Zu bezeichnen, die Dr. Willi Schuh (Ziirich) kurz vor der Premiere im
ri“Fl‘SCher—Verlag, Frankfurt am Main, bewerkstelligte. Wahrend das Szena-
Um «Danae oder die Vernunftheirat> schon 1933 in der «Corona» zu lesen
War_, erschienen die von Schuh sorgsam geordneten und kommentierten
Olizen jetzt {iberhaupt zum erstenmal, Schuh hat der wertvollen Broschiire
aUC eine sehr schone, das Thema geistig umfassende Einleitung vorangestellt,
Us der im folgenden jene Abschnitte zitiert werden, die ein Bild von der
VOtSte.hung des Werkes geben und seine' Einordnung in das Opernschaffen
" Richard Strauss erméglichen:
- ann .Hofmannsthal die ersten Einfille fiir eine «Dan:—zte» aufZGiC.hHEf-E, ist
Vorau nicht festzustellen. Jedenfalls sind — wie aus datierten NOtlzel:l h:er-
& 8eht — gie Figuren und die wichtigsten Elemente der Handlung in den
Zten Tagen des Jahres 1919 festgelegt worden, was dem Dichter erlaubte,

311



die Uebersendung des Szenariums auf einen nahen Zeitpunkt in Aussicht zu
stellen. Am 23. April 1920 ist der Entwurf an Richard Strauss abgegangen...

«Danae» blieb unausgefiihrt, doch sind einzelne Motive sowohl in der
«Aegyptischen Helena» als in <Arabella» wieder aufgenommen worden. Mehr
noch als das Szenarium selbst, lassen die Notizen, die ihm zugrunde liegen,
die Zusammenhinge des grazitosen Spiels mit der Thematik der Hofmanns-
thalschen Spitwerke sichtbar werden. Wie in der «Frau ohne Schatten» und
in den beiden genannten Operndichtungen ist die Losung, auf die der Dichter
in «Danae» ausgeht, eine <allomatische». Arabella ist in manchem eine
moderne Schwester Danaes, und das Wort, das der Dichter zu «Helena» auf-
zeichnete: «Nicht Gott noch Schopfung ist — Schicksal ist alles», kénnte auch
iiber «Danae» und <Arabella» stehen, wo beide Male die vermeintliche Ver-
nunftheirat sich als eine Liebesheirat herausstellt...

«Danae» fithrt (neben anderen) ein Thema durch, das schon «Cristinas
Heimreise» und «Die Frau ohne Schatten» beherrschte und in der <Aegyp-
tischen Helena» und in «Arabella» wieder aufgenommen werden sollte: Ver-
wandlung, die reif macht zu wahrer Ehe. Auf dem Weg, den Hofmannsthal
mit seinen Operndichtungen beschritt, bezeichnet das Szenarium zu «Danae»
den Punkt, wo der endgiiltige Uebergang zu der mozartisch leichten «dritten
Manier», die ihm vorschwebte, vollzogen wird. Bezeichnend, da3 der Dichter
gerade an dieser Wende dem Fluch des Goldes, der Wagners Ringdichtung
iiberschattet, die Ueberwindung des Goldes durch die Liebe entgegensetzt.

Das Szenarium zur «Danae», das Richard Strauss im April 1920 vorlag, ist
vier Jahre nach Hofmannsthals Tod von Heinrich Zimmer und Herbert
Steiner in der «Corona» (1933) verdffentlicht worden. Drei Jahre spdter, im
Juni 1936, lenkte der Schreibende (Dr.Willi Schuh) des Komponisten Auf-
merksamkeit auf diese Publikation. Dabei stellte sich heraus, daB der damals
72jahrige Meister sich weder des Entwurfs noch der Griinde zu erinnern
vermochte, die seinerzeit zum Verzicht auf die Ausfiithrung und Vertonung
gefithrt hatten. Bei der erneuten Lektiire fand Richard Strauss jedoch SO
grolles Gefallen an Hofmannsthals Szenar, dall er andere Opernpléne, die
ihn wihrend der Instrumentierung von «Daphne» beschiftigten, fallen 1%913
und sich entschloB, den Entwurf zu «Danae» zum Ausgangspunkt fiir ein€
neue Oper zu wihlen.

Bei der Ausarbeitung des Opernbuches, die Joseph Gregor iibernahm, €r~
gaben sich dann allerdings betriichtliche Abweichungen von der urspring-
lichen Anlage, die vor allem bedingt waren durch die Einfiihrung Jupiters
in die Handlung selbst. Auf die dramaturgische Gestaltung des GregOI'SCh'en
Librettos ilibte iibrigens — wie in allen fritheren Fillen — der Komponist
der sich auch den Rat von Clemens KrauB zunutze zu machen wufte, eine?
bedeutenden EinfluB aus. Die Partitur der Oper wurde am 28. Juni 1940 voll-
endet...

Soweit Dr.Schuh in seiner Einleitung zu Hofmannsthals Szenarium. Man
muB aber dieses Szenarium Satz fiir Satz mit dem Libretto Gregors Ver~
glichen haben, um den Abgrund ermessen zu konnen, der den <leichten, dret-
aktigen, der Operette verwandten und der Welt des Lukian sehr nahen Ent-
wurf> Hofmannsthals von dem mehr der Welt Richard Wagners als der des
Lukian zugehorigen, in seiner sprachlichen Haltung manchmal sehr beden®”
lichen Texte Gregors trennt. — Wihrend bei Hofmannsthal sich die eigent
liche Handlung im innerseelischen Bereich vollzieht, in der Verwandlung ex
zundchst nur vom Golde der Doppelgestalten Jupiter-Midas berausCht,’en
Danae, der Tochter des bankrotten Konigs Pollux, durch die Kraft ihrer Si¢

312



allmghlich entwickelnden echten Liebe zu Midas, und alle #uBeren Einfliisse
in zarter Schwebe gehalten werden — vollzieht sich bei Gregor vieles mit
Plumper Wucht, wodurch alle feinere Symbolik zumeist durch eine dem ur-
Spriinglichen Sujet fremde Direktheit ersetzt wird. Dies gilt vor allem von
dem weniger an den Olymp als an Walhalla gemahnenden personlichen
Auftreten Jupiters, das jetzt derart im Vordergrund steht, dafl die Oper statt
«Die Liebe der Danae» ebensogut hitten heiBen kénnen «Das Malheur des
Jupiter». Ein solches Thema hiitte aber — und Strauss hat auch Hofmanns-
thal gegeniiber wiederholt einen solchen Wunsch gedullert — rein parodi-
§tisch im Sinne der Travestien Offenbachs behandelt werden miissen. Dazu
Ist es aber, trotz einiger Ansitze, nie gekommen.

Aus der musikalischen Gesamthaltung des Werkes gewannen wir den
Eindruck, daB die pathetischen Ziige der Handlung Strauss viel stirker in-
Spirierten als die <heitere Mythologie» — letzteres ist der Name, den Gregor
seinem Libretto gegeben hat. Dadurch erkliren wir uns auch, daB die ent-
schiedensten musikdramatischen Wirkungen sich immer dort einstellten, wo
allgemein faBliche Bilder und bedeutsame Gesten tonenden Ausdruck fan-
den. In diesem Sinne wiren etwa hervorzuheben: das herrische Aufstampfen
J}J-Diters am Schlufl des ersten Aktes, sein «Goldzauber» in der ersten und
die Verwandlung der Danae in eine goldene Statue in der zweiten Szene des
2weiten Aktes sowie die Begleitung zum stummen Spiel der Danae am
SchluB der Oper. Wunderbar die Gestaltung aller Vor- und Zwischenspiele;
Unter jhnen ganz besondere Eingebungen: der Traum vom «Goldregen» zu

eginn und die Ueberleitung zur letzten Szene. Dem musikalischen Gesamt-
Aufbau kam sehr zugute, daB mit der allmihlichen Verwandlung des Wesens
der Danae auch die Musik immer innigere Akzente fand; dieser Anstieg, dem

ei der Premiere auch ein deutliches Ansteigen der Teilnahme des Publikums
bParalle] ging, ist es vor allem, der die Danae in die Reihe der groBangelegten

rauengestalten riickt, die den Ruhm der fritheren Opern von Richard
Strauss begriindeten. .

Die gleiche Entwicklung war auch in der Leistung der Miinchner Séngerin

"elies Kupper, der Trigerin der Titelrolle, zu verspiiren. Josef Gostic
Wirkte als Midas etwas zu forsch und heldisch. Als Jupiter zeigte Paul

Shaﬁle'r insbesondere die ddmonischen Seiten der Gestalt und erhob so den
Sottlichen Schiirzenjiger und Pantoffelhelden in den Olymp seiner eigenen

Unstlerischen GréBe. Die zahlreichen, recht heiklen Nebenrollen waren
durchWegs mit ersten Kinstlern sehr zweckmiflig besetzt. — Da Richard

tf'aUSS sich 1944 selbst mit der Dirigierleistung von Clemens Krauf, mit den

Uhnenbildern von Emil Preetorius und mit der Inszenierung von .Rudolf

Artmann begeistert einverstanden erklarte, diirfen wir uns damit begniigen,

® Treue zu rithmen, die diese drei Kiinstler dem gesamten Biihnenschaffen
Von Richard Strauss und vor allem der <Liebe der Danae» all die Jahre hin-

Urch gehalten haben und die sich auch in der Salzburger Welturauffiihrung
M 14, August 1952 eindringlich offenbarte.

n Zur Aufnahme des Werkes in den Spielplan der Salzburger Festspiele ist
Foch Zu bemerken: Es war natiirlich eine Selbstverstidndlichkeit, da3 die
“Stspielleitung von der groBziigigen Gabe des Meisters, der die Urauffiih-
19 g.dEr «Danae» unter moglichst &hnlichen kiinstlerischen Bedingungen wie
4 in Salzburg gewahrt wissen wollte, so bald als moglich Gebrauch machte.
tilofer Gber diese «administratives Selbstverstindlichkeit hinaus waren weit
ére Griinde geltend zu machen. Rudolf Hartmann, der Regisseur der
"uffithrung der «Liebe der Danae», hat sie 1948 unter Hinblick auf das

313



theatralische Gesamtwerk von Richard Strauss folgendermafien formuliert:
«Bei den weitreichenden stofflichen Unterschieden und der Verwendung
gegensatzlicher Ausdrucksformen ist als kennzeichnendes Element aller
Strauss-Opern eines eigentiimlich: die fruchtbare Verwurzelung in den Ur-
begriffen des Mimus, das tiefe Wissen um den Zauber der Wandlung und
Verwandlung, die Lust am Spiel {iberhaupt ohne vorgefafiten analysierenden
oder sonstwie belehrenden Sinn, nicht die Schilderung eines gewesenen Vor-
ganges, sondern das unmittelbar anriihrende Erlebnis, die dionysische Freude
am festlichen Theater schlechthin.» — Diese Auffassung erklirt auch die
starke, festliche Wirkung, die von der Salzburger Urauffilhrung ausging und
die sich in der kommenden Spielzeit an zahlreichen anderen. Opernbiihnen
zu bewdhren haben wird. Willi Reich

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Jaspers Karl Jaspers ist seit 40 Jahren ein Gegner von Freud. Seine Auf-
und Freud fassung der Psychoanalyse hat sich nie gedndert. Die Varianten

seiner Gegnerschaft bereicherten sich in den letzten Jahren nur
durch die Verkoppelung seines Antifreudismus mit seinem Antimarxismus.
Seine Publikation im Monat (26), Marx und Freud, enthilt mehr als ein
blosses «und»; er hitte sie auch, grosso modo, Marx gleich Freud nennen
konnen. In Marx und Freud sieht er «Erscheinungen des Glaubensersatzes»,
ohne Riicksicht darauf, dal3 es seit Jahrzehnten einen katholischen und cal-
vinistischen Marxismus gibt, und seit geraumer Zeit Geistliche beider christ-
lichen Konfessionen die Psychoanalyse in ihre Seelsorge aufgenommen haben.
Ein namhafter Schiiler Freuds und ein echter Seelsorger, der Ziircher Pfarrer
Oskar Pfister, hat sich daher im Interesse der Wahrheit und Ehre seiner Wissen-
schaft der Arbeit unterzogen, Karl Jaspers als Sigmund Freuds Widersache”
griindlich zu durchleuchten. Das Ergebnis seiner Untersuchung veroffentlicht
er in einem 34 Seiten langen Aufsatz in Psyche (VI, 5). Und wie jede kOf_l’
struktive Kritik reicht auch diese weit iiber ihren Anlaff hinaus; sie trifft
das Herz der populdren Fehlurteile, die Jaspers mit philosophischen Argu-
menten verkleidet.

Zunichst stellt Pfister fest, daB Jaspers Freud nach seinen eigenen AUS~
sagen seit Jahrzehnten nicht mehr gelesen hat und daher nichts von der
Fortentwicklung der Theorie, nichts von der Praxis kennt. Noch in der 5. Auf-
lage (1948) der Allgemeinen Psychopathologie hat Jaspers folgende Sétze un~
verindert abgedruckt: «Meinem Blick zeigte sich, als ich wvor Jahrzehnte™
mich eingehend mit Freud beschéftigte, nur das existenzlose ni.hilistisc%’fe
Prinzip, das mir gleichzeitig wissenschaftszerstorend und philosophiezerst0-
rend erschien. Spiter habe ich weder ihn noch seine Anhiinger aufler in 9€~
legentlich bestitigenden Stichproben gelesen.» (Auszeichnungen hier und spa~
ter ohne Bindung an die Vorlage. F.St.) Jaspers sind also die «stérksten
Wandlungen, die Freuds analytische Forschung durchmachte», unbekann®
Wie steht es aber um das Ergebnis der ersten Studien und Experimente
Jaspers’ vor 40 Jahren? :

Darauf antwortete schon Dr. Harald Schultz-Hencke im Monat (28). J aspers
machte <als begeisterter Freudianer analytische Versuche, die ihm dam@ F
miBlangen. Erschiittert es ihn, nun miterleben zu miissen, dal} etwas Jungere
und Vorsichtigere das zu vollenden beginnen, was er einst fallen liel3, we! es
nicht so rasch und eindeutig gelang, wie er hoffte?»

314



Pfister widerlegt die Behauptung Jaspers, daB Freud geglaubt habe, er
kénne so ziemlich alles Seelische auf Sexualitit in einem weiten Sinne
gleichsam als die einzige primire Kraft zuriickfithren. Dem hat Freud schon
1912 widersprochen. Jaspers hilt die Sexualitit als das fiir Freud allein eigent-
lich Seelische, da er offenbar nicht weiB, daB sich Freud von 1921 bis 1939
weit mehr mit den Ichtrieben als mit der Sexualitit befaBte. Schon bevor
Freud die Scheidung in Liebes- und Destruktionstriebe aufgestellt hatte,
Sprach er 1909 von asexuellen Verursachungen der Hysterie, 1900 von asexuel-
len Triumen; das niedrig Triebhafte wird durch asexuelle ethische oder
dsthetische Regungen vom BewuBtsein entfernt, das Es, das Gewissen, steht im
Gegensatz zum Sexualleben. Freud definiert die Fahigkeit der Sublimierung
als die Kraft, das urspriinglich sexuelle Ziel gegen ein nichtsexuelles zu
Vertauschen. Auch die kulturelle Dignitit gehort zu den Merkmalen der
Asexualitit. In diesem Phéinomen wird nicht der Sexualtrieb gewandelt, son-
dern durch einen anderen, oder durch eine Gruppe von Trieb- und Geistes-
funktionen ersetzt. Jaspers «weill entweder nicht oder er hilt es absichtlich
Vor seinen Lesern verborgen» (ein Vorwurf, den Pfister mehrfach wiederholt),
dal Freud unter Sexualitit nicht den nackten Geschlechtstrieb versteht,
Sondern schon, seit 1910, alles, was die Worte Eros und Liebe umklammern,
S0 auch die Menschenliebe, die Freud besonders wichtig war. Den Terminus
Sexualitiit hat Pfister wiederholt als unzweckméifig beanstandet, aber man
kann ihn nicht durch Verschweigen seiner umfassenderen, klaren Sinn-
8ebung bekimpfen. Den sogenannten Pansexualismus hat Freud wiederholt
und entschieden abgelehnt. Wie wiire er auch mit den asexuellen moralischen
und #sthetischen Tendenzen des Ueber-Ich oder des Ich-Ideals vereinbar?
“Fl‘euds Lehre von den hoheren und edleren Regungen scheint Jaspers
“Uberhaupt nicht entdeckt zu haben», denn er behauptet, Freud absolutiert
das menschliche Dasein in seinen Niederungen, wahrend er in Wahrheit

i‘grﬁﬁtes Gewicht auf die Sublimierung als Aufstieg zu hoheren Geisteswerten
egt», =

_Dal} Jaspers jeden Totalismus bekampft, ist gewill verdienstlich. Das gibt
kein Recht, von der Psychoanalyse zu behaupten, sie erhebe den An-
SPruch auf das Totalwissen vom Menschen. Das Gegenteil hat Freud gelehrt.
Freuq ist biologischer Trieb- und Tiefenpsychologe, aber «kein Vollpsycho-
loge,. Br will eine tragfdhige Trieblehre schaffen. Freud 1aBt ausdriicklich
Ollen, o die Einteilung in Eros und Destruktion brauchbar ist, denn «sie geht
Uber die Psychoanalyse weit hinaus». Auch seine Psychologie des Ueber-Ich
€wissen, Selbstbeobachtung, Idealfunktion) nennt Freud bloB «einen ersten
AI}_’Eang». Fiir ihn selbst ist sogar die Analyse nur «der Ansatz zu einer neuen
8rundlichen Seelenkunde, die auch fiir das Verstindnis des Normalen un-
®Otbehrlich wird». Jaspers Behauptung, daB Freud mit Hilfe der Analyse
alleg Seelische verstehen wollte, «ist aus der Luft gegriffens. :

Da sich Jaspers nach seinen eigenen Angaben mit der Schule Freuds seit
ahrzehnten nur «in gelegentlichen Stichproben» beschéftigt hat, besteht die
GEfahr, dafl eine auf solcher Basis gefiihrte Polemik zur Diskreditierung der
I{lediZinischen Wissenschaft beitrigt, Forscher -abschreckt und Experimente
acherlich macht. So wei3 Jaspers offenbar nicht, dal Manfred Bleuler 1100
€rsuche, die Psychose analytisch zu behandeln, durchgearbeitet hat und zu
i;m Ergebnis gelangte, «daB sich die psychoanalytische Arpeitsrichtung
sa Mer kraftvolle; geltend macht» (1951). Dazu mulf} sich Jaspers von Pfister
Sagell lassen: «So stehen wir vor der kulturhistorisch bemerkenswerten Tat-

Che, daf ein Psychiater jede individuelle Psychotherapie an Geisteskranken

315



fiir unmoglich hilt und jeden Versuch dazu a priori verwirft, wahrend seit
iiber vierzig Jahren eine enorme und erfolgreiche Arbeit aufgeboten wurde,
durch theoretische und praktische Bemiihung die analytische Psychosen-
heilung zu férdern.» Auch in dem Fall der psychosomatischen Medizin habe
sich Jaspers «durch seine Methode der ,gelentlichen bestitigenden Stich-
proben‘ um die Pflicht wissenschaftlicher Nachpriifung gedriickt und sich auf
Kenntnisse aus der Zeit von 1910 zuriickgezogen», was ihn aber nicht hin-
derte, den Teilnehmern am Internistenkongrefl von Wiesbaden 1949, inklusive
den nichtanalysierenden Fachirzten, «die Leviten zu lesen, weil sie die Be-
deutung der Psychoanalyse einer griindlichen Priifung unterzogen». Daf} sich
der Kongrell bei Kennern der Psychoanalyse und Forschern der psycho-
somatischen Medizin wie v.Weizsicker und Mitscherlich Aufschlufl holte,
ist Jaspers «ein Anlafl zum Staunens.

Ebenso leichtfertig behauptet Jaspers, «die Psychoanalyse... will die Er-
kenntnis des Menschen schlechthin und Bringer unseres Heils seins. Pfister
weist diese «seltsamen Sdtze» durch schlagende Freud-Zitate zurilick. «Unser
Gott Logos (so schreibt Freud in der Zukunft einer Illusion) verspricht eine
Entschédigung fiir uns, die wir schwer am Leben leiden, nicht.»

In dem «Unbehagen in der Kultur» heillt es: «So sinkt mir der Mut, vor
meinen Mitmenschen als Prophet aufzustehen, und ich beuge mich ihrem
Vorwurf, daB} ich ihnen keinen Trost zu bringen weill.» In Wahrheit ist Freud
ein Pessimist, und in einem Brief an Pfister (7.2.30) schreibt er: «Mein
Pessimismus erscheint mir als ein Resultat, der Optimismus meiner Gegner
als eine Voraussetzung. Ich koénnte auch sagen, ich habe mit meinen diisteren
Theorien eine Vernunftehe geschlossen, die anderen leben mit den ihren I
einer Neigungsehe... Beneidenswert, wer dariiber etwas sicherer weill
als ich.»

Jaspers wirft Freud vor, dafi er eine ruinds wirkende Weltanschauung ver-
breitet, dal} er «die entlarvende Psychologie als populdr wirksame Natw‘ﬂ:h"
sierung der in Kierkegaard und Nietzsche in hoher Gestalt gegebenen Ein-
sichten» treibt. Der Vorwurf des Naturalismus, antwortet Pfister, <héingt da-
mit zusammen, dall Jaspers Freuds grundlegendes, den kronenden Abschlu'
der ganzen psychoanalytischen Arbeit darstellendes Sublimierungsprinzip mit
eiserner Hartnickigkeit ignorierts. Jaspers teilt seinen Lesern und Horern
nicht mit, was Freud «liber die Beziehungen zwischen Psychoanalyse U
Weltanschauung gelehrt hat». Ausdriicklich stellte Freud 1924 fest, «daB dle'
Psychoanalyse fiir sich allein ein vollstindiges Weltbild nicht liefern kann?:
1932 schlieft Freud die Vorlesung «Ueber eine Weltanschauung» mit den
Worten: «Die Psychoanalyse, meine ich, ist unfihig, eine ihr besondere Welt-
anschauung zu erschaffen.» Daher setzt sich auch die «von Jaspers entdeckte
...sektenhafte Glaubensgemeinschaft der ,Freudianer’> aus Vertretern -der
allerverschiedensten Weltanschauungen zusammen. Pfister zahlt alle Ch_rlst—
lichen Konfessionen auf, ferner Theisten, Pantheisten, Agnostiker, Mystiker’
Anhinger von Bergson, Wundt, Hegel, Eucken, Hinduisten, Shintoisten, o !;ho-
doxe Rabbiner, Pro- und Antimetaphysiker. Freilich kennt Pfister keine"
einzigen Analytiker, der unwahre Behauptungen dieser Art verbreitet, «deren
einigendes Band einzig in der Diskreditierung und Verichtlichmachund des
Gegners bestands.

* Jaspers Anschuldigungen gegen Freuds Ethik und Moral geben Pf
Pfister einen dankbaren Anlafl, nachzuholen, was in den 40 Jahren unt
lassener Freud-Lektiire Jaspers nicht bekannt geworden ist. Freud hat, sté
Pfister fest, die Wichtigkeit des Moralischen ungeheuer ernst genommen;

arrel
er-
11t

er

316



hat siimtliche Neurosen, auch die zum Laster zwingenden, auf Konflikte zwi-
schen Triebhaftigkeit und Gewissen, besonders auf Schuldgefiihl, zuriick-
gefiihrt. Auch die nichtmedizinischen Charakterneurosen hat Freud «mit un-
beirrbarem Wahrheitsernst auf diese sittliche Zwiespiltigkeit zuriickgefiihrt
und damit der Erziehung, Seelsorge, Beseitigung und Hygiene der Kriminali-
tdt vollig neue Bahnen erschlossen, deren ungeheure Wichtigkeit tiberhaupt
nicht verkannt werden kann». Von den moralischen Verdiensten Freuds weil3
der Moralist Jaspers leider nichts.

Wichtig und erfreulich ist das Dementi, das Pfister einer weitverbreiteten
Ignoranz iiber das Verhiltnis von Kunst und Psychoanalyse bei der Korrek-
tur Jaspers ausspricht. Die psychoanalytische Deutung eines Kunstwerks
oder eines Kiinstlers kann und will nichts iiber das Werk als Form und
Gestaltung oder iiber das Erkenntnisprinzip des Schaffens iiberhaupt aus-
Sagen. Schon in der Studie iiber eine Kindheitserinnerung Lionardos  (1910)
schreibt Freud: «Da die kiinstlerische Begabung mit der Sublimierung innig
Zusammenhéngt, miissen wir gestehen, daBl auch das Wesen der kiinstleri-
§chen Leistung uns psychoanalytisch unzuginglich ist.» Und 1928 {iber Dosto-
Jewskij: «Leider muBl die Analyse vor dem Problem des Dichters die Waffen
Strecken.» Und nochmals 1934: «Solche Untersuchungen (Marie Bonapartes
Uber Poe) sollen nicht das Genie des Dichters erkldren, aber sie zeigen,
Welche Motive es geweckt haben und welcher Stoff ihm vom Schicksal auf-
8etragen wurde.»

Da Jaspers offenbar mit gleichen Marx- wie Freud-Kenntnissen zwei
‘amen zusammenstellt, die heute gern polemisch verkoppelt werden, maochte
Ich hinzufiigen, daB sich dieselben Sitze mit sinngemiBen Aenderungen auch
auf die viel verkannte Deutung der Literatur durch die dkonomische Ge-
SChichtsauffassung anwenden lassen. Auch sie sagt nichts liber das «Wesen

er kiinstlerischen Leistung» aus, sondern erklirt durch die politische Oeko-
Nomie die stofflichen Motive und das geistige Verhiltnis des Kiinstlers zu
den Problemen seiner Zeit. ’

Ebenso bedeutsam ist die Richtigstellung, die Pfister dem verbreiteten Irr-
t‘-_lm entgegenstellt, dal Psychoanalyse und Atheismus ein unlosbares Ganzes
b}lden. Pfister hat in Freuds eigener Zeitschrift auf Die Zukunft einer Illu-
Slon mit der Abhandlung Die Illusion einer Zukunft geantwortet. Soviel
Zum Thema der Freudschen «Unduldsamkeits>. Und Freud schrieb Pfister in
fInem der an ihn gerichteten 134 Briefe: «Halten wir fest daran, daB die An-
Sichten meiner Schrift (Die Zukunft einer Illusion) keinen Bestandteil des
Nalytischen Lehrgebiudes bilden. Es ist meine -persénliche Einstellung.»

®noch hat Freud «der Religion unschitzbare Dienste geleistet, indem er

1¢ theoretische und praktische Theologie befruchtete, ja ihr ginzlich neue
ahr}eH erschloss». Fern war aber Freud der Anspruch, alle religidsen Er-
S €inungen zu verstehen. Er nennt seine Arbeit «ein gutes Beispiel von
St.r'enger Isolierung des Anteils, den die psychoanalytische Betrachtung zur

OSung des religiésen Problems leisten kanns.

licl}ft nun Jaspers Kritik der Psychoanalyse als Theorie vom wissenschaft-

en Standpunkt aus hochst anfechtbar, so mufl Pfister Jaspers’ Kritik der
V(S)’yChcu':\nal_w,rs‘e in der Praxis vorwerfen, «die Berufsehre und das Kénnen
5 e .Hunderten seiner Kollegen und anderer Berufsstiinde in den Schmutz
. Zichen und sie der Verachtung des groBen Publikums durch Schrifttum,
etid{of’ortréige und andere Mittel auszuliefern». Jaspers behauptet, Freuds

Pirische Forschungsbasis konne nicht nachkontrolliert werden. Das ver-

%8 freilich niemand, der seit vier Jahrzehnten Freud-Literatur meidet. Die

317



Fachleute haben kontrolliert und hundertfach beglaubigt. Um selbst kontrol-
lieren zu konnen, muf} man aber selbst Analytiker werden, was eine Lehr-
analyse voraussetzt. Auf sie fillt Jaspers mit Ingrimm her. Sie erscheint
Jaspers «wirdelos», und «wo sie zur Bedingung einer Approbation gemacht
wird, da ist die Humanitdt verletzt>. Jaspers hélt sogar weniger als eine
Selbstanalyse, ndmlich eine bloe «Selbstreflexion», «Selbsterhellung» fiir
geniigend. Jaspers Angriffe auf Freud sind so affektbeladen, dal3 er ihnen
allein mit Selbsterhellung nicht bekommen kann. Seine Polemik, die Pfister,
deutlich genug, «zu den Nachwirkungen zweier kulturzerstorender Welt-
kriege zdhlt», kann man psychisch erkldren, wie es der oben zitierte Schultz-
Hencke und auch Mitscherlich in Psyche (IV, S.254) versuchten. Jaspers
Antifreudismus sei nicht Philosophie, sondern «Haf3», «blinder Zorn», und
daher diirfte Pfisters Schlullwort auf Jaspers leider keinen groflen Eindruck
machen: «Du sollst kein falsches Zeugnis reden wider deinen Nachsten!s

Kritik Toynbees Geschichtslehre, wie E. R. Curtius Study of History in
an Toynbee den Kritischen Essays zur europdischen Literatur schon iiber-
‘ setzt, gehort zu den groBen zeitgendssischen Geisteswerken,
deren Bedeutung besteht, auch wenn ihnen die Fachkritik vorwirft, keine
reine, keine ganz «stimmende» Wissenschaft zu sein. Und doch wird die Wir-
kung eines solchen Werkes selbst auf die Fachwissenschaft mit den Jahren
immer grofler werden, weil der aullerordentliche Reichtum an philosophisch-
poetischen, heuristischen Erkldrungen, die Toynbee dem universalgeschicht-
lichen Denken bietet, diesem selbst Moglichkeiten erschlieit, die strenge
Fachwissenschaft, die ihre Parzelle umgrébt, in ihr niemals finden kann.

Dennoch ist die Frage nach dem «Stimmenden» nicht einfach banausisch.
Die Rankesche «Mir der Weltgeschichte», und jede andere neu gefundene,
muf} so viel Richtigkeit haben wie eine dichterische Metapher und so viel
Realismus wie ein utopischer Roman. Vergleicht man die groflen, grund-
legenden Einfiihrungen in Toynbee, die Curtius in dem erwihnten Buch
gegeben hat, Georg Stadtmiiller in dem von ihm herausgegebenen Jahrbuch
fiir Universalgeschichte Seeculum (I, 2) mit neuen kritischen Studien Toyn-
bees, so mufl man zwischen der Kritik am Detail und der an den Grund-
themen des grofen Werkes unterscheiden. Wie der franzosische Historiker
Roms, Henri Marrou, im Esprit (7) feststellt, haben alle Spezialisten Toynbee
Fehlurteile in der Darstellung ihrer Spezialgebiete vorzuwerfen, und zwar
sowohl in der antiken wie in der modernen Geschichte. Renier, Professor fir
niederldndische Geschichte an der Universitit London, erklirt schlechthin
alles, was Toynbee iiber die Niederlande schreibt, fiir oberflichlich, beildufig
oder schlecht informiert. Wie kann aber nun, fragt Marrou, das Gebadude
standfest sein, wenn jeder einzelne Baustein brockelt? Diese brockelige Kon-
struktion kann ich auf einem Teilgebiet, der Geschichte der Europaidee seit
1914, nachpriifen und finde fast alles, was Toynbee dariiber in Kultur am
Scheidewege (Europa-Verlag) zu sagen hat, anfechtbar; der grofle Blick
besteht aber nicht aus einer Summierung von tausend aufmerksamen Fli‘?‘
genaugen, und daher ist gerade dieser Essayband die beste Einfiihrung I
Toynbees Geschichtslehre.

Als Priifstein von Toynbees Geschichtslehre gilt seine Darstellung d?r
Antike, die seiner Kulturlehre als Prototyp diente. Joseph Vogt findet 1
einer Studie iiber diesen Teil von Toynbees Weltgeschichte im Saeculum
(II/4), daBl Toynbee zugunsten des universalhistorischen Schemas «gesicherte
Forschungsergebnisse teils iibersehen, teils ungebiihrlich gepreft»> habe. Der

318



Ablauf der griechisch-rémischen Geschichte ist viel komplizierter, als es in
der Theorie erscheint. Aber Vogt will damit der groBen Leistung Toynbees
keinen Abbruch tun. Auch der Spezialist wird, wenn er sich zu Toynbees
universaler Schau erhebt, in seinem Teilgebiet fortan tiefer graben. Marrou
selbst gibt ein gutes Beispiel dafiir, daB selbst eine falsche Gesamtdeutung
der Einzeldeutung neues Anschauungsmaterial liefert. So nennt er Spengler
— von dem Toynbee ausgeht — den Urheber einer radikal falschen Theorie,
in der aber zahlreiche Teilideen und Urteile sich als héchst fruchtbar erk
wiesen haben, so zum Beispiel die Erklirung von Byzanz als Pseudomorphose:
die Form war archaisch, das Innere reich an Originalschopfungen.

Bemerkenswert ist die Kritik der theoretischen Widerspriiche, die der
Innshrucker Althistoriker F.Hampl im letzten Heft der Historischen Zeit-
schrift (173, 3) am Gesamtbild Toynbees iibt. Eine solche Kritik kann zwar
an der Richtigstellung des Details nicht voriibergehen, beschiftigt sich aber
doch vor allem mit dem eigentlichen Ziel, letzte Wahrheiten aus dem Ganzen
der Vergangenheit zu schopfen und der Menschheit eine Zukunft zu zeigen.
Folgende Widerspriiche sind frappierend: Die Kunst ist Toynbee ein Kern-
stiick jeder Kultur. Bei der Darstellung der syrischen Kultur fehlt sie
vollig. Der syrische Kulturbegriff hat nicht den Inhalt aller anderen. Als
Zweiten Widerspruch entdeckt Hampl die unklare Stellung der Religionen.
Einmal zieht Toynbee einen scharfen Trennungsstrich zwischen Kultur und
Religion, dann identifiziert er, in unserer Welt und Zeit, Kultur mit den
Weltreligionen. Der dritte Widerspruch liegt in der Definition der Kultur als
einer wellenférmigen Bewegung, Ausstrahlung, Fernwirkung. Dennoch sieht
Toynbee nicht eigentlich in der hellenistischen Epoche der Ausstrahlung nach
dem Osten ihre Verkorperung, sondern im 6./5. Jahrhundert, als ‘sie grade an-
fing iiber die Volksgrenzen hinauszugreifen. Bei Toynbee bricht die grie-
chisch-rémische Kultur-noch vor dem Ende des 5.Jahrhunderts zusammen,
Weil er sie nun, widerspriichlich, als Polis-Kultur, nicht als Kunst-Kultur
bewertet.

Der gemeinsame Nenner des Foynbeeschen Kulturbegriffs ist die rdumliche
und zeitliche Umgrenzung einer Gesellschaft; aber auch diese Grenzen wer-
den bei der Betrachtung Amerikas aufgehoben, denn wir héren an anderer
Stelle, daB die westliche Kultur nicht innerhalb ihrer zeit-riumlichen Gren-
Zen zu verstehen sei. Der Kulturbegriff ist also schwer zu erfassen und unter-
legt in einzelnen Fillen willkiirlichen Abwandlungen; so wird die hellenische
und die dgyptische Gesellschaft der spiteren Zeit einmal fiir tot, das andere
Mal fiir hichst lebendig und aktiv erklirt. Auch sonst wird eine offenkundige
Wirklichkeit der Theorie zuliebe umgedeutet. So behauptet Toynbee, daB
allfi hoheren Religionen der heutigen Zeit aus einer Begegnung mit der grie-
chisch-rgmischen Kultur hervorgegangen sind, stellt eine Hochflut griechi-
Scher Kultureinfliisse in Indien und China fest, um auch den Hinduismus und

ahayanabuddhismus aus der griechischen Begegnung herzuleiten.

]_Den grofiten Wiederspruch sieht Hampl in Toynbees Verzicht, fiir unsere
‘It und unseren Kulturraum die Konsequenzen seiner Verfallstheorie' zu
Zlehen. Der von Toynbee geforderte Weltstaat, der «allumfassende Staat», der
Zur letzten Phase der Kulturentwicklung gehért, soll unsere Kultur dem Ver-
all entziehen, wihrend in den anderen prototypischen Kulturbewegungen
eﬁr al.lumfassende Staat als untriigliches Anzeichen des nahen Untergangs

.Sd}elnt. Unverkennbar geht Toynbees Roman der Universalgeschichte opti-
Mistigch aus, wahrend er 1918 mit einem Spenglerschen Pessimismus anging.

319



Der eigentliche Substanzwandel der Grundidee ist denn auch das Haupt-
thema der Kritik Marrous im Esprit.

Marrou glaubt eine sich im Laufe zwanzigjdhriger Arbelt vertiefende
geheime Tendenz im Gesamtwerk zu erkennen: wie konnte unsere theore-
tisch dem Untergang geweihte Gesellschaft .doch gerettet werden? Toynbees
Gesichtspunkt hat sich zwischen 1918 und 1938 verschoben. Die einzelnen
Zivilisationen gehen nicht isoliert unter, sondern sind Teile einer fortschrei-
tenden geheimen Idee. Die Kreisbewegung bedeutet sinnlose Wiederholung,
aber die Kreisbewegung eines Wagens fiihrt diesen selbst einem Ziele zu;
das heillt, die Gesamtgeschichte hat einen Sinn. Der untergangsglaubige
Toynbee von 1918 ist fortschrittsglaubig geworden. Sein Fortschritt heifft:
Religion, Christentum, und zwar orthodoxes. Toynbee berichtigt sich also
selbst, wie bereits Stadtmiiller im Sececulum gesehen hat. Der Weltstaat soll,
in weltumspannender Neuauflage des romischen Imperiums, dem Christen-
tum ein planetarisches Territorium bieten, dessen wirtschaftliche Einigung
der politischen, wie diese der religidsen vorausgehen muf. ‘

Toynbees Kulturkreise sind also nicht mehr raumzeitlich beschriankte Ver-
wirklichungen einer Gesellschaft, sondern Wege zum Heile, und ausdriicklich
widerruft Toynbee seine frithere Auffassung, nach der das Christentum nur
ein subordiniertes Phianomen der Zivilisation sei — es ist ihr Ziel! Marrou
sieht Toynbee auf dem Wege durch den Marxismus zuriickgekehrt zum Glau-
ben an den Gottesstaat auf Erden: die Geschichte wird Geschichtsphilosophie
und die Theorie der Zivilisation zu einer Theologie der Geschichte. Ihr letztes
Wort werden die SchluBbinde eines Lebenswerkes sprechen, das als Werk
einer echten Kiinstlerpersonlichkeit nur aus ihrem Dialog zwischen der Uni-
versal- und .der Zeitgeschichte und dem eigenen politischen und privaten
Erleben ganz verstanden werden kann.

Kurze Chronik The Cambridge Journal gehort zu den politisch-kulturellen

Monatsschriften Englands, in denen besonders Fellows, Lec-
turers und Professoren der groflen englischen College’s und Universitdten
ihre FEssays veroffentlichen. In den Mai- bis Augustheften fand ich lesens-
wert: Ribert Montagne: The «Modern State» in Africa and Asia; P. Mansell
Jones: Catholic Education in Contemporary France; Wayland Hilton-Young
wiirdigt unter dem Titel The Contented Christian die 1938—1945 verdffent-
lichte Romantrilogie von C.S.Lewis, mit dessen Werk man sich auf dem
Kontinent noch nicht beschéftigt hat. Die Romantrilogie iibertragt christlicht?
Visionen in moderne Mythen und Utopien. — Monde Nouveau hat in Henr
Frenay, rithmlichst bekannt aus der Widerstandshewegung und als Griinder
des Combat, einen neuen Leiter erhalten. Im Heft 58 begriiBte es P. de Felice,
da3 Europa tatkriftig kontinental organisiert wird; Francois Bondy stellt aus
vielen Einzelzligen iiber Probleme des freien Geistes in der freien Presse die
Problematik der Presse dar, die, solange sie freie Recherchen unternehmen
kann, die Schreckensinstitutionen der Diktaturen verhindert. Dennoch ge-
hort zur Freiheit des Geistes neben der groflen, freien Presse die klei-
nere, wenn notig hausgetippte, die zur Freiheit des Gedankens den Ge-
danken hinzufiigt. — Im Hochland (6) erscheinen im Vorabdruck mit einem
Vorwort von Heinrich Fischer Szenen aus der Dritten Walpurgisnacht von

Karl Kraus, die als Buch im Kosel-Verlag, Miinchen, erscheinen wird.
Felix Stossinger

320



	Kleine Rundschau

