Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 5

Artikel: Hoffnung fir diese Stunde

Autor: Buber, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759323

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HOFFNUNG FUR DIESE STUNDE

Von Martin Buber

Wir fragen nach Hoffnung fiir diese Stunde. Damit ist gesagt,
daB wir Fragenden diese Stunde nicht blo} als eine der schwersten
Bedriangnis empfinden, sondern auch als eine, fiir die es keinen
Ausblick in kiinftige wesensverschiedene Stunden, in eine Zeit der
Helle und der Hohe zu geben scheint. Solch ein Ausblick ist es ja,
den wir im spezifischen Sinne als Hoffnung bezeichnen.

Unsere gemeinsame Frage hat aber nur dann einen grofB3en, ge-
meinsamen Sinn und darf nur dann eine wegweisende Antwort
erwarten, wenn es wirklich die groBe Not des Menschen in dieser
Stunde ist, die wir gemeinsam empfinden. Kdmen hundert oder
tausend Menschen zusammen, und jeder brédchte die heutige Not
seines eigenen Lebens, seine ganz personliche Welt- und Lebens-
angst von heute mit sich, und sie legten ihre Note zusammen, nie
wiirde eine gemeinsame Not daraus, der ein echtes, gemeinsames
Fragen entsteigen konnte. Nur wenn alle Fragenden ihre person-
liche Not, die groBe Not des Menschen in dieser Stunde erschlief3t,
konnen die Wasseradern der Not, zum Strom vereinigt, die stiir-
mende Frage emportreiben. s

Es kommt aber wesentlich darauf an, dafl wir die gemeinsame
Not, die uns fithlbar wird, nicht in ihren duflleren Manifestationen
allein, sondern in ihrem Ursprung und ihrer Tiefe erkennen. S0
wichtig es ist, da} wir das heutige Menschenleid gemeinsam leiden,
wichtiger noch ist es, gemeinsam zu erspiiren, woher es kommt;
denn nur von dort, von dem Grunde her, kann uns die wahre Hoff-
nung auf Heilung beschert werden.

Die Menschenwelt ist heute, wie zuvor, in zwei Lager aufgef
spalten, von denen jedes das andere als die leibhafte Falschheit und
sich selber als die leibhafte Wahrheit versteht. Zwar haben oft in
der Geschichte Vélkergruppen und Religionsverbénde einander s0
radikal gegeniibergestanden, dal} die eine Seite die andere in dere.n
innerster Existenz verneinte und verdammte. Jetzt aber ist es die
menschliche Bevilkerung des Planeten Erde iiberhaupt, die sich S0
aufgeteilt hat, und mit seltenen Ausnahmen wird allerorten dies€
Aufteilung als die Notwendigkeit des Daseins in dieser Weltstunde
angesehn. Wer sich ausnimmt, wird von beiden Seiten verddchtigt

270



oder verlacht. Jede Seite hat das Sonnenlicht in Besitz genommen
und hat die Gegenseite in Nacht getaucht, und jede Seite fordert
von dir, dich zwischen Tag und Nacht zu entscheiden.

Wir erfassen die Entstehung dieses grausamen und grotesken
Zustandes in den einfachsten Linien, wenn wir uns vergegen-
Wwartigen, wie die drei Prinzipien der Franzosischen Revolution
auseinandergebrochen sind. Dort waren die Abstrakte Freiheit und
Gleichheit durch die konkretere Briiderlichkeit zusammengehalten;
denn nur wenn Menschen sich als Briider fithlen, konnen sie einer
echten Freiheit voneinander und einer echten Gleichheit mitein-
ander teilhaftig werden. Als dem Losungswort der Briiderlichkeit
sein Wirklichkeitsgehalt entzogen wurde, konnte jedes der beiden
tbrigen sich gegen das andere etablieren, um dabei immer weiter
von seiner Wahrheit abzukommen und sich immer griindlicher
mit fremden Elementen, Elementen der Machtsucht und Besitzgier
Zu vermischen, gebldht und usurpatorisch.

In solchem Stand der Dinge ist der Mensch mehr als je geneigt,
Sein eignes Prinzip in dessen urspriinglicher Reinheit, das gegne-
rische hingegen in dessen gegenwiirtiger Deteriorierung zu sehen,
Zumal wenn die Gewalten der Propaganda seine Instinkte bekrif-
tigen, um ihn besser verwenden zu konnen. Der Mensch begniigt
sich nicht mehr, wie in fritheren Epochen, das eigne Prinzip fiir
das allein wahre und das ihm gegeniiberstehende fiir durchaus
falsch zy halten, er ist iiberzeugt, daf} es auf seiner Seite mit rechten

_‘ingen zugehe, auf der Gegenseite mit unrechten, dal} es ihm um

le Erkenntnis und Verwirklichung des Richtigen zu tun sei, dem
Gegner um die Maskierung seiner selbstsiichtigen Interessen, in

€ modernen Terminologie ausgedriickt: daB bei ihm die Ideen,
Pei dem andern nur Ideologien seien. Von dieser Quelle wird das
iBtraven gespeist, das zwischen den beiden Lagern herrscht.

_ Wihrend des Ersten Weltkrieges ist mir offenbar geworden, daf}
Sich ein ProzeB vollzieht, den ich bis dahin nur geahnt hatte: Die
Zunehmende Erschwerung des echten Gesprichs, und ganz beson-

€rs des echten Gespriichs zwischen Menschen verschiedener Art
und Gesinnung, Der unmittelbare, riickhaltlose Dialog wird immer
“chwerer und seltener, immer unbarmherziger drohen die Ab-
Stlinde zwischen Mensch und Mensch uniiberbriickbar zu werden.

188, 50 ging mir damals, vor 35 Jahren, auf, ist die eigentliche
Schicksa-lsfrage der Menschheit. Seither habe ich unablissig dar-
a}lf hingewiesen, dal} die Zukunft des Menschen als Mensch von
Clner Wiedergeburt des Dialogs abhingt. Ich habe daher eine starke

“Nugtuung empfunden, als ich vor kurzem die Worte las, in denen
*Iher der njcht eben hiufigen zustédndigen Minner, Robert Hutchins,

271



die Wichtigkeit und Moglichkeit einer Civilization of the Dialogue
formulierte. “The essence of the Civilization of the Dialogue”, sagt
Hutchins, “is communication. The Civilization of the Dialogue pre-
supposes mutual respect and understanding, it does not presuppose
agreement.” Und weiter: “It is no good saying that the Civilization
of the Dialogue cannot arise when the other party will not talk.
We have to find the way to induce him to talk.” Hutchins empfiehlt
als Mittel dazu, Interesse und Verstdndnis fiir das zu zeigen, was
der andere zu sagen hat. Fiir all dies besteht jedoch eine wesent-
liche Voraussetzung: Es gilt, das massive Mifltrauen im andern zu
iiberwinden, aber auch das in uns selbst. Ich meine damit nicht das
angestammte UrmiBtrauen, etwa das gegen den Artfremden, den
Unsteten, den Traditionslosen, das Mifitrauen des Bauern im ab-
gelegenen Gehoft gegen den plétzlich vor ihm auftauchenden Land-
streicher. Ich meine das universale Milltrauen unseres Zeitalters.
Nichts steht dem Aufstieg einer Kultur des Dialogs so sehr im
Wege wie die ddmonische Macht, die unsere Welt regiert, die
Damonie des grundsitzlichen MiBtrauens. Was hilft es, den andern
zum Reden zu bewegen, wenn man grundsitzlich im Sinne hat,
dem, was er sagen wird, keinen Glauben zu schenken? Schon die
Begegnung mit ihm vollzieht sich unter der Perspektive seiner
Unzuverlassigkeit. Und diese Perspektive ist nicht unberechtigt;
denn unter der entsprechenden Perspektive vollzieht sich ja seine
Begegnung mit mir. Das grundsitzliche MiBtrauen, in die Erschei-
nung tretend, erzeugt Grund zum MiBtrauen, und so fort und fort.
Es ist wichtig, deutlich wahrzunehmen, worin sich das spezifische
moderne MiBltrauen von dem uralten, ja dem Menschenwesen an-
scheinend inhirenten unterscheidet, das in allen Kulturen seine
Zeichen hinterlassen hat. Immer hat es zahllose Situationen gé-
geben, wo ein Mensch im Umgang mit einem Mitmenschen vom
Zweifel ergriffen wurde, ob er ihm vertrauen diirfe, das heil3t, ob
der andere auch wirklich meine, was er sagt, und ob er handeln
wiirde, wie er spricht; wo ein Mensch glaubte, sein Lebensinteresse
fordere von ihm, den Verdacht zu hegen, der andere lege es darauf
an, ihm anders zu erscheinen als er ist, und er miisse auf der Hut
sein, das andringende Scheinbild abzuwehren. In unserer Zeit ist
etwas wesentlich anderes hinzugekommen, das mit weit groferer
Michtigkeit die Grundlagen des zwischenmenschlichen Daseins ZU
untergraben geeignet ist. Es wird nun nicht mehr einfach be-
flirchtet, der andere verstelle sich willentlich, sondern es wir
schlechthin vorausgesetzt, er konne gar nicht anders; die bei ihm
angenommene Differenz zwischen Meinung und AeuBerung, ZWi-
schen AeuBerung und Handlung wird hier nicht mehr als Absic

272



sondern als Wesensnotwendigkeit verstanden. Der andere teilt mir
den Aspekt mit, den er von einem bestimmten Gegenstand ge-
Wwonnen habe, aber ich nehme seine Mitteilung gar nicht wirklich
zur Kenntnis, sie ist mir nicht ein ernstzunehmender Beitrag zur
Information iiber diesen Gegenstand; ich hére vielmehr vor allem
etwas heraus, was den andern antreibe, das zu sagen, was er sagt,
ein unbewulBtes Motiv, einen «Komplex» etwa. Er duBert einen
Gedanken iiber ein Lebensproblem, das mich beschiftigt, aber ich
frage mich gar nicht nach dem Wahrheitsgehalt des Geduflerten,
ich achte nur darauf, welches Interesse der Gruppe, der der andere
angehort, sich in dieses dem Schein nach so sachliche Urteil ver-
kleidet habe; die Idee ist mir, eben als die Idee des andern, nur
noch eine «Ideologie». Die Hauptaufgabe im Umfang mit meinem
Mitmenschen wird mehr und mehr, ihn, sei es individualpsycho-
logisch oder soziologisch, zu durchschauen und zu entlarven — wo-
bei im klassischen Fall gar nicht mehr eine Larve gemeint ist, die
er sich aufgesetzt habe, um mich zu tiuschen, sondern eine, die sich
thm ohne sein Wissen aufgesetzt, ja geradezu aufgepragt habe, so
daB der eigentlich Getéduschte sein eigenes Bewultsein ist; da-
Zwischen gibt es natiirlich unzahlige Uebergangsformen. Mit dieser
Verdnderten Grundhaltung, die in den Lehren von Marx und Freud
Wissenschaftliche Rationalisierungen gefunden hat, ist das MiB-
trauen zwischen Mensch und Mensch. existentiell geworden. Und
ZWar im doppelten Sinn: Es stellt nicht mehr bloB die Aufrichtig-
k.eit, die Redlichkeit des andern in Frage, sondern die innere Ueber-
®Istimmung seines Daseins selber, und es hebt nicht mehr blof
das zuverldssige Gesprach zwischen offenen oder geheimen Geg-
Nern auf, sondern die Unmittelbarkeit des Miteinanderseins von
ensch und Mensch iiberhaupt. Die Durchschauung und Entlar-
Vung wird jetzt der groBe zwischenmenschliche Sport, von dem
1e ihn treiben freilich nicht ahnen, wohin er sie verlockt. Nietzsche
WuBte, was er tat, als er die «<Kunst des Mif3trauens» pries, und
WuBte es doch nicht — denn das Spiel wird naturgemdf in dem
Habe vollstindig, als es gegenseitig wird, das heiBt in dem MaBe,
0 dem der Entlarvende selber zum Gegenstand des Entlarvens
Wird. Es ist somit zukiinftig ein Grad der vollstdndigen und voll-
OMmenen Gegenseitigkeit im existentiellen Miftrauen abzusehen,
Wo die Rede in Stummheit und der Sinn in Wahnsinn umschligt.
och neigt der Mensch dazu, den andern zu schonen, um selber
§ie S}ShOHt zu werden; denn wenn er auch zuweilen sich anschickt,
ZE(":lt' Sﬂber in Frage zu stellen, er wird im allgemeinen noch recht-
Spajgg Innehalten mogen; aber die Démonie 1d6t mit sich nicht
en. Im Grunde ist ja das existentielle MiBtrauen nicht mehr,

18
273



wie das alte, ein MiBtrauen zu meinem Mitmenschen, sondern es
ist die Vernichtung des Vertrauens zum Dasein iiberhaupt. Dal} wir
von einem Lager zum andern kein echtes Gesprich mehr fithren
konnen, ist das stdrkste Symptom der Krankheit des Menschen von
heute; das existentielle Milltrauen ist diese Krankheit selber; aber
die Zerstorung des Vertrauens zum menschlichen Dasein .ist die
innere Vergiftung des gesamtmenschlichen Organismus, der diese
Krankheit entstammt,

Alle groBe Kultur ist in einem gewissen Mafle eine Civilization
of the Dialogue gewesen. Die Lebenssubstanz ihrer aller war nicht,
wie man gewohnlich meint, das Vorhandensein bedeutender Indi-
viduen, sondern ihr echter Umgang miteinander; die Individuation
war nur die Voraussetzung fiir die Entfaltung des dialogischen
Lebens. Was man den schopferischen Geist des Menschen nennt,
ist nie etwas anderes gewesen als die Ansprache, die denkerische
oder kiinstlerische Ansprache des zum Sagen Berufenen an .die
zum wirklichen Vernehmen Befihigten und Bereiten, und was sich
hier konzentriert hat, war die allgemeine Dynamik des Dialogs.
Natiirlich gab es zu allen Zeiten schwere innere Hemmungen und
Stérungen, es gab Verschlossenheit und Unzuginglichkeit, es gab
Maskentrug und Verfithrung; aber wo das menschliche Wunder je
und je erbliihte, geschah es immer so, daf} diese Hemmungen und
Storungen iiberwunden wurden durch die elementare Potenz der
gegenseitigen Bestatigung der Menschen. Der eine wandte sich an
den andern als an das einmalige Personwesen, das durch alle
Irrungen und Triibungen nicht versehrt wird, und empfing des
andern Sich-an-ihn-Wenden, der eine verspiirte den andern in
dessen alle Scheinbilder tiberdauerndem Sein, und auch wenn sie
einander bekimpften, bestitigten sie einander als das, was sie
waren. Der Mensch will vom Menschen bestitigt werden als der
der er ist, und echte Bestitigung gibt es nur in der Gegenseitigkeit-

Trotz dem fortschreitenden Niedergang des Dialogs, der unsere
Zeit kennzeichnet, und dem damit verbundenen Wachstum des
universellen MiBtrauens dauert das Bediirfnis des Menschen, be-
statigt zu werden, fort; aber es findet zumeist keine natiirlich?
Befriedigung mehr. So begibt sich der Mensch auf einen von zwel
Scheinwegen: Er sucht entweder von sich selber oder von dem
Kollektiv, dem er angehort, bestitigt zu werden. Beide Unter-
nehmungen miissen fehlschlagen. Wen kein andres Wesen bestétigh
dessen Selbstbestitigung hilt nicht stand; er mul} sich mit immer
krampfhafteren Anstrengungen sie wiederherzustellen bemiiher
und zuletzt erfihrt er sich als unabwendbar preisgegeben. D€
Bestitisung durch. das Kollektiv aber ist pure Fiktion; denn €5

274



gehort zum Wesen des Kollektivs, daB es zwar jedes seiner Mit-
glieder als diesen bestimmten, so beschaffenen und begabten Ein-
zelnen annimmt und verwendet, keinen aber in dessen eigenem
Sein, also unabhéngig von seiner Brauchbarkeit fiirs Kollektiv, an-
Zuerkennen vermag. Der moderne Mensch, sofern er die unmittel-
bare personhafte Gegenseitigkeit zu seinem Genossen aufgegeben
hat, kann fiir das verlorene Bestitigtsein nur noch ein illusionires
eintauschen. Hier gibt es keine andere Rettung als durch die
Erneuerung des dialogischen Verhéltnisses, und das heiBt vor allem
durch die Ueberwindung des existentiellen Mif3trauens.

Wo hat der Wille zu dieser Ueberwindung anzusetzen? Genauer:
Von welcher geistigen Position aus ist der Mensch, fiir den das
e_XiStentielle MiBtrauen schon zur selbstverstdndlichen Eingangs-
Situation im Umgang mit seinen Mitmenschen geworden ist, zur
selbstkritik in diesem entscheidenden Belange zu veranlassen? Es
Ist eine Position, die als Kritik der Kritik bezeichnet werden kann.
Es handelt sich darum, einen fundamentalen und ungeheuerlich ein-

uBreichen Irrtum aller Durchschauungs- und Entlarvungstheorien

ayfzuzeigen. Das Wesen dieses Irrtums ist, dall man ein vordem
hicht oder zu wenig beachtetes, nun entdecktes oder erhelltes Ele-
Ment im seelischen und geistigen Bestand des Menschen mit seiner
G?Samtst'ruktur identifiziert, statt es in diese einzugliedern. Es
Miifite ein fijhrendes methodologisches Postulat fiir alle anthro-
Pologische Erkenntnis im weitesten Sinne sein, daf} jedes neu-
entdeckte und neuerhellte Element auf sein relatives Gewicht hin
M Verhiltnis zu den andern, bereits einigermallen bekannten und
®rklirten Elementen und in seiner Wechselwirkung mit ihnen zu
®rfassen ist. Die entscheidenden Fragen miiBten sein: Welche Pro-
Portion besteht zwischen ihm und den anderen; in welchem Mafe
u.nd_ in welcher Weise schrinkt es jene ein und wird von ihnen
“Ingeschriinkt; in welche Dynamik ist es in den verschiedenen
Ustorischen und individualgenetischen Momenten der mensch-

nl1c}1§n Existenz einbezogen? Die wissenschaftliche Anfangsaufgabe
diz _Fe daher jeweils sein: Die Demarkationslinien der Geltung fiir
Th }lber das neuentdeckte oder neuerhellte Element aufstellbaren
€Sen zu ziehen, das heiBt, zu bestimmen, innerhalb welches

‘erelc}les sie Geltung beanspruchen diirfen. Die Durchschauungs-
u;:g‘ Entlarvungstheorien, sowohl die psychologischen wie die sozio-

et;lsl(i/}[len’ haben es unterlassen, diese Linien zu ziehen. Sie haben

oy enschen jeweils auf das aufgezeigte Element zuriickgefiihrt.
i ‘acht(“:n wir als Beispiel die Ideologientheorie, wonach Ansichten
MEns Iteile eines einer bestimmten Gesellschaftsklasse angehorigen
chen im wesentlichen als Produkt dieser seiner Klassenlage,

275



das heiflt, im Zusammenhang der Aktion seiner Klasse zur Durch-
setzung ihrer Interessen zu untersuchen sind. War das Problem
der Klassenlage und ihres Einflusses mit aller Deutlichkeit gestellt,
so hitte die wissenschaftliche Eingangsfrage lauten miissen: Da der
Mensch in seine Welt als in einen vielfdltigen Zusammenhang von
beeinflussenden Sphéren, von der kosmischen zur erotischen, gefiigt
ist, als eine von denen die soziale Schichtung erscheint, in welchem
Gewichtsverhialtnis und in welcher Wechselwirkung steht der
KlasseneinfluB} in der Gestalt der Ideologie zu dem nichtideologi-
schen Bestand der Person? Natiirlich koénnte die Beantwortung
solcher Fragen dem wissenschaftlichen Denken vorerst nur als Ziel
gesetzt werden, diese Zielsetzung aber wire eine wesentliche Vor-
bedingung fiir die Richtigkeit dieses Denkens. Statt dessen haben
die Ideologientheorien den Ansichten hegenden und Urteile for-
mulierenden Menschen auf das Ideologische reduziert. Diese
schrankenlose Simplifikation hat an der Ausbildung des existen-
tiellen Milltrauens entscheidend mitgewirkt. Wollen wir dieses
MiBtrauen iiberwinden, so miissen wir nicht etwa hinter sie zuriick,
in eine unkritische Akzeptation der menschlichen Kundgebungen,
sondern iiber sie hinaus gehen, indem wir der Ideologienkritik
immer exakter MaB3 und Grenze setzen. Was ich meine, ist kein
vager Idealismus, sondern ein umfassenderer, ein eindringenderer
Realismus, ein groBerer Realismus, der Realismus einer grofleren
Realitdt. Der Mensch soll nicht durchschaut, sondern in seinem
Offenbaren und seinem Heimlichen, in dem Verhiltnis beider zu-
einander immer vollstindiger geschaut werden. Wir wollen ihm
nicht blind, wohl aber sehend vertrauen, das heif}t, wir wollen
seiner Vielfiltigkeit und seiner Ganzheit, seiner eigentlichen Be-
schaffenheit innewerden, ohne alle vorgefafite Meinung iiber dieseé
oder jene Hintergriinde, mit der Absicht, ihn so sehr anzunehmen,
zu beglaubigen, zu bestitigen, als uns dieses Innewerden erlauben
wird.

Erst wenn dies geschieht und soweit es geschieht wird ein echtes
Gesprich zwischen den beiden Lagern beginnen kénnen, in die di€
Menschheit heute aufgespalten ist. Die es beginnen werden, miissel
das apriorische MiBtrauen in sich iiberwunden haben und fhig
sein, ihre Gesprachspartner in der Wirklichkeit ihres Wesens ?u
erkennen. Und selbstverstindlich werden es nicht Menschen selh
die lediglich im eigenen Namen sprechen; hinter ihnen wird die
unorganische Schar jener zu ahnen sein, die sich durch sie VeI~
treten fithlen. Das ist eine ganz andere Art von Vertretung Un
Vertreterschaft als die politische: Nicht in den Zwecken der Stunf%e
gefangen, sondern mit der freien Weitsicht dessen begabt, dem ik

276



Ungeborenen entgegenrufen; unabhiingige Personen ohne andere
Vollmacht als die des Geistes, der bekanntlich heute weniger Macht
hat als je, aber es gibt Weltstunden, in dem trotz allem die Voll-
macht des Geistes hinreicht, um die Rettung des Menschen zu
unternehmen, und eine solche Stunde scheint mir zu nahen.

Die Vertreter, von denen ich rede, werdeh die wahren Bediirf-
nisse ihres eigenen Volkes kennen und sich fiir sie einzusetzen
willig sein, aber den wahren Bediirfnissen des fremden sich ver-
stehend zuzuwenden und das wahre Bediirfnis hier und dort aus
dem aufgebauschten herauszulosen wissen. Eben deshalb werden
sie innerhalb dessen, was man den Gegensatz der Interessen nennt,
Zwischen Wahrheit und Propaganda unerbittlich scheiden. Erst
Wenn von der vermeintlichen Masse der Gegensitze nur noch der
wirkliche Konflikt zwischen echten Bediirfnissen iibrig sein wird,
kann die Erwdgung des notwendigen und mdglichen Ausgleichs
Zwischen ihnen anheben. Die Frage, von der auszugehen ist, wird
diese scheinbar allereinfachste und doch manche Schwierigkeiten
bietende sein: Was braucht der Mensch, jeder Mensch, um als
Mensch zu leben? Denn, soll nicht der Erdball gesprengt werden,
SO muf} der Mensch, jeder Mensch, bekommen, was er braucht, um
als Mensch zu leben. Aus den Lagern zueinander tretend, werden
die in der Vollmacht des Geistes Stehenden miteinander planeta-
risch zu denken wagen.

Was wird sich in letzter Instanz als das Stirkere erweisen, das
gemeinsame Vertrauen zum Dasein des Menschen oder das gegen-
seitige MiBtrauen? Auch wenn die Vertreter, auf die ich hoffe, sich

den, ihr Erfolg wird von den Vertretenen, von ihrer riickhaltlosen

hrliChkeit, ihrem phrasenfeindlichen guten Willen, dem mutigen

Insatz jhrer Person abhingen; von da allein kann auf Erden den

ertretern die Kraft zukommen, derer sie bediirfen. Die Hoffnung
fiir diege Stunde ist auf die Hoffenden selber, auf uns selber gestellt.
Ich meine damit: auf die unter uns, die die Krankheit des heutigen

enschen am tiefsten empfinden und in seinem Namen das Wort
SPrechen, ohne das es keine Heilung gibt: Ich will leben.

_Die Hoffnung fiir diese Stunde geht auf eine Erneuerung der
dlah)gischen Unmittelbarkeit zwischen den Menschen. Aber lafit
ufls liber die driingende Not, die Angst und Sorge dieser Stunde

Mausgehen, laBt uns diese Not in dem Zusammenhang des grofen

€nschenweges sehen, und wir werden erkennen: Nicht zwischen

€nsch und Mensch allein, sondern zwischen dem Wesen Mensch
U0d dem Urgrunde des Seins ist die Unmittelbarkeit verletzt wor-
®0. Im Innersten des Widerstreits von MiBtrauen und Vertrauen

277



zum Menschen birgt sich der Widerstreit zwischen Miftrauen und
Vertrauen zur Ewigkeit. Gerat es unserem Munde, wahrhaft Du zu
sagen, dann haben wir, nach langem Schweigen und Stammeln,
unser ewiges Du von neuem angesprochen. Versshnung wirkt Ver-
s6hnung.

Diese Ansprache habe ich bei einer nach Abschlufl meiner amerikanische?
Vorlesungen in der Carnegie Hall in New York veranstalteten Abschieds~
feier gehalten, die (in Vertretung des erkrankten Reinhold Niebuhr) vOP
Paul Tillich mit einer bemerkenswerten Rede eroffnet worden ist.

278



	Hoffnung für diese Stunde

