
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 5

Artikel: Hoffnung für diese Stunde

Autor: Buber, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HOFFNUNG FÜR DIESE STUNDE

Von Martin Buber

Wir fragen nach Hoffnung für diese Stunde. Damit ist gesagt,
daß wir Fragenden diese Stunde nicht bloß als eine der schwersten
Bedrängnis empfinden, sondern auch als eine, für die es keinen
Ausblick in künftige wesensverschiedene Stunden, in eine Zeit der
Helle und der Höhe zu geben scheint. Solch ein Ausblick ist es ja,
den wir im spezifischen Sinne als Hoffnung bezeichnen.

Unsere gemeinsame Frage bat aber nur dann einen großen,
gemeinsamen Sinn und darf nur dann eine wegweisende Antwort
erwarten, wenn es wirklich die große Not des Menschen in dieser
Stunde ist, die wir gemeinsam empfinden. Kämen hundert oder
tausend Menschen zusammen, und jeder brächte die heutige Not
seines eigenen Lebens, seine ganz persönliche Welt- und Lebensangst

von heute mit sich, und sie legten ihre Nöte zusammen, nie
würde eine gemeinsame Not daraus, der ein echtes, gemeinsames
Fragen entsteigen könnte. Nur wenn alle Fragenden ihre persönliche

Not, die große Not des Menschen in dieser Stunde erschließt,
können die Wasseradern der Not, zum Strom vereinigt, die
stürmende Frage emportreiben.

Es kommt aber wesentlich darauf an, daß wir die gemeinsame
Not, die uns fühlbar wird, nicht in ihren äußeren Manifestationen
allein, sondern in ihrem Ursprung und ihrer Tiefe erkennen. So

wichtig es ist, daß wir das heutige Menschenleid gemeinsam leiden,
wichtiger noch ist es, gemeinsam zu erspüren, woher es kommt;
denn nur von dort, von dem Grunde her, kann uns die wahre
Hoffnung auf Heilung beschert werden.

Die Menschenwelt ist heute, wie zuvor, in zwei Lager aufge-
spalten, von denen jedes das andere als die leibhafte Falschheit und
sich selber als die leibhafte Wahrheit versteht. Zwar haben oft in
der Geschichte Völkergruppen und Religionsverbände einander so

radikal gegenübergestanden, daß die eine Seite die andere in deren

innerster Existenz verneinte und verdammte. Jetzt aber ist es <he

menschliche Bevölkerung des Planeten Erde überhaupt, die sich so

aufgeteilt hat, und mit seltenen Ausnahmen wird allerorten diese

Aufteilung als die Notwendigkeit des Daseins in dieser Weltstunde
angesehn. Wer sich ausnimmt, wird von beiden Seiten verdächtigt

270



oder verlacht. Jede Seite hat das Sonnenlicht in Besitz genommen
und hat die Gegenseite in Nacht getaucht, und jede Seite fordert
von dir, dich zwischen Tag und Nacht zu entscheiden.

Wir erfassen die Entstehung dieses grausamen und grotesken
Zustandes in den einfachsten Linien, wenn wir uns vergegenwärtigen,

wie die drei Prinzipien der Französischen Revolution
auseinandergebrochen sind. Dort waren die Abstrakte Freiheit und
Gleichheit durch die konkretere Brüderlichkeit zusammengehalten;
denn nur wenn Menschen sich als Brüder fühlen, können sie einer
echten Freiheit voneinander und einer echten Gleichheit miteinander

teilhaftig werden. Als dem Losungswort der Brüderlichkeit
sem Wirklichkeitsgehalt entzogen wurde, konnte jedes der beiden
übrigen sich gegen das andere etablieren, um dabei immer weiter
von seiner Wahrheit abzukommen und sich immer gründlicher
®üt fremden Elementen, Elementen der Machtsucht und Besitzgier
zu vermischen, gebläht und usurpatorisch.

In solchem Stand der Dinge ist der Mensch mehr als je geneigt,
Sern eignes Prinzip in dessen ursprünglicher Reinheit, das gegnerische

hingegen in dessen gegenwärtiger Deteriorierung zu sehen,
zumal wenn die Gewalten der Propaganda seine Instinkte bekräftigen,

um ihn besser verwenden zu können. Der Mensch begnügt
Slch nicht mehr, wie in früheren Epochen, das eigne Prinzip für
das allein wahre und das ihm gegenüberstehende für durchaus
«Usch zu halten, er ist überzeugt, daß es auf seiner Seite mit rechten
Gingen zugehe, auf der Gegenseite mit unrechten, daß es ihm um
die Erkenntnis und Verwirklichung des Richtigen zu tun sei, dem
Gegner um die Maskierung seiner selbstsüchtigen Interessen, in
uer modernen Terminologie ausgedrückt: daß bei ihm die Ideen,
ei dem andern nur Ideologien seien. Von dieser Quelle wird das

"trauen gespeist, das zwischen den beiden Lagern herrscht.
Während des Ersten Weltkrieges ist mir offenbar geworden, daß

sich ein Prozeß vollzieht, den ich bis dahin nur geahnt hatte: Die
zunehmende Erschwerung des echten Gesprächs, und ganz beson-

ers des echten Gesprächs zwischen Menschen verschiedener Art
Gesinnung. Der unmittelbare, rückhaltlose Dialog wird immer

nwerer und seltener, immer unbarmherziger drohen die
Abgründe zwischen Mensch und Mensch unüberbrückbar zu werden.

l®s, so gjng mjj. damals, vor 35 Jahren, auf, ist die eigentliche
cmcksalsfrage der Menschheit. Seither habe ich unablässig dar-
u hingewiesen, daß die Zukunft des Menschen als Mensch von

^rier Wiedergeburt des Dialogs abhängt. Ich habe daher eine starke
"ugtuung empfunden, als ich vor kurzem die Worte las, in denen

eUier der nicht eben häufigen zuständigen Männer, Robert Hutchins,

271



die Wichtigkeit und Möglichkeit einer Civilization of the Dialogue
formulierte. "The essence of the Civilization of the Dialogue", sagt
Hutchins, "is communication. The Civilization of the Dialogue
presupposes mutual respect and understanding, it does not presuppose
agreement." Und weiter: "It is no good saying that the Civilization
of the Dialogue cannot arise when the other party will not talk.
We have to find the way to induce him to talk." Hutchins empfiehlt
als Mittel dazu, Interesse und Verständnis für das zu zeigen, was
der andere zu sagen hat. Für all dies besteht jedoch eine wesentliche

Voraussetzung: Es gilt, das massive Mißtrauen im andern zu
überwinden, aber auch das in uns selbst. Ich meine damit nicht das

angestammte Urmißtrauen, etwa das gegen den Artfremden, den
Unsteten, den Traditionslosen, das Mißtrauen des Bauern im
abgelegenen Gehöft gegen den plötzlich vor ihm auftauchenden
Landstreicher. Ich meine das universale Mißtrauen unseres Zeitalters.
Nichts steht dem Aufstieg einer Kultur des Dialogs so sehr im
Wege wie die dämonische Macht, die unsere Welt regiert, die
Dämonie des grundsätzlichen Mißtrauens. Was hilft es, den andern
zum Reden zu bewegen, wenn man grundsätzlich im Sinne hat,
dem, was er sagen wird, keinen Glauben zu schenken? Schon die

Begegnung mit ihm vollzieht sich unter der Perspektive seiner
Unzuverlässigkeit. Und diese Perspektive ist nicht unberechtigt;
denn unter der entsprechenden Perspektive vollzieht sich ja seine

Begegnung mit mir. Das grundsätzliche Mißtrauen, in die Erscheinung

tretend, erzeugt Grund zum Mißtrauen, und so fort und fort.
Es ist wichtig, deutlich wahrzunehmen, worin sich das spezifische

moderne Mißtrauen von dem uralten, ja dem Menschenwesen
anscheinend inhärenten unterscheidet, das in allen Kulturen seine

Zeichen hinterlassen hat. Immer hat es zahllose Situationen ge'
geben, wo ein Mensch im Umgang mit einem Mitmenschen vom
Zweifel ergriffen wurde, ob er ihm vertrauen dürfe, das heißt, ob

der andere auch wirklich meine, was er sagt, und ob er handeln

würde, wie er spricht; wo ein Mensch glaubte, sein Lebensinteresse
fordere von ihm, den Verdacht zu hegen, der andere lege es darauf

an, ihm anders zu erscheinen als er ist, und er müsse auf der Hut
sein, das andrängende Scheinbild abzuwehren. In unserer Zeit ist

etwas wesentlich 'anderes hinzugekommen, das mit weit größerer
Mächtigkeit die Grundlagen des zwischenmenschlichen Daseins zU

untergraben geeignet ist. Es wird nun nicht mehr einfach
befürchtet, der andere verstelle sich willentlich, sondern es wir
schlechthin vorausgesetzt, er könne gar nicht anders; die bei ihm

angenommene Differenz zwischen Meinung und Aeußerung, zVyTl~

sehen Aeußerung und Handlung wird hier nicht mehr als Absicht)

272



sondern als Wesensnotwendigkeit verstanden. Der andere teilt mir
den Aspekt mit, den er von einem bestimmten Gegenstand
gewonnen habe, aber ich nehme seine Mitteilung gar nicht wirklich
zur Kenntnis, sie ist mir nicht ein ernstzunehmender Beitrag zur
Information über diesen Gegenstand; ich höre vielmehr vor allem
etwas heraus, was den andern antreibe, das zu sagen, was er sagt,
em unbewußtes Motiv, einen «Komplex» etwa. Er äußert einen
Gedanken über ein Lebensproblem, das mich beschäftigt, aber ich
frage mich gar nicht nach dem Wahrheitsgehalt des Geäußerten,
ich achte nur darauf, welches Interesse der Gruppe, der der andere
angehört, sich in dieses dem Schein nach so sachliche Urteil
verkleidet habe; die Idee ist mir, eben als die Idee des andern, nur
noch eine «Ideologie». Die Hauptaufgabe im Umfang mit meinem
Mitmenschen wird mehr und mehr, ihn, sei es individualpsychologisch

oder soziologisch, zu durchschauen und zu entlarven — wobei

im klassischen Fall gar nicht mehr eine Larve gemeint ist, die
er sich aufgesetzt habe, um mich zu täuschen, sondern eine, die sich
ihm ohne sein Wissen aufgesetzt, ja geradezu aufgeprägt habe, so
daß der eigentlich Getäuschte sein eigenes Bewußtsein ist;
dazwischen gibt es natürlich unzählige Uebergangsformen. Mit dieser
Veränderten Grundhaltung, die in den Lehren von Marx und Freud
Wissenschaftliche Rationalisierungen gefunden hat, ist das
Mißtrauen zwischen Mensch und Mensch, existentiell geworden. Und
zwar im doppelten Sinn: Es stellt nicht mehr bloß die Aufrichtigkeit,

die Redlichkeit des andern in Frage, sondern die innere Ueber-
eiastimmung seines Daseins selber, und es hebt nicht mehr bloß
das zuverlässige Gespräch zwischen offenen oder geheimen Geg-
ßern auf, sondern die Unmittelbarkeit des Miteinanderseins von
Mensch und Mensch überhaupt. Die Durchschauung und Entlar-
vung wird jetzt der große zwischenmenschliche Sport, von dem
die ihn treiben freilich nicht ahnen, wohin er sie verlockt. Nietzsche
Wußte, was er tat, als er die «Kunst des Mißtrauens» pries, und
Wußte es doch nicht — denn das Spiel wird naturgemäß in dem
laße vollständig, als es gegenseitig wird, das heißt in dem Maße,

111 dem der Entlarvende selber zum Gegenstand des Entlarvens
Wird. Es ist somit zukünftig ein Grad der vollständigen und vcll-

°ßirnenen Gegenseitigkeit im existentiellen Mißtrauen abzusehen,
J*0 die Rede in Stummheit und der Sinn in Wahnsinn umschlägt.

0ch neigt der Mensch dazu, den andern zu schonen, um selber
Seschont zu werden; denn wenn er auch zuweilen sich anschickt,
Slch selber in Frage zu stellen, er wird im allgemeinen noch recht-
Zeitig innehalten mögen; aber die Dämonie läßt mit sich nicht
sPaßen. Im Grunde ist ja das existentielle Mißtrauen nicht mehr,

18

273



wie das alte, ein Mißtrauen zu meinem Mitmenschen, sondern es

ist die Vernichtimg des Vertrauens zum Dasein überhaupt. Daß wir
von einem Lager zum andern kein echtes Gespräch mehr führen
können, ist das stärkste Symptom der Krankheit des Menschen von
heute; das existentielle Mißtrauen ist diese Krankheit selber; aber
die Zerstörung des Vertrauens zum menschlichen Dasein ist die
innere Vergiftung des gesamtmenschlichen Organismus, der diese
Krankheit entstammt.

Alle große Kultur ist in einem gewissen Maße eine Civilization
of the Dialogue gewesen. Die Lebenssubstanz ihrer aller war nicht,
wie man gewöhnlich meint, das Vorhandensein bedeutender
Individuen, sondern ihr echter Umgang miteinander; die Individuation
war nur die Voraussetzung für die Entfaltung des dialogischen
Lebens. Was man den schöpferischen Geist des Menschen nennt,
ist nie etwas anderes gewesen als die Ansprache, die denkerische
oder künstlerische Ansprache des zum Sagen Berufenen an die

zum wirklichen Vernehmen Befähigten und Bereiten, und was sich
hier konzentriert hat, war die allgemeine Dynamik des Dialogs.
Natürlich gab es zu allen Zeiten schwere innere Hemmungen und
Störungen, es gab Verschlossenheit und Unzugänglichkeit, es gab

Maskentrug und Verführimg; aber wo das menschliche Wunder je
und je erblühte, geschah es immer so, daß diese Hemmungen und
Störungen überwunden wurden durch die elementare Potenz der

gegenseitigen Bestätigung der Menschen. Der eine wandte sich an
den andern als an das einmalige Personwesen, das durch alle

Irrungen und Trübungen nicht versehrt wird, und empfing des

andern Sich-an-ihn-Wenden, der eine verspürte den andern in
dessen alle Scheinbilder überdauerndem Sein, und auch wenn sie

einander bekämpften, bestätigten sie einander als das, was gie

waren. Der Mensch will vom Mensehen bestätigt werden als der,
der er ist, und echte Bestätigung gibt es nur in der Gegenseitigkeit.

Trotz dem fortschreitenden Niedergang des Dialogs, der unsere
Zeit kennzeichnet, und dem damit verbundenen Wachstum des

universellen Mißtrauens dauert das Bedürfnis des Menschen,
bestätigt zu werden, fort; aber es findet zumeist keine natürliche
Befriedigung mehr. So begibt sich der Mensch auf einen von zwei
Scheinwegen: Er sucht entweder von sich selber oder von dem

Kollektiv, dem er angehört, bestätigt zu werden. Beide
Unternehmungen müssen fehlschlagen. Wen kein andres Wesen bestätigt)
dessen Selbstbestätigung hält nicht stand; er muß sich mit immer
krampfhafteren Anstrengungen sie wiederherzustellen bemühen,
und zuletzt erfährt er sich als unabwendbar preisgegeben. Dlß

Bestätigung durch, das Kollektiv aber ist pure Fiktion; denn es

274



gehört zum Wesen des Kollektivs, daß es zwar jedes seiner
Mitglieder als diesen bestimmten, so beschaffenen und begabten
Einzelnen annimmt und verwendet, keinen aber in dessen eigenem
Sein, also unabhängig von seiner Brauchbarkeit fürs Kollektiv,
anzuerkennen vermag. Der moderne Mensch, sofern er die unmittelbare

personhafte Gegenseitigkeit zu seinem Genossen aufgegeben
bat, kann für das verlorene Bestätigtsein nur noch ein illusionäres
emtauschen. Hier gibt es keine andere Rettung als durch die
Erneuerung des dialogischen Verhältnisses, und das heißt vor allem
durch die Ueberwindung des existentiellen Mißtrauens.

Wo hat der Wille zu dieser Ueberwindung anzusetzen? Genauer:
Von welcher geistigen Position aus ist der Mensch, für den das
uxistentielle Mißtrauen schon zur selbstverständlichen Eingangs-
sltuation im Umgang mit seinen Mitmenschen geworden ist, zur
Selbstkritik in diesem entscheidenden Belange zu veranlassen? Es
ist eine Position, die als Kritik der Kritik bezeichnet werden kann.
Es handelt sich darum, einen fundamentalen und ungeheuerlich
einflußreichen Irrtum aller Durchschauungs- und Entlarvungstheorien
uufzuzeigen. Das Wesen dieses Irrtums ist, daß man ein vordem
nicht oder zu wenig beachtetes, nun entdecktes oder erhelltes
Element im seelischen und geistigen Bestand des Menschen mit seiner
Gesamtstruktur identifiziert, statt es in diese einzugliedern. Es
uuißte ein führendes methodologisches Postulat für alle
anthropologische Erkenntnis im weitesten Sinne sein, daß jedes neu-
®ntdeckte und neuerhellte Element auf sein relatives Gewicht hin
lm Verhältnis zu den andern, bereits einigermaßen bekannten und
erklärten Elementen und in seiner Wechselwirkung mit ihnen zu
erfassen ist. Die entscheidenden Fragen müßten sein: Welche Pro-
Portion besteht zwischen ihm und den anderen; in welchem Maße
UnA m welcher Weise schränkt es jene ein und wird von ihnen
^geschränkt; in welche Dynamik ist es in den verschiedenen

istorischen und individualgenetischen Momenten der mensch-
uen Existenz einbezogen? Die wissenschaftliche Anfangsaufgäbe

^üßte daher jeweils sein: Die Demarkationslinien der Geltung für
Th

^6r c'as neuentdeckte oder neuerhellte Element aufstellbaren

^
esen zu ziehen, das heißt, zu bestimmen, innerhalb welches

Reiches sie Geltung beanspruchen dürfen. Die Durchschauungs-
i Entlarvungstheorien, sowohl die psychologischen wie die sozio-
denSC^en' ^a^en es unterlassen, diese Linien zu ziehen. Sie haben
^en Menschen jeweils auf das aufgezeigte Element zurückgeführt.

Und t en w*r üb Beispiel die Ideologientheorie, wonach Ansichten
]yj-

Ueile eines einer bestimmten Gesellschaftsklasse angehörigen
eilschen im wesentlichen als Produkt dieser seiner Klassenlage,

275



das heißt, im Zusammenhang der Aktion seiner Klasse zur
Durchsetzung ihrer Interessen zu untersuchen sind. War das Problem
der Klassenlage und ihres Einflusses mit aller Deutlichkeit gestellt,
so hätte die wissenschaftliche Eingangsfrage lauten müssen: Da der
Mensch in seine Welt als in einen vielfältigen Zusammenhang von
beeinflussenden Sphären, von der kosmischen zur erotischen, gefügt
ist, als eine von denen die soziale Schichtung erscheint, in welchem
Gewichtsverhältnis und in welcher Wechselwirkung steht der
Klasseneinfluß in der Gestalt der Ideologie zu dem nichtideologischen

Bestand der Person? Natürlich könnte die Beantwortung
solcher Fragen dem wissenschaftlichen Denken vorerst nur als Ziel
gesetzt werden, diese Zielsetzung aber wäre eine wesentliche
Vorbedingung für die Richtigkeit dieses Denkens. Statt dessen haben
die Ideologientheorien den Ansichten hegenden und Urteile
formulierenden Menschen auf das Ideologische reduziert. Diese
schrankenlose Simplifikation hat an der Ausbildung des existentiellen

Mißtrauens entscheidend mitgewirkt. Wollen wir dieses
Mißtrauen überwinden, so müssen wir nicht etwa hinter sie zurück,
in eine unkritische Akzeptation der menschlichen Kundgebungen,
sondern über sie hinaus gehen, indem wir der Ideologienkritik
immer exakter Maß und Grenze setzen. Was ich meine, ist kein
vager Idealismus, sondern ein umfassenderer, ein eindringenderer
Realismus, ein größerer Realismus, der Realismus einer größeren
Realität. Der Mensch soll nicht durchschaut, sondern in seinein
Offenbaren und seinem Heimlichen, in dem Verhältnis beider
zueinander immer vollständiger geschaut werden. Wir wollen ihm
nicht blind, wohl aber sehend vertrauen, das heißt, wir wollen
seiner Vielfältigkeit und seiner Ganzheit, seiner eigentlichen
Beschaffenheit innewerden, ohne alle vorgefaßte Meinung über diese

oder jene Hintergründe, mit der Absicht, ihn so sehr anzunehmen,

zu beglaubigen, zu bestätigen, als uns dieses Innewerden erlauben
wird.

Erst wenn dies geschieht und soweit es geschieht wird ein echtes

Gespräch zwischen den beiden Lagern beginnen können, in die die

Menschheit heute aufgespalten ist. Die es beginnen werden, müssen
das apriorische Mißtrauen in sich überwunden haben und fähig

sein, ihre Gesprächspartner in der Wirklichkeit ihres Wesens zu

erkennen. Und selbstverständlich werden es nicht Menschen sein,

die lediglich im eigenen Namen sprechen; hinter ihnen wird diu

unorganische Schar jener zu ahnen sein, die sich durch sie
vertreten fühlen. Das ist eine ganz andere Art von Vertretung un

Vertreterschaft als die politische: Nicht in den Zwecken der Stunde

gefangen, sondern mit der freien Weitsicht dessen begabt, dem die

276



Ungeborenen entgegenrufen; unabhängige Personen ohne andere
Vollmacht als die des Geistes, der bekanntlich heute weniger Macht
hat als je, aber es gibt Weltstunden, in dem trotz allem die
Vollmacht des Geistes hinreicht, um die Rettung des Menschen zu
unternehmen, und eine solche Stunde scheint mir zu nahen.

Die Vertreter, von denen ich rede, werden die wahren Bedürfnisse

ihres eigenen Volkes kennen und sich für sie einzusetzen
wdlig sein, aber den wahren Bedürfnissen des fremden sich
verstehend zuzuwenden und das wahre Bedürfnis hier und dort aus
dem aufgebauschten herauszulösen wissen. Eben deshalb werden
S1e innerhalb dessen, was man den Gegensatz der Interessen nennt,
zwischen Wahrheit und Propaganda unerbittlich scheiden. Erst
Wenn von der vermeintlichen Masse der Gegensätze nur noch der
wirkliche Konflikt zwischen echten Bedürfnissen übrig sein wird,
kann die Erwägung des notwendigen und möglichen Ausgleichs
zwischen ihnen anheben. Die Frage, von der auszugehen ist, wird
diese scheinbar allereinfaehste und doch manche Schwierigkeiten
bietende sein: Was braucht der Mensch, jeder Mensch, um als
Mensch zu leben? Denn, soll nicht der Erdball gesprengt werden,
So muß der Mensch, jeder Mensch, bekommen, was er braucht, um
als Mensch zu leben. Aus den Lagern zueinander tretend, werden
die in der Vollmacht des Geistes Stehenden miteinander planeta-
Usch zu denken wagen.

Was wird sich in letzter Instanz als das Stärkere erweisen, das
gemeinsame Vertrauen zum Dasein des Menschen oder das gegenseitige

Mißtrauen? Auch wenn die Vertreter, auf die ich hoffe, sich
finden, ihr Erfolg wird von den Vertretenen, von ihrer rückhaltlosen
Ehrlichkeit, ihrem phrasenfeindlichen guten Willen, dem mutigen
Emsatz ihrer Person abhängen; von da allein kann auf Erden den
Vertretern die Kraft zukommen, derer sie bedürfen. Die Hoffnung
Ur diese Stunde ist auf die Hoffenden selber, auf uns selber gestellt.
ch meine damit: auf die unter uns, die die Krankheit des heutigen
Renschen am tiefsten empfinden und in seinem Namen das Wort

sPrechen, ohne das es keine Heilung gibt: Ich will leben.
Die Hoffnung für diese Stunde geht auf eine Erneuerung der

alogischen Unmittelbarkeit zwischen den Menschen. Aber laßt
über die drängende Not, die Angst und Sorge dieser Stunde

mausgehen, laßt uns diese Not in dem Zusammenhang des großen
enschenweges sehen, und wir werden erkennen: Nicht zwischen
ensch und Mensch allein, sondern zwischen dem Wesen Mensch

Und dem Urgründe des Seins ist die Unmittelbarkeit verletzt wor-
en- Im Innersten des Widerstreits von Mißtrauen und Vertrauen

277



zum Menschen birgt sich der Widerstreit zwischen Mißtrauen und
Vertrauen zur Ewigkeit. Gerät es unserem Munde, wahrhaft Du zu
sagen, dann haben wir, nach langem Schweigen und Stammeln,
unser ewiges Du von neuem angesprochen. Versöhnung wirkt
Versöhnung.

Diese Ansprache habe ich bei einer nach Abschluß meiner amerikanischen
Vorlesungen in der Carnegie Hall in New York veranstalteten Abschiedsfeier

gehalten, die (in Vertretung des erkrankten Reinhold Niebuhr) von

Paul Tillich mit einer bemerkenswerten Rede eröffnet worden ist.

278


	Hoffnung für diese Stunde

