Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 4

Artikel: Platon und das Mittelmeer

Autor: Pannwitz, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759321

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PLATON UND DAS MITTELMEER

Von Rudolf Pannwitz

Nietzsche hat in der «Morgenrste» (Aph. 496) die Platonisierung
des europiischen Siidens durch Platons Versuch, einen gesamt-
griechischen Mittelmeerstaat zu griinden, als Moglichkeit hinge-
stellt. Wie man auch dariiber urteile, jedenfalls ist nicht nur in Pla-
tons Seele und Geist, sondern gleicherweise in seinen Realsubstan-
zZen, also dem, was er als Ueberkommenes mehr oder minder gewan-
delt iiberliefert, die altmediterrane Kultur verkorpert und fort-
wirkend. Demgemail ist er in der Folge der Genius des Mittelmeers
8eworden. Jede Bewegung abendldndischer Verjiingung hat sich
Von seinem Feuer gendhrt und empfing so gerade Urspriingliches:
die vorderasiatisch-hellenischen Mysterien und ihre in den Mythen
bewahrten Hintergriinde. Ebendiese, soweit sie mit dem Christen-
tum sich fortgepflanzt hatten, verstirkte Platon dort und erweckte
sie von Frist zu Frist von neuem. Die Wirkung war um so stirker,
da sie von einer Philosophie ausging, in der die eben geborene
Logik fiir die theologischen und mythologischen Welten mit ein-
Stand. Doch war er, als klassischer Grieche, nicht der ostlichen
Unendlichkeit preisgegeben, und so half er nicht weniger als sein
Antagonist Aristoteles, der entstehenden und noch der blithenden
I?iI‘Che, die drohende gnostische Weltreligion zugunsten eines klas-
Sischen Humanismus zuriickzudréngen.

Auf der andern Seite war auch er es, der immer wieder die
Pforten aufstief, die zu friith oder zu eng geschlossen worden, und
der jedem Einzuge einer nova anima voranschritt. Beides ver-
Mochte er, da er selber ein Vorchristentum darstellte und auch so
verstanden ward. Er, der die letzten Spuren einer uralten Lehre
und Wissenschaft hiitete und neu sich und den Seinen erwarb, er
d'urfte, als ein Herr aller Strahlen und Strahlungen, einer nie
Untergehenden Zentralsonne, und als ein Wisser des iiberhimm-
lischen Ortes, in Sphiren des Glanzes den Stoff auflosen: er

€grenzte die Unendlichkeit doch zu plastischer Vision und opti-
Scher oder quasi-optischer Realitdt. Dasselbe, was in Dantes
Paradies fast der Moglichkeit spottet und trotzdem Wirklichkeit ist.

Die Folge und Nachfolge Platons war so bedeutend, da man ihn

233



als die personlich hochste Stufe der bis heute nicht versunkenen
mediterranen Religion ansehen konnte. Es ist bei ihm auch an die
trojanisch-kleinasiatischen Urspriinge Roms, an das Reich Saturns
und die Unterwelt im Vergil, an Aeneas und die Aeneis, an die
etruskischen, latinischen und sammitischen Amphiktyonien, jene
Stadte-, Staimme- und Tempelfoderationen, hierarchischen Klein-
staaten und Staaten- und Verfassungsexperimente zu denken. Ja
die politischen Unternehmungen, die in seiner «Politeia» und seinen
«Gesetzen» endigten, wird man fiir vorgeschichtlich und geschicht-
lich gegriindete, eine neue und kiihnste Entfaltung versuchende
Mediterraneitit nehmen miissen.

Ist er gescheitert? Vielleicht nicht er, sondern nur die Form, in
der er realisieren wollte. Seine Welt aber, die als einzelne und
einzige auch nicht gesiegt hat, hat die anderen Welten mit ihrer
Kristallstrahlung durchdrungen. In ihm, dem groBen Pythagorier,
waren Idee und Vision, Begriff und Anschauung eins, und so iiber-
wand er, in seiner Fortwirkung, immer wieder den verhingnis-
vollen Zwiespalt des Abendlandes. Wohl lag ihm die wahre Welt
jenseits von der wirklichen, aber je weiter er vordrang, desto mehr
war ihm die Vermittelung wesentlich. In seinem Gastmahl fiihrte
er, wie die irdischen Dinge bis zu den hochsten Ideen, so die kor-
perliche Liebesgemeinschaft, getragen von der Leidenschaft fiir
das Schone, bis in die obersten Sphiren der Religion. Er schaute
das Uebersinnliche im Sinnlichen und hatte es darum nicht notig,
das Sinnliche im Uebersinnlichen aufzulosen. Die Idee war ihm
keine Abstraktion, sondern das bis zum Absoluten geliduterte und
intensivierte Konkrete — und dieses als Urspriingliches. Darum
glaubte er auch an die Moglichkeit einer geistbestimmten Ordnung
der menschlichen Gesellschaft: denn dies bedeutet sein «Staat».
Die Rolle der Philosophen darin, und die, welche er selbst als
Stifter {ibernahm, war durch Pythagoras und die pythagoriischen
Griindungen in Sizilien und Unteritalien schon so weit erprobt und
bewiesen, daf} sie nicht mit einer lebensfernen Anmalung ver-
wechselt werden darf, wie auch die bewuBte Utopie des geschrie-
benen Werkes nicht als MaBstab fiir das politische Vorgehen gelten
darf. Und was hiitte man wohl iiber die ginzliche Unmoglichkeit
einer christlichen Weltreligion wissenschaftlich gespottet, den Fall
gesetzt, sie wire, aus irgendwelchen Griinden, nicht zum Siegeé
gelangt? Aber die Kirche konnte Platon sowohl als Samen in sich
aufnehmen wie neben sich dulden, weil in ihr wie bereits in ihm
die gottliche Seele des Menschen ihre Weltherrschaft angetreten
hat. Ja, ihrer beider Schicksal und Aufgabe war es, der transzen-
denten Psyche auch die Immanenz zu erobern. Damit waren sie die

234



eine der Michte. Die andere waren die Wissenschaften der Natur,
denen sie ferne standen. '

Die spiteren und zumal die nordlichen Volker und Volkerzeiten
fanden in Platon nicht was sie waren, sondern was sie sein wollten,
Wonach sie sich sehnten. Doch blieb das Mittelmeer mit ihm art-
verbunden. Dabei ist nicht an die fortgehende und wiederkehrende
Wirkung seiner Philosophie als Philosophie gedacht. Sie in ihrer
Gegenstellung und Verschrinkung mit der des Aristoteles ist von
diesem Gesichtspunkte aus nicht zu iiberblicken. Dazu kommt noch,
dafl die Mittelmeerwelt — trotz Giordano Bruno — nicht mehr in
der Philosophie, sondern in der bildenden Kunst ihren eigent-
lichen Ausdruck gefunden hat. Die gewaltigen Systeme der Scho-
lastik gemahnen zu sehr an den Orient und den Norden. Nun ist
man leider gewohnt, die bildende Kunst, wie hoch man sie auch
nimmt, am Ende doch nicht dem wortgebundenen Geistigen gleich-
Zusetzen, Grundsitzlich zwar macht man keinen Unterschied, aber
Man liest sie als eine Sprache, in der anderes, als sie selber ist,
sich ausdriickt. Welches nicht falsch zu sein braucht, doch eine
Deutung ist, die von dem abfiihrt, worauf es ankommt. Die Vor-
Tenaissance und Renaissance dagegen ist vor allem darin eine Nach-
folgerin Platons, daf3 sie die sichtbare Welt bis zur Idee emportrieb
und die der Ideen sichtbar machte. Freilich in einer ganz anderen
Materie wie er, in der von vornherein optischen, und das bis in
die letzte Konsequenz. Fiir sie war die Einwanderung der byzan-
tinischen Kiinstler ebenso,entscheidend wie spiater die Aufdeckung
der antiken Denkmiler. Denn Byzanz bleibt, mit seinem Roma-
Dismus, Orientalismus und Barbarismus, dennoch die spiteste
Stufe von Hellas: sein Untergang und Aufgang in einer letzten
VErkﬁrperung: der der nackten Seele. Wie Platon sich einen aus
Polyedern gefiigten Kosmos vorstellte, wie Kepler noch die har-
Monischen Proportionen des astronomischen Kosmos als inneres
Bild zy sehen vermochte, so hat die Renaissance einen visuellen

0smos hervorgebracht. Man irrt sich, wenn man ihn in heutiger
BEtrachtung in Formalismus und Naturalismus zerreillt. Das war
uch da und es iibertreibt sich sogar, weil einesteils die Begeiste-
Tung fiir die reine Schonheit und anderesteils der Wetteifer mit

er Natur zu leicht nur oberflichlich zusammenwirken und das

Ziel der unerreichbaren Vollkommenheit in einer duBeren Voll-
endung vorwegnehmen. In dem Falle ist das restlos Fertige un-
efriedigend und peinlich. _

.Stellt man aber dagegen Leonardos Lehre und nicht nur seine

der, wie wir sie kennen, sondern wie sie gewesen sein miissen,
4180 daB wie bei Diirer jedes Bart- oder Pelzhaar einzeln aus-

235



gefiihrt, aber, wie bei Diirer nicht, damit die Gesamtform um so
groBler und intensiver, um so potenzierter ist: dann ahnt man das
Ideal eines visuellen Kosmos. In diesem Zusammenhange offen-
bart sich auch iiber dem technischen der geistige Sinn der ge-
schlossenen Perspektive. Es gilt, unsere Augenwelt mit ihrem
riesigen Umfang und Inhalt kristallinisch zusammenzuziehn und
in dieser optischen Ratio als Ganzes, das heiit als jeweiligen
visuellen Mikrokosmos, uns zu schenken. Man darf dabei wohl
etwas an Platons Polyeder denken. Entsprechenden Sinn und Wert
haben die Proportionen und die geometrischen Konstruktionen.
Was davon unsere letzte, die expressionistische Kunst, zwar nicht
statisch, sondern dynamisch gemeint, zu ihrer Hauptsache gemacht
und aus der Natur herausgenommen und ihr gegeniiber isoliert
hat: das war in dem klassischen Stile so wie der Exponent in der
Potenz vorhanden, und zwar als der Schiépfer der Potenz, so daf
immer ein komplexes, wenn auch oft zu fertiges und halb natura-
listisches Gebilde dastand. Auch die Mystik hatte ihren produk-
tiven Anteil, neben dem der geheimen Bedeutungen den der
gestaltenden MaBle. Wie die pythagoridische und platonische Mathe-
matik suchte diese bildende Kunst nach jenseitig-diesseitigen
Gesetzen und gottlichen, irdisch verkorperbaren Formen. Damit
traf sie auch mit der anderen musischen Kunst, der Musik bis
Palestrina, zusammen, und sicherlich empfing sie von dort her
wirksame Einfliisse. So schwangen dieselben Sphédren in einem
Bauwerk von Bramante und in dem Tonewerk, das es durch-
hallte. Die einen zweiten Olymp abspiegelnden Ridume von Raffael
und der verkorperte Sternenreigen seiner Gestalten weist auf ein
noch nicht gewonnenes neues Griechentum — das Mysterium von
der Psyche und sein bildnerischer Ausdruck! Zu erinnern ist auch
an den geheimnisreichsten Venezianer: Giorgone. .. Das alles aber
bleibt unsagbar. Es ist wohl in Begriffe zu iibersetzen, doch dann
eben eine Uebersetzung. Es geniigt auch nicht, es zu empfinden;
denn es ist eindeutig und prazis. Es ist das Aesthetische als reines
Phianomen. Das sinnliche Organ mulBl, ohne Anlehnung an den
«anderen» Geist, seinen eigenen Geist ausbilden — in dem nur
ist es ganz.

Der visuelle Kosmos, ob auch nicht mehr als vollgestalter Kos-
mos, erhob sich noch einmal: in Frankreich. Doch ist hiermit nicht
nur der Impressionismus gemeint. Deutlich ist die Verschiebung
ins Nordlichere. Schon Poussin brachte in seinem Barock die
Renaissance wieder empor, und Cézanne endlich, der, so weit
vorgeschoben, sich doch auf den Louvre stiitzte, sagte das viel-
bedeutende Wort: es gelte, Poussin in die Natur zu tiibersetzen.

236



Jenem noch und diesem wieder schwebte eine nicht nur geformte
Welt, sondern eine Welt als Form vor. Aber deren Kontinuitit
war hinter ihnen schon abgebrochen. Der Impressionismus, von
dem Claude Lorrain manches vorwegnimmt und iiber den Cézanne
hinausgeht, ist im ganzen nicht mediterran oder platonisch geartet,
da er die Sinnenwelt bis in die letzte Analyse und weiter in die
Abstraktion und Konstruktion treibt. So entspricht sein Organ fiir
die Nuance dem Phinomen einer atonalen Musik und nicht dem
von kosmischen Harmonien. Poussin und auch Claude Lorrain
dagegen, die ja in Italien lebten und mialten, halten eine Mitte
Zwischen der mediterranen und der nordwestlichen Welt. Erstaun-
lich und vieldeutig ist, wie jenseits des Siidens nicht aus der Fiille,
sondern aus dem Mangel sich immer wieder ein dem klassischen
Mittelmeer zugewandter Eros befliigelte. So war es Winckelmann
aus Stendal und, wenn man will, schon seinem Vorldufer Oeser
bestimmt, die letzte oder vorletzte Beschworung der Antike bis
Zur Erscheinung zu fithren. Goethe lebte sie in Italien mit voller
Unmittelbarkeit. Doch riihrte er in der «Italienischen Reise» kaum
an das, was ihm bei seinen Studien und Versuchen, vor allem der
Plastlk aufging. Dagegen deutete er im spédteren Alter einiges da-
Von an: in der Schrift tiber Winckelmann und den Zwischenreden
zu Diderots «Versuch iiber die Malerei», und bestitigte das Er-
Mungene in seiner «Helena» — eine unvollendete Epoche Europas
und der Menschheit als Dichter verkiindigend.

Der visuelle Kosmos liegt jenseits der wahren und der schein-
baren als eine scheinende Welt. Die Welt der Erscheinungen ist
Seine unangefochtene Wirklichkeit. Er ist schaubare, tastbare Welt.
Das Organ des Auges erschafft ihn, ohne ihn zu erschopfen. Der
Menschenleib ist seine hochste Stufe. Die drei bildenden Kiinste,
AI‘Chltektur Plastik, Malerei, entfalten ihn. Seine Hauptelemente
oder -phanomene sind: die Dynamik und Statik des Raumes; seine
VETWan'dlung durch die Perspektive; seine Teilung und Ordnung
durch die stofflichen Schranken; die Formung der Dinge und
Korper, ihre Bewegung und Verbindung in eigenen und ridum-
lichen Formen; ihre dulere Form als Ausdruck ihres Inneren; die
Umsetzung der drei Dimensionen in zwei; die Darstellung von

aum, Luft, Gegenstinden und Licht in Farbwerten, also ge-
r OChenem Lichte; die Darstellung der infinitesimalen Rdume und

€wegungen durch Kurven; die Integration der aneinander gren-
Zenden Flichen zum Vollraume und Vollrunden; die Synthese der
gesamtsinnlichen Weltempfingnis in der sie vereinfachenden und
Vereinheitlichenden optischen. Das alles ist nur in Grundlagen
und Ansiitzen von selber da. Es muB in Kunstwerken geschaffen

2317



und vollendet werden. Es ist auch keineswegs in jedem Typus von
bildender Kunst da. Es soll nicht einmal gesagt werden, dal} mit
ihm die Antike oder die Renaissance in ihrer weit reicheren und
vielfacheren Ganzheit bezeichnet sei. Aber es ist etwas Bestimmtes,
und zwar ein Mysterium, das allen Mysterien der Seele als anderes
gegeniibersteht, auch da wo es mit ihnen vereinigt ist, noch sich
abhebt. Es ist nicht ohne Transzendenz. Denn es ist nicht das
sinnlich Stoffliche, sondern der Geist der Sinne, der in ihnen iiber
sie hinaus transzendiert, nicht zwar in ein Uebersinnliches, doch
in ein Uebersinnliches. Das erleben auch wir noch angesichts der
reinen Schonheit. Ist ihre letzte Vollendung erreicht, so erschauern
wir wie vor einem Zusammenfall von Leben und Tod. Michel-
angelo erfuhr dieses andere Mysterium als tragisches. Seine Seele
war gespalten und zerri3 ihn nach zwei Polen hin, dem der Ent-
‘korperung und dem der duBersten Verkorperung des Géttlichen.
An dem zweiten Pole erbaute er eine fast tiberdimensionale Macht-
welt, in der er den Korper, ohne seine Schranken zu sprengen oder
seinen Stoff zu verringern, titanisch bis hinein in seine Transzen-
denz trieb — dann in Ohnmacht zusammenbrach, weil er so die
Gottlichkeit der entkorpernden Transzendenz nicht zugleich ge-
wann,

Dieses alles ist Mittelmeer, sehr nahe an Platon, und auch da,
wo die Uebereinstimmung nicht offenbar ist, mit seinem Schliissel
aufzuschlieBen. Es ist das am wenigsten erforschte und am wenig-
sten ergriindbare aller Mysterien: ein Schleier nicht der Maja,
sondern der Leukothea, das Mittagwunder des mittellindischen
Meeres und seiner Kiisten, Inseln und Festlander.

238



	Platon und das Mittelmeer

