
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 4

Artikel: Platon und das Mittelmeer

Autor: Pannwitz, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759321

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PLATON UND DAS MITTELMEER

Von Rudolf Pannwitz

Nietzsche hat in der «Morgenröte» (Aph. 496) die Platonisierung
des europäischen Südens durch Piatons Versuch, einen
gesamtgriechischen Mittelmeerstaat zu gründen, als Möglichkeit hingestellt.

Wie man auch darüber urteile, jedenfalls ist nicht nur in Piatons

Seele und Geist, sondern gleicherweise in seinen Realsubstanzen,

also dem, was er als Ueberkommenes mehr oder minder gewandelt

überliefert, die altmediterrane Kultur verkörpert und
fortwirkend. Demgemäß ist er in der Folge der Genius des Mittelmeers
geworden. Jede Bewegung abendländischer Verjüngung hat sich
von seinem Feuer genährt und empfing so gerade Ursprüngliches:
die vorderasiatisch-hellenischen Mysterien und ihre in den Mythen
bewahrten Hintergründe. Ebendiese, soweit sie mit dem Christentum

sich fortgepflanzt hatten, verstärkte Piaton dort und erweckte
Sle von Frist zu Frist von neuem. Die Wirkung war um so stärker,
da sie von einer Philosophie ausging, in der die eben geborene
Logik für die theologischen und mythologischen Welten mit
einstand. Doch war er, als klassischer Grieche, nicht der östlichen
Unendlichkeit preisgegeben, und so half er nicht weniger als sein
Antagonist Aristoteles, der entstehenden und noch der blühenden
Kirche, die drohende gnostische Weltreligion zugunsten eines
klassischen Humanismus zurückzudrängen.

Auf der andern Seite war auch er es, der immer wieder die
Pforten aufstieß, die zu früh oder zu eng geschlossen worden, und
der jedem Einzüge einer nova anima voranschritt. Beides
vermochte er, da er selber ein Vorchristentum darstellte und auch so
Erstanden ward. Er, der die letzten Spuren einer uralten Lehre
und Wissenschaft hütete und neu sich und den Seinen erwarb, er
durfte, als ein Herr aller Strahlen und Strahlungen, einer nie
Untergehenden Zentralsonne, und als ein Wisser des überhimm-
ischen Ortes, in Sphären des Glanzes den Stoff auflösen: er
egrenzte die Unendlichkeit doch zu plastischer Vision und

optischer oder quasi-optischer Realität. Dasselbe, was in Dantes
aradies fast der Möglichkeit spottet und trotzdem Wirklichkeit ist.
Lie Folge und Nachfolge Piatons war so bedeutend, daß man ihn

233



als die persönlich höchste Stufe der bis heute nicht versunkenen
mediterranen Religion ansehen könnte. Es ist bei ihm auch an die
trojanisch-kleinasiatischen Ursprünge Roms, an das Reich Saturns
und die Unterwelt im Vergil, an Aeneas und die Aeneis, an die
etruskischen, latinischen und sammitischen Amphiktyonien, jene
Städte-, Stämme- und Tempelföderationen, hierarchischen
Kleinstaaten und Staaten- und Verfassungsexperimente zu denken. Ja
die politischen Unternehmungen, die in seiner «Politeia» und seinen
«Gesetzen» endigten, wird man für vorgeschichtlich und geschichtlich

gegründete, eine neue und kühnste Entfaltung versuchende
Mediterraneität nehmen müssen.

Ist er gescheitert? Vielleicht nicht er, sondern nur die Form, in
der er realisieren wollte. Seine Welt aber, die als einzelne und
einzige auch nicht gesiegt hat, hat die anderen Welten mit ihrer
Kristallstrahlung durchdrungen. In ihm, dem großen Pythagoräer,
waren Idee und Vision, Begriff und Anschauung eins, und so
überwand er, in seiner Fortwirkung, immer wieder den verhängnisvollen

Zwiespalt des Abendlandes. Wohl lag ihm die wahre Welt
jenseits von der wirklichen, aber je weiter er vordrang, desto mehr
war ihm die Vermittelung wesentlich. In seinem Gastmahl führte
er, wie die irdischen Dinge bis zu den höchsten Ideen, so die
körperliche Liebesgemeinschaft, getragen von der Leidenschaft für
das Schöne, bis in die obersten Sphären der Religion. Er schaute
das Uebersinnliche im Sinnlichen und hatte es darum nicht nötig,
das Sinnliche im Uebersinnlichen aufzulösen. Die Idee war ihm
keine Abstraktion, sondern das bis zum Absoluten geläuterte und
intensivierte Konkrete — und dieses als Ursprüngliches. Darum
glaubte er auch an die Möglichkeit einer geistbestimmten Ordnung
der menschlichen Gesellschaft: denn dies bedeutet sein «Staat».
Die Rolle der Philosophen darin, und die, welche er selbst als

Stifter übernahm, war durch Pythagoras und die pythagoräischen
Gründungen in Sizilien und Unteritalien schon so weit erprobt und

bewiesen, daß sie nicht mit einer lebensfernen Anmaßung
verwechselt werden darf, wie auch die bewußte Utopie des geschriebenen

Werkes nicht als Maßstab für das politische Vorgehen gelten
darf. Und was hätte man wohl über die gänzliche Unmöglichkeit
einer christlichen Weltreligion wissenschaftlich gespottet, den Fall
gesetzt, sie wäre, aus irgendwelchen Gründen, nicht zum Siege
gelangt? Aber die Kirche konnte Platon sowohl als Samen in sich

aufnehmen wie neben sich dulden, weil in ihr wie bereits in ihm
die göttliche Seele des Menschen ihre Weltherrschaft angetreten
hat. Ja, ihrer beider Schicksal und Aufgabe war es, der transzendenten

Psyche auch die Immanenz zu erobern. Damit waren sie die

234



eine der Mächte. Die andere waren die Wissenschaften der Natur,
denen sie ferne standen.

Die späteren und zumal die nördlichen Völker und Völkerzeiten
fanden in Piaton nicht was sie waren, sondern was sie sein wollten,
wonach sie sich sehnten. Doch blieb das Mittelmeer mit ihm
artverbunden. Dabei ist nicht an die fortgehende und wiederkehrende
Wirkung seiner Philosophie als Philosophie gedacht. Sie in ihrer
Gegenstellung und Verschränkung mit der des Aristoteles ist von
diesem Gesichtspunkte aus nicht zu überblicken. Dazu kommt noch,
daß die Mittelmeerwelt — trotz Giordano Bruno — nicht mehr in
der Philosophie, sondern in der bildenden Kunst ihren eigentlichen

Ausdruck gefunden hat. Die gewaltigen Systeme der Scholastik

gemahnen zu sehr an den Orient und den Norden. Nun ist
man leider gewohnt, die bildende Kunst, wie hoch man sie auch
nimmt, am Ende doch nicht dem wortgebundenen Geistigen
gleichzusetzen. Grundsätzlich zwar macht man keinen Unterschied, aber
man liest sie als eine Sprache, in der anderes, als sie selber ist,
sich ausdrückt. Welches nicht falsch zu sein braucht, doch eine
Deutung ist, die von dem abführt, worauf es ankommt. Die Vor-
mnaissance und Renaissance dagegen ist vor allem darin eine
Nachfolgerin Piatons, daß sie die sichtbare Welt bis zur Idee emportrieb
und die der Ideen sichtbar machte. Freilich in einer ganz anderen
Materie wie er, in der von vornherein optischen, und das bis in
die letzte Konsequenz. Für sie war die Einwanderung der
byzantinischen Künstler ebenso, entscheidend wie später die Aufdeckung
der antiken Denkmäler. Denn Byzanz bleibt, mit seinem Roma-
msmus, Orientalismus und Barbarismus, dennoch die späteste
Stufe von Hellas: sein Untergang und Aufgang in einer letzten
Verkörperung: der der nackten Seele. Wie Piaton sich einen aus
Polyedern gefügten Kosmos vorstellte, wie Kepler noch die
harmonischen Proportionen des astronomischen Kosmos als inneres
Kild zu sehen vermochte, so hat die Renaissance einen visuellen
Kosmos hervorgebracht. Man irrt sich, wenn man ihn in heutiger
Betrachtung in Formalismus und Naturalismus zerreißt. Das war
auch da und es übertreibt sich sogar, weil einesteils die Begeisterung

für die reine Schönheit und anderesteils der Wetteifer mit
er Natur zu leicht nur oberflächlich zusammenwirken und das

z-uel der unerreichbaren Vollkommenheit in einer äußeren
Vollendung vorwegnehmen. In dem Falle ist das restlos Fertige un-
efriedigend und peinlich.
Stellt man aber dagegen Leonardos Lehre und nicht nur seine
Uder, wie wir sie kennen, sondern wie sie gewesen sein müssen,

als° daß wie bei Dürer jedes Bart- oder Pelzhaar einzeln aus-

235



geführt, aber, wie bei Dürer nicht, damit die Gesamtform um so

größer und intensiver, um so potenzierter ist: dann ahnt man das
Ideal eines visuellen Kosmos. In diesem Zusammenhange offenbart

sich auch über dem technischen der geistige Sinn der
geschlossenen Perspektive. Es gilt, unsere Augenwelt mit ihrem
riesigen Umfang und Inhalt kristallinisch zusammenzuziehn und
in dieser optischen Ratio als Ganzes, das heißt als jeweiligen
visuellen Mikrokosmos, uns zu schenken. Man darf dabei wohl
etwas an Piatons Polyeder denken. Entsprechenden Sinn und Wert
haben die Proportionen und die geometrischen Konstruktionen.
Was davon unsere letzte, die expressionistische Kunst, zwar nicht
statisch, sondern dynamisch gemeint, zu ihrer Hauptsache gemacht
und aus der Natur herausgenommen und ihr gegenüber isoliert
hat: das war in dem klassischen Stile so wie der Exponent in der
Potenz vorhanden, und zwar als der Schöpfer der Potenz, so daß
immer ein komplexes, wenn auch oft zu fertiges und halb
naturalistisches Gebilde dastand. Auch die Mystik hatte ihren produktiven

Anteil, neben dem der geheimen Bedeutungen den der
gestaltenden Maße. Wie die pythagoräische und platonische Mathematik

suchte diese bildende Kunst nach jenseitig-diesseitigen
Gesetzen und göttlichen, irdisch verkörperbaren Formen. Damit
traf sie auch mit der anderen musischen Kunst, der Musik bis
Palestrina, zusammen, und sicherlich empfing sie von dort her
wirksame Einflüsse. So schwangen dieselben Sphären in einem
Bauwerk von Bramante und in dem Tönewerk, das es durchhallte.

Die einen zweiten Olymp abspiegelnden Räume von Raffael
und der verkörperte Sternenreigen seiner Gestalten weist auf ein
noch nicht gewonnenes neues Griechentum — das Mysterium von
der Psyche und sein bildnerischer Ausdruck! Zu erinnern ist auch

an den geheimnisreichsten Venezianer: Giorgone Das alles aber
bleibt unsagbar. Es ist wohl in Begriffe zu übersetzen, doch dann
eben eine Uebersetzung. Es genügt auch nicht, es zu empfinden;
denn es ist eindeutig und präzis. Es ist das Aesthetische als reines
Phänomen. Das sinnliche Organ muß, ohne Anlehnung an den
«anderen» Geist, seinen eigenen Geist ausbilden — in dem nur
ist es ganz.

Der visuelle Kosmos, ob auch nicht mehr als vollgestalter Kosmos,

erhob sich noch einmal: in Frankreich. Doch ist hiermit nicht
nur der Impressionismus gemeint. Deutlich ist die Verschiebung
ins Nördlichere. Schon Poussin brachte in seinem Barock die

Renaissance wieder empor, und Cézanne endlich, der, so weit
vorgeschoben, sich doch auf den Louvre stützte, sagte das
vielbedeutende Wort: es gelte, Poussin in die Natur zu übersetzen.

236



Jenem noch und diesem wieder schwebte eine nicht nur geformte
Welt, sondern eine Welt als Form vor. Aber deren Kontinuität
War hinter ihnen schon abgebrochen. Der Impressionismus, von
dem Claude Lorrain manches vorwegnimmt und über den Cézanne
hinausgeht, ist im ganzen nicht mediterran oder platonisch geartet,
Ja er die Sinnenwelt bis in die letzte Analyse und weiter in die
Abstraktion und Konstruktion treibt. So entspricht sein Organ für
die Nuance dem Phänomen einer atonalen Musik und nicht dem
von kosmischen Harmonien. Poussin und auch Claude Lorrain
Jagegen, die ja in Italien lebten und malten, halten eine Mitte
zwischen der mediterranen und der nordwestlichen Welt. Erstaunlich

und vieldeutig ist, wie jenseits des Südens nicht aus der Fülle,
sondern aus dem Mangel sich immer wieder ein dem klassischen
Mittelmeer zugewandter Eros beflügelte. So war es Winckelmann
aus Stendal und, wenn man will, schon seinem Vorläufer Oeser
bestimmt, die letzte oder vorletzte Beschwörung der Antike bis
zur Erscheinung zu führen. Goethe lebte sie in Italien mit voller
Unmittelbarkeit. Doch rührte er in der «Italienischen Reise» kaum
an- das, was ihm bei seinen Studien und Versuchen, vor allem der
Plastik, aufging. Dagegen deutete er im späteren Alter einiges
davon an: in der Schrift über Winckelmann und den Zwischenreden
zu Diderots «Versuch über die Malerei», und bestätigte das
Errungene in seiner «Helena» — eine unvollendete Epoche Europas
und der Menschheit als Dichter verkündigend.

Uer visuelle Kosmos liegt jenseits der wahren und der scheinbaren

als eine scheinende Welt. Die Welt der Erscheinungen ist
seine unangefochtene Wirklichkeit. Er ist schaubare, tastbare Welt.
Dias Organ des Auges erschafft ihn, ohne ihn zu erschöpfen. Der
Menschenleib ist seine höchste Stufe. Die drei bildenden Künste,
Architektur, Plastik, Malerei, entfalten ihn. Seine Hauptelemente
oder -phänomene sind: die Dynamik und Statik des Raumes; seine
Verwandlung durch die Perspektive; seine Teilung und Ordnung
Jureh die stofflichen Schranken; die Formung der Dinge und
Körper; ihre Bewegung und Verbindung in eigenen und räumlichen

Formen; ihre äußere Form als Ausdruck ihres Inneren; die
Umsetzung der drei Dimensionen in zwei; die Darstellung von
Kaum, Luft, Gegenständen und Licht in Farbwerten, also
gebrochenem Lichte; die Darstellung der infinitesimalen Räume und
Bewegungen durch Kurven; die Integration der aneinander gren-
Zenden Flächen zum Vollraume und Vollrunden; die Synthese der
gesamtsinnlichen Weltempfängnis in der sie vereinfachenden und
vereinheitlichenden optischen. Das alles ist nur in Grundlagen
UnJ Ansätzen von selber da. Es muß in Kunstwerken geschaffen

237



und vollendet werden. Es ist auch keineswegs in jedem Typus von
bildender Kunst da. Es soll nicht einmal gesagt werden, daß mit
ihm die Antike oder die Renaissance in ihrer weit reicheren und
vielfacheren Ganzheit bezeichnet sei. Aber es ist etwas Bestimmtes,
und zwar ein Mysterium, das allen Mysterien der Seele als anderes
gegenübersteht, auch da wo es mit ihnen vereinigt ist, noch sich
abhebt. Es ist nicht ohne Transzendenz. Denn es ist nicht das
sinnlich Stoffliche, sondern der Geist der Sinne, der in ihnen über
sie hinaus trianszendiert, nicht zwar in ein Uebersinnliches, doch
in ein Uehersinnliches. Das erleben auch wir noch angesichts der
reinen Schönheit. Ist ihre letzte Vollendung erreicht, so erschauern
wir wie vor einem Zusammenfall von Leben und Tod. Michelangelo

erfuhr dieses andere Mysterium als tragisches. Seine Seele

war gespalten und zerriß ihn nach zwei Polen hin, dem der Ent-
körperung und dem der äußersten Verkörperung des Göttlichen.
An dem zweiten Pole erbaute er eine fast überdimensionale Machtwelt,

in der er den Körper, ohne seine Schranken zu sprengen oder
seinen Stoff zu verringern, titanisch bis hinein in seine Transzendenz

trieb — dann in Ohnmacht zusammenbrach, weil er so die
Göttlichkeit der entkörpernden Transzendenz nicht zugleich
gewann.

Dieses alles ist Mittelmeer, sehr nahe an Piaton, und auch da,

wo die Uebereinstimmung nicht offenbar ist, mit seinem Schlüssel
aufzuschließen. Es ist das am wenigsten erforschte und am wenigsten

ergründbare aller Mysterien: ein Schleier nicht der Maja,
sondern der Leukothea, das Mittagwunder des mittelländischen
Meeres und seiner Küsten, Inseln und Festländer.

2 3 8


	Platon und das Mittelmeer

