
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 3

Artikel: Dichtung als Hieroglyphe des Zeitalters: Hermann Hesses
"Morgenlandfahrt"

Autor: Carlsson, Anni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANNI CARLSSON

DICHTUNG ALS HIEROGLYPHE DES ZEITALTERS:

HERMANN HESSES «MORGENLANDFAHRT»

In seinen beiden letzten großen Werken, der «Morgenlandfahrt»
und dem «Glasperlenspiel», faßt Hermann Hesse die Dichtung als
Geschichtsschreibung imaginärer Entwicklungen im geistigen
Bereich. Er komponiert ihre Form nach den Kompositionsgesetzen
des Historikers in der verzweigten Linienführung, welche die
Methode dank der Uebung von Jahrtausenden gewonnen hat —
und erreicht als erste Wirkung: daß der Text eine geheime
Antinomie ausstrahlt, indem die Fiktion mit der Autorität verbürgten
Geschehens den Leser anspricht.

Betrachtet man diesen Widerstreit tiefer, wird man die
Auflösung in Richtung der Erkenntnis suchen, der Zelter gegen Goethe
Ausdruck gab: «Was echte Dichtung ist, muß Wahrheit sein.»
«Jede Geschichte ist Weltgeschichte», sagt Novalis. Weil man weiß,
daß die Fabel des Dichters nicht aus der Luft gegriffen sein kann,
daß sie farbiger Abglanz des Lebens sein muß, erhebt sich die
Frage: inwiefern behauptet die Fiktion ihr wirkliches
Sichereignet-Haben hier zu Recht? Inwiefern ist die Dichtung — selbst
über die Absichten des Dichters hinaus — ein in Bilderschrift
abgefaßtes Dokument der Epoche und damit in tieferem Sinne
Geschichtsquelle

Diese Frage muß noch ein Mißverständnis ausschalten. Sie gilt
uicht dem Rohstoff des Lebens, wo er durch die poetische Gestallung

durchschimmern mag, sondern der geprägten Form selbst.
Gemessen an der Geschichtsschreibung ersten Grades, hat sich
also die Frage nach der Dichtung als «Quelle» um eine Stufe hinauf

verlagert, hat die bloße Aussage von Wirklichkeit um die
dichterische Aussage potenziert. Nur so vermag sie die Grund-
funktion der Dichtung mit zu erschließen: die Entrückung der
Wirklichkeit in die Wesenheit.

Die «Morgenlandfahrt» ist die mittlere von drei Dichtungen, die
alle in Satz und Gegensatz auf die Grundzüge des gegenwärtigen
Zeitalters Bezug nehmen: zwischen dem «Steppenwolf», der Ge-

165



schichte eines späten Typus, und dem «Glasperlenspiel», der
Geschichte einer späten Idee, steht sie, deren Sinnbild steppenwölfisch

und kastalisch zugleich ist; denn der Typus des
Morgenlandfahrers und die Idee der Morgenlandfahrt bedingen sich
wechselseitig.

Die Vorstellung einer «Morgenlandfahrt» weckt Anklänge an
Kreuzzug, Legende und Mittelalter, sie strebt «zurück» oder doch
jedenfalls in eine Richtung, die — dem Sinnbild der Fahrt
zugeordnet — ganz woanders hinführt als die «vorwärts» hastenden
Siebenmeilenstiefel der Technik, welche gleichzeitig mit den
Morgenlandfahrern auf dem Marsch sind, ohne daß die Wege sich
jemals kreuzen. Angesichts der «von Geld, Zahl und Zeit betörten
Welt» wagt Hesse den Versuch, einen geheimen Machtfaktor ins
Treffen zu führen, wider die Leistungen der Zivilisation die
Schöpferkraft der Seele zu beschwören, sie sich ihrer Möglichkeiten

bewußt werden zu lassen, ihr Sein, das immer ein Soll, ein
magischer Imperativ zugleich ist, zu seinen reinsten Leistungen zu
steigern.

Die seelenlose Welt, deren Raum die Morgenlandfahrer meiden,
kommt in Hesses Bericht nur am Rande vor. Dennoch ist im
Grunde sie es, die abgeschirmte Dimension von Geld, Zahl und
Zeit, welche die Seele zu jener gesteigerten Selbstbehauptung und
Selbstoffenbarung herausfordert. So steht das Sinnbild
«Morgenlandfahrt» zu unserer Epoche in doppelter Beziehung: es verdichtet
eine latente Gegenströmung seelischer Aktivität, und es spornt die
Kräfte an, aus denen sie hervorwächst, indem es dem anonymen
Vorgang Bild und Namen gibt.

Hesse weist zwar darauf hin, daß die Spur «einer kommenden
Psychokratie», wie die Morgenlandfahrer sie anstreben, sich durch
die ganze Weltgeschichte ziehe als Spur einer immer neuen
Anspannung, die eigenen Wesensmöglichkeiten schlechthin zu
verwirklichen. Denn das ist die eigentliche Magie der Seele, daß ihre
Schau Schöpfung ist im Träumen wie im Wachen. Vom Wesen zur
Gestalt ist es nur ein Schritt — und so blitzartig vollzieht er das

Faktum, daß keine feindliche Welt ihre Klippen dazwischen zu
schieben vermag.

Doch der menschheitliche Weg nach innen vollzieht sich in
«Etappen», deren eine die «Morgenlandfahrt» zu bezeugen sucht.
Die jeweiligen Etappen bleiben bei aller Eigenart seelischer
Machtentfaltung gebunden an die Zeit und Welt, die sie zu überwinden
trachten. Die Etappe der Morgenlandfahrt bleibt gebunden an «die

trübe, verzweifelte und doch so fruchtbare Zeit nach dem großen
Kriege». Die Konstellation des besonderen geschichtlichen Augen-

166



blicks prägt die Einmaligkeit der Bewegung, ist Bedingung ihrer
Möglichkeit. Das Ziel ist: jetzt und hier dem seelenlosen Kollektiv
die Gemeinschaft der in einer Idee Verbundenen entgegenzusetzen
und an der Verwirklichung dieser Idee bisher unerschlossene
seelische Tiefen zu beteiligen. Die dichterische Objektivierung der
Etappe der Morgenlandfahrt ist damit ebensosehr selbst eine
Pioniertat des Geistes wie historisches Dokument. Was die
Hieroglyphenschrift dieses Dokumentes verbildlicht, sind nicht Kriege,
Inflationen, Konferenzen und alle jene Meilensteine des äußeren
Weges — sondern ein Stück Seelengeschichte, ein Hinableuchten
in unsichtbare Kraftzonen, die hinter den Kulissen der großen
Weltschauplätze ihr «magisches Theater» entfalten.

Die «Morgenlandfahrt» ist das Durchstreifen und Sich-zu-eigen-
Machen des «inneren Weltalls» (Novalis), in dem Vergangenheit
und Gegenwart nebeneinander leben, so daß der Geist das «Eins-
werden aller Zeiten» schauend anzustaunen vermag. Das «Eins-
Werden aller Zeiten» im Raum der Seele ist das Beieinander der
Zeitenfülle und der Zeitentiefe in einer vielfältig geschichteten
inneren Gegenwart. Auch sie zeigt die Weltstunde an: denn ihre
Bilder- und Erlebnisschichten sind Schichten der Wirklichkeit,
der Menschheitsgeschichte, ansteigend von den ältesten Ueber-
beferungen bis zum gegenwärtigen Augenblick, der den Gestalten
der Vergangenheit die zeitgenössischen Bundesbrüder und die
Gestalten aus Hesses eigener Dichtung hinzufügt. Ueber den Gipfel
des Jetzt hinaus reicht die Formation des inneren Weltalls nicht.
Vielmehr bietet er, der einzig selbst ins Wirkliche hineinragt, den
Schlüssel zur Ordnung und Verknüpfung des inneren Besitzes.

Es bezeichnet Hesses Geschichtsschreibung — und die geistige
Situation der Zeit, aus der eine solche Geschichtsschreibung
erwachsen konnte — von Grund aus, daß sie an so mannigfachen
Knotenpunkten ansetzt, den verschiedenst gelagerten Phänomenen
nachgeht, unablässig auf der Spur ist, kreuz und quer, auf und
ab in der Skala der Ereignisse, so daß die differenzierten Wege
dieser Odyssee schlechterdings nicht nacherzählbar sind.

Weiter ist es bezeichnend für die seelische Struktur, von der die
«Morgenlandfahrt» Rechenschaft gibt, daß hinter dem «Drang nach
dem Erzählen unserer Geschichte ein tödlicher Zweifel steht.
Dieser Zweifel stellt nicht nur die Frage: Ist deine Geschichte
denn erzählbar? Er stellt auch noch die Frage: War sie denn
erlebbar?»

Der ganze Erlebnisdurchbruch der Morgenlandfahrt wird
untermisch von jenem Zweifel und jener Frage begleitet. Sie legt
le Wurzeln bloß, mit denen der einzelne in das allgemeine Ge-

167



schehen verflochten ist, die Kanäle, durch die er es fördert oder
hemmt. Die Folgenschwere einer solchen negativen Aktivität zeigt
sich, da der entlaufene Bundesbruder H. H. wieder mit der
unerschütterten Wirklichkeit des Ordens in Berührung kommt: sein
Zweifel war kein unverbindliches Jonglieren des Intellekts,
sondern ein Abfall im Glauben und damit ein Heraustreten aus der
kraft dieses Glaubens schöpferisch wirkenden Gemeinschaft.

Die Hierarchie des Bundes, wie sie am Ende dem geistig
Erwachenden sichtbar wird, ist Wesensschau, dem Fluß der
Geschichte enthoben. Mittelbar ließe sich ihrer idealen Perspektive
ein Aufschluß abgewinnen über die Mächte, die im säkularisierten
Weltbilde des Menschen die Nachfolge der Götter angetreten
haben. Die Vorstellungstypen des Zeitalters zeigen interessante
Parallelen der hierarchischen Stufung, etwa, wenn man Hesse,
Kafka und Jean Cocteau vergleicht.

Sein letztes Gesicht entschleiert das innere Weltall dem
Morgenlandfahrer H. H. mit jener Doppelfigur, vor der er am Ziel steht
wie der Jüngling zu Sais vor dem eigenen Bild. Das Gnöthi
Seauton ist der Anruf des Bundesarchives, wie es der Anruf des

Tempels zu Delphi war. Der Mensch und sein Rätsel sind sich
gleich geblieben. H. H. findet «eine alte und mitgenommen
aussehende Plastik, eine Art Götze oder barbarisches Idol». Bei
entzündeter Kerze erkennt er eine «seltsame Doppelfigur», sie gleicht
ihm selbst und in ihm dem Menschen überhaupt. Halb gemahnt
sie an «Vergänglichkeit» oder «Verwesung», halb ist sie Geist und
Gott: coincidentia oppositorum lautet ihre Formel durch die
Jahrhunderte. Aber erst die «Selbstbetrachtung der Kultur» einer
späten Weltstunde, der Hermann Hesse im «Glasperlenspiel» ein
Sinnbild setzt, läßt den Bundesbruder H. H. erkennen, «daß die
Oberfläche der Figuren durchsichtig war und daß man in ihr
Inneres blicken konnte wie man durchs Glas einer Flasche oder
Vase blickt». Indem er in diesem durchsichtig gewordenen Innern
«ein ununterbrochenes Fließen oder Schmelzen» zwischen der
kreatürlichen und der göttlichen Hälfte wahrnimmt, erschließt ihm
die Transparenz die Mahnung des Eidos: Er muß wachsen, ich
muß abnehmen.

Diese Doppelfigur nimmt Morgenlandfahrt und Morgenlandfahrer

so in sich zurück wie der Pater seraphicus im Faust II die

seligen Knaben. Ihr Sinnbild, das Wesen und Wirklichkeit, Ziel
und Herkunft, Anruf und Gebundenheit in eins faßt, hebt des

Menschen Antlitz aus den Wandlungen der Zeitläufte in die Ueber-
zeitlichkeit seiner Idee.

168


	Dichtung als Hieroglyphe des Zeitalters: Hermann Hesses "Morgenlandfahrt"

