Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)
Heft: 2
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

AUS GARTEN DER VERGANGENHEIT

In der langen Reihe der seit 1945 erschienenen deutschen Biicher, die, von
verschiedenen wissenschaftlichen oder kiinstlerischen Ueberlegungen aus-
gehend, die politischen, kulturellen und wirtschaftlichen Verhiltnisse der
letzten fiinfzig Jahre unter dem Titel «Erinnerungen» historisch und kritisch
betrachten und mit Schilderungen der Lebenswege ihrer Autoren verbinden,
verdient Karl Alexander von Miillers umfangreiche Selbstbiographie! eine
besondere Aufmerksamkeit. Die meisten der in jiingster Zeit in Deutschland
verdffentlichten Kundgebungen solcher Art haben sich entweder als allzu
anspruchsvolle Aufzihlungen belangloser Nebensachen zur Hervorhebung der
ebenso belanglosen Eigenschaften der Verfasser im Umgang mit den ehe-
maligen «Spitzen» einer dem Untergange nahen Gesellschaft bei festlichen
Gelegenheiten oder als allzu wenig anspruchsvolle, in Romanform eingeklei-
dete, komédiantisch zwischen Klageruf und Eigenlob wechselnde Bekennt-
hisse erwiesen. Man legt sie aus der Hand ohne innere Bereicherung, auch
mit Unwillen und MiBtrauen, weil, was und wie erzihlt wurde, niemals aus
einem engen Kreis herauszutreten und die richtige Beleuchtung zwischen
VOrdergrund und Hintergrund der Szenen zu treffen vermochte, sogar weil
der Leser ofters veranlaft wurde, anzunehmen, dal} sich hinter einer Mas-
kierung bedenkliche Absichten verbargen. Wir besitzen gerade in Deutsch-
land auBerordentliche Vorbilder, nicht nur Goethe, Jung Stilling, Kiigelgen,
Ludwig Richter, Ranke und Bismarck, die sdmtlich zeigen, wie die Grenzen
von Wahrheit und Dichtung verlaufen, und welches Mal von Takt, morali-
Schem Mut, kluger Erfahrung und Selbstkenntnis notwendigerweise auf-
gewandt werden muf, um bei der Beschworung einstigen Erlebens zwischen

lamme und Rauch eine Wirklichkeit wieder zuriickzurufen, deren Erschei-
Nungen sogleich einen sichern Glauben finden konnen. Winckelmann ver-
langte, daB «der Pinsel des Malers im Verstande getunket sei». Der als Zau-

erstab gebrauchte Federhalter des am Schreibtische verflossene Stunden,

age und Jahre, lédngst abgeschiedene Menschen im Geiste schauenden
Sc}lriftstellers sollte immer mit warmem Herzblut, nicht mit wésseriger Tinte
getréinkt sein.

Der Geschicklichkeit Karl Alexander von Miillers ist nun vortrefflich ge-
ungen, die in seiner Seele und in seinem Gedichtnis mit zarten, empfind-
Samen Kriiften bewahrten Spiegelungen seiner Welt durch eine ungemein
kiinstlerische Darstellung vollendet wiederzugeben. An der Schwelle des
Slebzigsten Jahres angelangt, gehort er einer Generation an, die in ihrer
dugend das unbeschreiblich groflie Gliick hatte, ein friedliches Dasein vor

€M Beginn des Ersten Weltkrieges ausschopfend zu geniellen. Als Historiker

! Karl Alexander von Miiller, Aus Girten der Vergangenheit. Erinnerungen
1882—1914. Gustav Kilpper Verlag Stuttgart.

109



von Beruf und als vornehmer, bescheidener, von einer durch seine Erziehung,
seine Bildung und seine Laufbahn als Hochschullehrer geschaffenen, seinem
Charakter und dessen Ausprdgung aufs bestimmteste angepaliten huma-
nistisch-aristokratischen Gesinnung gestiarkter Mensch tritt er in einer Kon-
stellation vor die wahrlich anderen Bedingungen gehorsame Gegenwart, die
beispielhaft zu wirken fahig wire, da sie aus ihrer inneren Notwendigkeit
und Entwicklung die schwere Aufgabe einer vollkommen ausgefiillten Exi-
stenz und der entsprechenden Arbeitsleistungen als eine von den Vorgingen
des Tages unabhingige Pflicht auffafit. Indem Karl Alexander von Miiller,
ohne sich breitspurig vorzudrdngen, aber auch ohne die Richtung und damit
die Harmonie seines Lebensprozesses trotz einzelnen entscheidenden Wen-
dungen jeweils auller acht zu lassen, den Aufbau seines Ich im Zusammen-
hange mit den Tatsachen, die in seiner Umgebung und innerhalb des Kreises
geschahen, in dem er sich bewegte, und im Anschlull an eine objektive
psychologische Diagnose nach den einzelnen Bestandteilen wieder zusammen-
fiigt, unterscheidet er sich nicht wesentlich von anderen #hnlich gearteten
Personlichkeiten, die ihr Leben beschrieben haben. Wohl aber trennt er sich
von ihnen und erhebt sich iiber sie durch die geistvolle, in ihrer iiber-
zeugenden, leider heute selten gewordenen klaren und schonen Sprache
meisterliche Form, aus deren Grazie bei einer gebindigten Fiille des Inhalts
die mitgeteilten Ereignisse und Erlebnisse eine Spannung erzeugen, die, von
Seite zu Seite wachsend, bis zum Ende des Buches anhilt. Einzelne Ab-
schnitte, namentlich die farbigen, heiteren landschaftlichen Einschaltungen,
neben ihnen die ergreifenden poetischen Gestédndnisse einstiger Jugend-
siinden und Jugendtriume, gehoren dank ihren geheimen romantischen Unter-
tonen zu den besten Zeugnissen einer von lyrischen 'und ethischen Elementen
gehaltenen deutschen Prosa. Ein sicheres Stilgefiihl hinderte den Fluf} der
Erzahlung, sich in jene gesuchte Offenheit, mit der Rousseau posierte, hinab-
zustiirzen, die infolge ihrer Selbsterniedrigung kokett und fratzenhaft zu
werden droht. Karl Alexander von Miller hat seine Erinnerungen seinen
beiden Sohnen — dem Verschollenen, dem Heimgekehrten — gewidmet. Das
Buch ist ihr Eigentum; unter diesem Vorzeichen durfte sein Verfasser wagen,
unbekiimmert um fremde Meinung, seinem Empfinden einen eigenen Aus-
druck zu geben. Wir haben ihm dankbar zu sein dafiir, dafl er sich ent-
schlossen hat, es der Oeffentlichkeit vorzulegen, damit vor allem seine gleich-
altrigen Gefihrten und ihre in grauer Finsternis aufgewachsenen Nach-
kommen in ihrem erregten Geiste an dem Schicksal teilnehmen, das ihm
und der aufmerksam von ihm durchschrittenen Zeitepoche beschieden war.
Damit auBlerdem alle Menschen, die seinen Worten lauschen, die symbolische
Bedeutung solchen Schicksals ahnen, damit sie wissen, was es heif}t, eine
ruhmvolle Ueberlieferung ohne Ueberhebung zu bewahren.

Vornehmlich nach drei Seiten richten sich die gelegentlich auch von
bunten Streiflichtern getroffenen, aus ndchster Ndhe anfangs verweilend, bald
in weite Fernen dringenden Ausblicke. Wem von ihnen die grofite Beachtung
zukommt, ist nicht leicht zu entscheiden. Jedenfalls werden die kultur-
historischen und kulturpolitischen Kapitel mit ihren zuverldssigen kritischen
Betrachtungen und Folgerungen, darunter die Nachrichten iiber das deutsche
und das englische Erziehungswesen, in dem unparteiisch und sachlich ab-
gefaBten Vergleiche des Studiums in Miinchen und Oxford als Symptome der
zwischen den beiden Nationen bestehenden Gegensdtze und als Hohepunkte
der in sich geschlossenen Darstellung einheimischen und ausléndischen Unter-
richtsbetriebes fiir Fachménner und Laien neues Wissen erbringen. Dem

110



Kenner der altbajuvarischen Sitten, dem mit Miinchens vormaligen vergniig-
lichen Anspriichen vertrauten Freunde des dortigen urspriinglichen Menschen-
schlages sind gewill die reizvollen, bereits erwidhnten, an Friedrich Ratzels
schwer erreichbare Kunst, die Schonheit einer Gebirgsgegend oder die ab-
sonderlichen Gebrauche ihrer Bewohner sinnenfreudig in feinen, siduber-
lichen Veduten festzuhalten, gemahnenden, ebenfalls wie mit der Technik
kleiner Radierungen vorsichtig vollendeten Beschreibungen von Garmisch,
Schliersee und anderen Orten aus einer Zeit, wo diese noch nicht vom
Fremdenverkehr aus ihrer behibigen Ruhe aufgeschreckt waren, willkom-
mene Gaben einer liebevollen Begegnung auf froher Wanderschaft iiber Berg
und Tal. Nicht geringer die H&uslichkeit und die zwar recht leiblichen, aber
hiemals einem groBstidtischen Prunke ergebenen Bediirfnisse der bayrischen
Hauptstadt und ihrer Bevolkerung unter dem alten Prinzregenten, die wie
von Rosalie Artaria-Braun und von Schlagintweit in den <Erinnerungen
eines alten Arztes» auch von Karl Alexander von Miiller, vom Schutt und
Staub befreit, eine wehmiitige Auferstehung feiern. Das Elternhaus, in dem
der Vater, aus einer einfachen Familie entsprossen, als Kultusminister ein
durch seine Tiichtigkeit ausgezeichneter Beamter war, das Gymnasium, die
Universitat Miinchen zum Zwecke des Studiums zuerst der Jurisprudenz,
dann nach reiflich bedachtem Berufswechsel der Geschichte unter hervor-
ragenden Lehrern sind nacheinander die Stationen, zu welchen die durch
Abstammung und Ausbildung eindeutig vorgezeichnete Entwicklungslinie des
jungen Miiller fiihrte. Die Miinchner Professoren, deren Kollegien er gehort
hat, Wwerden in anziehenden Portriits vorgestellt, Brentano und Heigel, Amira,
W&lfflin und Marcks. Ihre ehrwiirdigen Gestalten, von humoristischen Anek-
doten umrahmt, steigen als beriihmte Dozenten und stadtbekannte Originale
Wwieder auf das Katheder. Thnen folgen mehrere vergessene Schauspieler und
$5nger des Theaters in einem Zuge, der ein umfassendes Geschichtshild aller
In Miinchen zwischen den Jahren 1890 und 1914 bemerkenswerten kleinen
und groflen Wandlungen der Zeit vermittelt und jedem, der in jenen Jahren
In Miinchen weilte, ein unvergeflliches Andenken hinterldfit. Keine andere
deutsche Stadt hat in schriftlichen Aufzeichnungen so viele Beweise treuer
Anhiinglichkeit empfangen wie die als ein «Isar-Athen» gepriesene siid-
deutsche Residenz der Wittelsbacher. Karl Alexander von Miiller hat in dem
Geldute der Frauenkirche Vinetas Zauberglocken vernommen, und darf sich
a.uf den Dichter beziehen, der gesungen hat: «Und mir ist’s, als ob mich Engel
Plgfen in die alte Zauberstadt hinein.» Wenn er dann von Berlin und Wien
mit raschen Strichen ein von vielen Personen zwischen verinderten Kulissen
angefiilltes Miniaturgemélde entwirft, verlieren seine Siitze nicht ihren ge-
W_Ohnten stimmungsvollen Klang; aber hier ist es nicht die heimatliche Liebe,
dlf‘i‘ ihm sonst die Feder gefithrt und uns mit freudiger Begeisterung be-
gl}_'lckt hat, nicht die gleiche sonnige Atmosphére, die ihn in Miinchen er-
Warmte,
Aus diesen fliichtigen Angaben ergibt sich ein letzter, bedeutungsvoller
Orzug dieser Erinnerungen, ihre soziologische, iiber die ausschlieBlich kul-
urhistorisch zu bewertenden breiten Parzellen ihres Inhalts als ergiebige
Ammlung einschligiger Materialien weit hinausgreifende Verwendbarkeit.
Kaﬂ Alexander von Miiller tritt in dieser Hinsicht, als eine selbsténdige Per-
Sonlichkeit {iber der lokalen Einschriankung stehend, ein freiheitlich gesinnter
.ann.uhd ehrlicher Patriot, dem, wie damals vielen jungen Deutschen, die
8lgantische Erscheinung Bismarcks als Sinnbild vaterlandischer Gréfle immer-
Ort. %oy Augen blieb, in eine Kategorie ein, deren Typus er anzeigt, einen

111



Typus, an dem spitere Generationen abzumessen bereit sein sollten, was die
Zeitperiode, die das letzte Jahrzehnt des neunzehnten und die ersten andert-
halb Jahrzehnte des zwanzigsten Jahrhunderts einschlief}t, an kulturellem
Reichtum besall, und welchen Idealen sie ihre geistigen Grundlagen ver-
dankte. Das Biirgertum, aus dem er hervorging, bildete mit seinem Vermogen
und Unvermogen, in schwierigen Momenten der deutschen Geschichte die
richtigen Urteile zu fillen, zwischen gemafligt liberalen und demokratischen
Prinzipien schwankend, eine nationale Schicht, wie sie nur innerhalb des
deutschen Volkes bestehen konnte. Bei der Niederschrift des Buches wan-
derte sein Verfasser nicht als ein phantasiefroher Spaziergidnger in den
Gérten der Vergangenheit, weit eher als ein nachdenklicher Philosoph, der
das Wachstum der Pflanzen verfolgt hat und sich nach ihrer Vernichtung
Fragen stellt, ob und wie das Unheil hitte verhiitet werden kénnen. Dem-
nach versteht er den geschichtlichen Ablauf und dessen Kausalitit als eine
Kette von typischen Merkmalen einer politischen und gesellschaftlichen Ord-
nung, weniger als ein Zeitalter des Ueberganges, aber als eine Periode in-
dividualistischer Potenzen mit andauernder Steigerung des Kraftaufwands
vor einem jahen Ende. Von der Anschauung, der eigenen Anschauung, auf die
er sich stlitzt, zu der abschlielenden Bilanz seines Daseins gelangt, spricht

er als Historiker gelassen ein letztes Wort aus. Das ist sein gutes Recht.
Karl Alexander von Miillers Erinnerungen reichen bis zum 1. August 1914,
An diesem Ungliickstage stiirzte die Brlicke ein, auf der aus den Géarten der
Vergangenheit die Samenkorner in die Garten der Zukunft gebracht wurden.
Hermann Uhde-Beérnays

ZUR EXISTENZDIALEKTIK KIERKEGAARDS!

L

Das Werk des groflen danischen Denkers hat an Gegenwartsbedeutung nichts
eingebiilt. Kierkegaards Schriften erscheinen in neuer danischer und deutscher
Ausgabe; der bisherigen Literatur iiber ihn fiigen sich weitere Untersuchungen
an. Eine abschlieBende Darstellung der Personlichkeit, der philosophischen
und theologischen Bedeutung des Kopenhageners hingegen liegt trotz der
bedeutenden Arbeiten Geismars, Bohlins, Gilgs, Haeckers und anderer noch
nicht vor, ist vermutlich iiberhaupt nicht zu erwarten. Denn der Forscher, ob
Aesthetiker oder Psycholog, Philosoph oder Theologe, wird je nach dem
innern Standort bei Kierkegaard immer wieder neue Durchblicke entdecken.
Dazu kommt, daBB er selbst weder ein philosophisches noch ein spekulativ-
theologisches System aufrichten wollte, sondern sich als «Korrektivs verstand.
«Der, welcher das ,Korrektiv’ abgeben soll, hat nun genau und griindlich die
schwachen Seiten des Bestehenden zu studieren — und so einseitig als moglich
das Gegenteil darzustellen, richtig einseitig.» Hermann Diem zitiert diese Aus-
sage Kierkegaards S.151, um zugleich mit Recht allen Nachdruck daraufzu-
legen, dal} das ganze schriftstellerische Werk des Dénen unter diesem Gesichts-
punkt gesehen werden miisse. So waren die «Philosophischen Brocken» von
1844 als «Parodie auf Hegels systematische Vermittlung zwischen Philosophie
und Christentum‘gedachts, Die positiven Beitridge zur Kldrung philosophischer

1 Vgl. Hermann Diem, Die Existenzdialektik von Soren Kierkegaard. Evange-
lischer Verlag AG., Zollikon-Ziirich.

112



und dogmatischer Probleme, etwa in der «Abschlieenden unwissenschaftlichen
Nachschrifts miissen daher aus der besondern Lage verstanden werden; sie
sind ad hoc gegeben, in diesem Falle also nur aus dem Gegensatz zu Hegel
richtig zu verstehen; deshalb verraten sie die parodistische Absicht des Ven-
fassers, sind auch in gewissem Sinne unvollstindig. Diem verweist auf die
Begriffe des absoluten Paradox und des Glaubens als Organ fiir das Historische
als Beispiele, «Hier sind Kierkegaards Argumente durch die Position des
Gegners bestimmt, in die er eine Bresche zu schlagen hattes (S.189).

Das vorliegende Buch geht davon aus, dal Kierkegaards Wollen nicht die
Freilegung bestimmter Denkprinzipien als Grundlagen einer Metaphysik zum
Ziele hat, sondern die Aufdeckung der menschlichen Existenz, das heiit der
Existenz des Christen. Seine Zielsetzung ist stets darauf bezogen, dafB die
menschliche Existenz durch das Faktum der Offenbarung Gottes in Jesus
Christus qualifiziert wird (S.3). Von dieser grundlegenden Erkenntnis ab-
strahierende Existenzphilosophie kann sich daher nur in sehr beschrénktem
Mafle auf Kierkegaard berufen. Es konnte sich fiir ihn nie um ein bestimmtes
System, sondern nur um die Anwendung einer bestimmten Methode des
Denkens, eben der Existenzdialektik handeln. Sie deckt sich weder mit der
Existentialphilosophie noch mit der dialektischen Theologie. Nach S.188 hat
die Existenzdialektik weder die dogmatischen Bestimmungen noch die philo-
Sophischen Prinzipien zu begriinden oder zu bestreiten, sondern sie lediglich
auf ihre Richtigkeit entsprechend den eigenen Voraussetzungen zu befragen. —
Den HuBern AnlaB fiir die Abfassung der sich mit dem Zentrum kierkegaard-
schen Denkens und Wollens befassenden Untersuchung bot das Ausschreiben
dP:I' Soren-Kierkegaard-Gesellschaft in Kopenhagen, das zur Erforschung der
Dialektik bei Kierkegaard einlud. Als Verfasser der schon 1929 erschienenen
V'?I'iiﬂ’en-tlichung «Philosophie und Christentum bei Soren Kierkegaard» nahm
Dfem die Gelegenheit wahr, «gegen den immer mehr um sich greifenden

_lﬁbrauch von Kierkegaards Werk in der theologischen und philosophischen

{Skussion der Gegenwart anzugehen». Die vorliegende Arbeit wurde dann
Mit dem ersten Preis ausgezeichnet. Der Aufbau erscheint etwas eigenwillig,
ndem zwej Zwischenberichte iiber die dialektische Methode (S.48—55 und
77‘"?8) die Gliederung in 18 Paragraphen durchbrechen und ein abschlieBender

ericht iiber die dialektische Methode (S.154—207) dem letzten Paragraphen
angefligt wird. Eine durchsichtigere Aufteilung hiitte das Verstindnis des

botenen erleichtert!

Im folgenden greife ich einige wesentliche Gedanken der wertvollen Unter-
Suchung heraus, die fiir Diems Sicht charakteristisch sind.

II.

Den Begriff der Dialektik entfaltete Kierkegaard in Ankniipfung an Sokrates
Und stindiger Auseinandersetzung mit dem Hegelschen Denken. «Dialektik
¢2eichnet im allgemeinsten Sinn die Ti#tigkeit des Denkens, die sich zwischen
VZ?lg? und Antwort oder zwischen Behauptung und Widerspruch im Dialog
Ny zieht»; sie bezieht sich also auf einen Gegenstand, «iiber den die Wahrheit
~8emacht werden solls. Alles Denken richtet sich dabei auf ein Sein aus.
eigerfend ihl_n nun Hegel das reine Sein zuweist, stellt ihm Kierkegaard das
QUa]‘E .Dasez'r'b des Denkenden selbst gegeniiber, also der quantitativen die
i ’entl‘ ative D{alektik. An Hegel setzt der Déne aus, dafl er Denken und Sein
Zum ich erkldre und abstrakt nach der Wirklichkeit frage. Er hingegen nimmt
Usgangspunkt die eigene Wirklichkeit des Denkenden (S. 18). Dabei muf}

113



beachtet werden, dall die kierkegaardsche Existenzdialektik, «die eine unteil-
bare Existenz des Christen zum Gegenstand hat», in der nicht zwischen dem
Menschen und dem Christen unterschieden werden kann (S.189). Deshalb
beschrankt sich die Existenzdialektik aber auch nicht nur auf das Denken; dieses
ist vielmehr fiir Kierkegaard nur ein Moment neben andern. Diem zitiert,
was zum existierenden Dialektiker ebenfalls gehort: «Phantasie, Gefithl und
Dialektik in Existenzinnerlichkeit mit Leidenschaft. Aber zuerst und zuletzt
Leidenschaft, denn es ist unmdglich, existierend iiber Existenz nachzudenken,
ohne in Leidenschaft zu geraten, weil das Existieren ein ungeheurer Wider-
spruch ist» (S.19).

Seine besondere Aufmerksamkeit wandte Kierkegaard der Bewegung in
der Dialektik zu, besonders der Frage, wie der existierende Denker in das
bewullte Existieren eintrete, «<in welchem er seine Moglichkeit in das Werden
der Wirklichkeit iibersetzt> (S.22). Von Plato ausgehend, befafite er sich mit
dem Begriff des Augenblicks, «to niiny. Damit wird nicht selbst ein Zeitpunkt
festgestellt, sondern der Punkt, in dem das Werdende in die Zeitreihe ein-
tritt. Doch kommt Plato nicht zu einer Konkretisierung, obwohl er den Augen-
blick (to exaiphnes) zum Unsichtbaren in Beziehung bringt. «Aber bei Plato
bleibt das Ewige ebenso abstrakt wie die Zeit, weshalb er sich mit der Kate-
gorie des Unsichtbaren begniigen mufl, ohne dieses im Verhéiltnis zur Zeit
und zur Ewigkeit bestimmen zu konnen» (8. 27). Im Augenblick aber beriihren
sich Zeit und Ewigkeit; da tritt das Ewige in die Zeitlichkeit ein. —-Weil
Kierkegaard den Augenblick oft als Kategorie bezeichnet, wendet sich Diem
in Paragraph 7 diesem Begriff zu. Gewisse Schwierigkeiten ergeben sich dar-
aus, dal} sich weder eine Definition noch eine Kategorientafel vorfindet. Es
ergibt sich jedoch, daf} die Kategorien nicht Abbreviaturen des Seins wie bei
Hegel, sondern des Daseins sind, also Kategorien, «in denen man nicht nur
denkt, so gewill man das auch tut, sondern innerhalb derer man sich halt —
in denen man existiert> (S.34). Denn das Sein, so wird weiter gezeigt, ist das
Dasein «des existierenden Denkers selbsts. Es kann daher nicht Aufgabe sein,
«die Wahrheit zu denken, sondern in Wahrheit zu sein. Wahrheit ist damit nicht
mehr eine objektive Aussage iiber bestimmte Seinsrelationen, sondern sie ist
eine Existenzform» (S.35). '

Der erste Zwischenbericht iiber die dialektische Methode befafit sich mit
der Stellung Kierkegaards zur christlichen Offenbarung, um in den folgenden
Paragraphen diesem Problem weiter nachzugehen. Die christliche Offenbarung
als zentrales Thema der Dialektik erscheint zum erstenmal in den «Brocken».
«Das soll nicht heilen, dal in den vorausgehenden Schriften. .. das Christliche
keine Rolle gespielt hétte. ...Er lebt ja nicht nur in einer ,christlichen‘ Welt»,
sondern «seine philosophischen Partner aus der Schule Hegels waren... be-
miiht, die Offenbarung in ihrem System mit aufzunehmen und sich so als
,christliche’ Philosophen auszuweisen» (S.48). Die Offenbarung vollzieht sich
im Gottmenschen Jesus Christus. In ihm wird Gott selbst ein bestimmter
Mensch, womit «die ewige Wahrheit selbst paradoxr»> wird. Die Offenbarung
ist «nicht ein einfaches historisches Faktum, sondern enthélt in sich den Selbst-
widerspruch, daf} sie von Gott das historische Werden aussagt, obwohl es zu
dessen Wesen gehort, dal er ewig ist» (S.84). Indem Gott ein bestimmter
geschichtlicher Mensch wird, wird er ein historisches Faktum (S.56). Dieses
paradoxe factum wird fiir den Menschen zum absurdum, weil es logischem
Denken widerspricht. IThm gegeniiber hat sich der Mensch zu entscheiden.
Doch steht er bei dieser existentiellen Entscheidung vor der Moglichkeit des
Aergernisses, weil sich der Verstand am Paradox der Offenbarung stofht.

114



«Dieses Aergernis mufl immer erst durchschritten werden, wenn es zum
Glauben kommen soll» (S.64). Das Ja des Glaubens aber ist nicht ein ein-
maliges im Gegensatz zum sacrificium intellectus, das einmal vollzogen wird,
vielmehr mufl der Glaubende «in jedem Augenblick, in dem er glaubt, die
Mbglichkeit des Aergernisses fiir sich aufheben» (8. 65).

Damit erhebt sich die Frage nach der Art und Weise der Mitteilung dieses
Faktums. Diese Mitteilung hitte den Zweck, zur Wahl, das heiBt eben zur exi-
stentiellen Entscheidung aufzurufen. Diem zeigt in diesem Zusammenhang die
Eigenartigkeit des kierkegaardschen Glaubensbegriffes. Glaube ist darnach
zunéichst das allgemeine Organ fiir das Historische, das sich in das Historische
erster (der Gottmensch als Mensch) und zweiter Potenz (Offenbarung als
ewiges Faktum, Gottmensch als Gott) differenziert. Tritt der Glaube zum
historischen Faktum zweiter Potenz in Beziehung, dann hat er nicht nur die
allem Geschichtlichen anhaftende UngewiBheit, sondern das absurdum zu
Uberwinden. Das geschieht in der Situation der Gleichzeitigkeit. Denn hier
Verliert die lineare Zeit ihre Bedeutung, es gibt keine direkte Erkenntnis des
Historischen zweiter Potenz; das Faktum der Offenbarung 4Bt sich nie direkt
wahrnehmen, sondern nur glauben, was fiir den Augenzeugen ebenso wie fiir
die Spiteren zutrifft. Die Mitteilung des Faktums der Offenbarung beginnt,
Wwie der zweite Zwischenbericht ausfithrt, mit einer Wissensmitteilung, weil die
Qﬂfenbarung ein auBlerhalb der menschlichen Existenz liegendes Geschehen
}S’C- Dazu bedarf es jedoch der Autoritidt. Mit der objektiven Wissensmitteilung
Ist es aber nicht getan, weil dieses Faktum (Diem verwendet den Begriff mit
Vorliebe!) an die subjektive Existenz des Empféngers /Anspruch erhebt, als
die absolute Wahrheit. Dazu muB allerdings die direkte Mitteilung in die
Indirekte der Dialektik eingearbeitet werden. Kierkegaard verzichtet aus-
driicklich auf Autoritit, er redet ohne sie (S.81). Deshalb begriindet er die
Wahrheit der Offenbarung nicht, sondern entfaltet sie dialektisch, erdrtert
das Fiir und Wider, um dann den Zuhérer mit der Aufforderung zur Ent-
scheidung zu entlassen. Auch wirft er nicht seine eigene Person fiir die
Wahrheit der christlichen Offenbarung in die Waagschale, da er zwar wisse,
Was das Christliche sei, aber sich selbst nicht fiir einen Christen halten konne.
Christus allein ist diese Autoritit. Er <hat die Menschen nicht nur ,aufmerksam
8emacht!, auf die Entscheidung fiir oder gegen sich, sondern er hat dazu
8esagt: Selig ist, wer sich nicht an mir #rgert. Damit hat er ihnen die Ent-
Sc_}}Eidung freilich nicht abgenommen, aber ohne eine solche direkte Aussage
V‘{are die Forderung einer Entscheidung zwischen Aergernis und Glaube gar
Nicht sichthar geworden» (S.84). In Jesus Christus erhebt also die Wahrheit,
die er selher ist, durch ihre Existenz Anspruch auf den Gehorsam des Glaubens..

Indessen lehnt Kierkegaard jeglichen Versuch, die Tatsache der Offen-
barung durch direkte Berufung auf die Bibel, durch die Predigt mit Hilfe der
Ordination, durch die Existenz der Kirche oder durch das Sakrament zu sichern,
2 limine a},

II1.

Auf Grung seiner existenzdialektischen Haltung mulite Kierkegaard mit

;Er «bestehenden Christenheit», das heiflt konkret mit der dénischen Staats-

rche lutherischer Prigung, in Konflikt geraten. Ihr Reprisentant war Bischof

yhster und nach dessen Tod Martensen.

d enas Ringen Kierkegaards ging nun darum, das Bestehende wieder ins Wer-
.- ZU versetzen, also in existentielle Bewegung zu bringen. Dieser Aufgabe

W ; ) . . . .
ldmete er sich mit zunehmender Leidenschaft im letzten Abschnitt seines

d

115



Wirkens; 1850 erschien die «Einiibung im Christentums»! Dal} er sein Ziel nicht
erreichte, erfiillte ihn mit groBer Bitterkeit. Ein Hindernis war in seinen
Augen die enge Verbindung der Kirche mit dem Staat. Durch dieses Biindnis
wurde sie «ein Bestandteil der ,bestehenden Christenheit’»> (S.196). Staats-
kirchentum deformiert sowohl die Kirche wie den Staat. Denn die Kirche sollte
das Werden im Sinne der Existenzdialektik, der Staat dagegen das Bestehen
reprasentieren. Desgleichen erscheint ein christlicher Staat als Selbstwider-
spruch, ja Spiegelfechterei. «Eine vom Staat ausgehaltene Kirche hat... weder
die duBere noch die innere Freiheit mehr, diesem Werden zu dienen. Wie sie
als solche durch ihr Biindnis mit dem Staat in dessen Interessen verstrickt
ist und in weltlicher Klugheit fiir die Erhaltung des Bestehenden sorgen mulf,
so kann sie es auch von ihren Dienern und den einzelnen Gliedern nicht mehr
verlangen, dall diese im Glauben etwas wagen und Opfer bringen. Ja, sie
kann das nicht einmal wiinschen, weil sonst der Zustand des Bestehenden
offenbar wiirde» (vgl. S.120 ff.).

Mit der personlichen Haltung Kierkegaards hmg es zusammen, daf} er nicht
auf die Gemeinschaft der Kirche, sondern auf den Einzelnen allen Nachdruck
legte. Mit grofler Vehemenz suchte er die grofle Tauschung der «bestehenden
Christenheit» zu zerschlagen, daf3 in ihr «angeblich alle ohne weiteres Christen
sind». «Ein Christ werden, sich drgern oder glauben kann man... nur als ein
Einzelners (S.103). Nach Diems Darlegungen ist es immer der Einzelne, der
in die Nachfolge Christi zu treten hat. «Christus hat der Kirche seinen Sieg
nicht so als ein Depositum hinterlassen, da} der Einzelne durch den Anschluf
an die Kirche ohne weiteres an diesem Sieg teilbekidmes (S.104). Aus einem
mitgeteilten Zitat der «Einiibung im Christentum» geht hervor, dal Gemein-
schaft eine niedrigere Bestimmung als der Einzelne ist. Die Gemeinde gehore
eigentlich der Ewigkeit an, aber jeder hat am Tage des Gerichtes als Einzelner
Rechenschaft abzulegen. — Von da her muflite Kierkegaard zu einer sehr kri-
tischen Beurteilung der Reformation gelangen. Er befalite sich denn auch
eingehend mit Luther und studierte in erster Linie dessen Predigten. In den
Tagebiichern ging er wesentlich schiirfer vor, als in den &ffentlichen Werken,
so dafl sich Diem (S.182ff.) die Frage nach dem eigentlichen Kierkegaard
vorlegt. Er gelangt zur Ueberzeugung, dal die AeulBerungen der Tagebiicher
mit ihrer dullerst scharfen Luther- und Reformationskritik eine schwirmerische
Richtung einschlugen, die zur Ablehnung der Kirche liberhaupt fithren miifite
(vgl. S.175f.). Indessen zog Kierkegaard in seinem offentlichen schriftstelle-
rischen Werk diese Konsequenzen nicht. Er ist vielmehr «bis zum Schluf} das
bloBe ,Korrektiv' zur bestehenden Christenheit geblieben und hat in dialek-
tischer Bezogenheit auf die autoritative Verkiindigung der Kirche die Situation
fiir die ,Gleichzeitigkeit’ mit Christus zu schaffen gesucht» (S.182). Diem
wagt dann die Behauptung, was Kierkegaard gerne sein wollte, gehe aus
seiner Luther-Kritik hervor, was er aber gegen seinen Willen sein mulite,
zeige sein oOffentliches Werk. Zur Begriindung verweist er darauf, daB sein
Leiden als Christ und als Mensch unter sich selbst (Schwermut, Unfihigkeit
sich mitzuteilen und in ein unmittelbares Verhéltnis zu den Menschen seiner
Umwelt zu treten) ihn dazu trieb. «Er weil} es nicht anders, als da3 man unter
dieser Welt leiden mufl und daB es fiir ihn als Mensch keine andere Erlésung
von der Welt gibt, als ihr abzusterben. Aus all diesen Griinden liegt ihm all
das, was er in seiner Luther-Kritik vertritt, einfach menschlich am néchsten»
(S.184). — Luther gegeniiber erhob Kierkegaard den schwerwiegenden Vor-
wurf, er sei nicht bloBes Korrektiv geblieben, sondern Reformator geworden.
Aus einem Zitat: «Das lutherische Korrektiv bringt, wenn es selbstédndig das

116



ganze Christentum sein soll, die raffinierteste Art von Weltlichkeit und Heiden-
tum hervors (S.156). Zudem war Luther in der Schau des Dénen kein Dia-
lektiker, sondern «sah stindig nur eine Seite der Sache» (S.163); er ging nicht
weit genug zuriick und machte nicht gleichzeitig genug mit Christus (S.173).
Diem verzichtet ausdriicklich auf eine Ueberpriifung der kierkegaardschen
Urteile, betont jedoch, daB Kierkegaard in seinen offentlichen Schriften von
Luther «immer nur mit dem groBten Respekts sprach (S.156).

Diems Untersuchung der Existenzdialektik stellt mit grofer Klarheit wesent-
liche Erkenntnisse heraus, die ins Zentrum des Werkes dieses grofen christ-
lichen Denkers des 19. Jahrhunderts fithren. Biographische und psychologische
Aspekte erfahren nur insofern Beriicksichtigung, als sie zum Verstindnis des
Gedankengangs unbedingt erforderlich sind. Diem vermied dadurch eine psy-
chologistische Mifdeutung Kierkegaards, muBte hingegen als Nachteil in Kauf
nehmen, daB die ganze Darstellung der kierkegaardschen Existenzdialektik ein
sehr abstraktes Gesicht bekam, dem iibrigens auch die Diktion entspricht! Oft
werden entscheidende Einsichten in so knappe Form gegossen, dafl man gerne
eine breitere Ausfithrung gewiinscht hitte. Der Gegenstand der Untersuchung,
Wwie die Auseinandersetzung mit andern Interpretationen, etwa mit Emil
Brunner, oder mit Geismar und Logstrup, verleihen dem Buche groBe
Aktualitt, ’

Zum Schlul mége die Mahnung Diems noch hingesetzt werden: «Anstatt sich
mit Kierkegaards Werk in dessen geschlossener leidenschaftlicher Gesammelt-
h_Eit in eine dialektische Auseinandersetzung einzulassen, bei der man seine
Cigene Existenz einzusetzen hat, wird man die Existenz zum Gegenstand des

ozierens machen, und Philosophen und Theologen werden aus Kierkegaards
Werk die Bausteine entnehmen zu einem System des ,Existentiellen Denkens'.

nd der kleine, aber so iiberaus folgenschwere Unterschied wird ihnen véllig
entgehen, daf Kierkegaard ja nicht vom ,existentiellen Denken’, sondern von
dem |existierenden Denker* redets (S. 205 f£.). Rudolf Pfister

CHRONIK EINES LEBENS

Wer wie Siegfried Trebitsch! fast alle bedeutenden Zeitgenossen aus der
'elt des Theaters, der Literatur, Musik und bildenden Kunst im euro-
Paischen Kulturkreis zu seinen Freunden zdahlte, mit hochgestellten politi-
Schen Personlichkeiten freundschaftlichen Umgang hatte und Europa viele
lale kreuz und quer durchreiste, den vordern Osten und Nordamerika aus
Clgener Anschauung kannte und {iberall auf diesen Reisen literarische Be-
:le}}ungen kniipfte und geistige Abenteuer zu bestehen hatte, der kann etwas
eifzahlen. Diese Lebenschronik, geschrieben im Stil und in der Sprache des
lie }i‘hl‘enen Romanciers und Novellisten, enthidlt weit mehr als einen person-
Wohellg, nur aufs eigene Ich konzentrierten Lebensablauf. Der weite Weg vom
; Ehufeten Wiener GroBindustriellenschn bis zum angesehenen Drama-
nesr, Erzihler und weltbekannten, autorisierten Uebersetzer sémtlicher Biih-
Sche??\n’erkt—z G.B. Shaws und Paladin Shaws, dem Trebitsch im gesamten deut-
merl? Sprachbereich die besten Biihnen und Darsteller gewann, ist reich an
enswerten Etappen und Stationen. Trebitschs Lebenschronik wichst sich

! Siegfried Trebitsch: «Chronik eines Lebens». Versehen mit zahlreichen Photos
und faksimilierten Briefen, erschienen im Artemis-Verlag Ziirich.

117



zu einer unterhaltsamen und gehaltvollen Geistes-, Literatur- und Theater-
geschichte einer ganzen Epoche aus. Der Akzent liegt dabei aber micht auf
«Geschichte», sondern fillt auf das unmittelbare Geschehen; immer ist es
dieses, das lebendig Wirkende, Bewegte und Bewegende in seiner Direktheit
und Vordergriindigkeit, was den von der Fiille des Stoffes bedrdngten Me-
moirenschreiber darzustellen lockt. Dramatiker, Romancier und Novellist tei-
len sich dabei briiderlich in ihre Rollen. Auch der Lyriker tritt, das Ich be-
gleitend, ab und zu in Aktion. Doch das eigene Ich tritt immer nur so weit
ins Rampenlicht, als es zur Berichterstattung und Herausstellung anderer
notwendig ist. Die Freunde — sie sind in uniibersehbarer Zahl vorhanden —
von Rilke, Hofmannsthal, Stefan Zweig, Schnitzler, Bahr, Salten, Gerhart
Hauptmann usw. bis zu den Franzosen Courteline, Mendés, Puaux, den Eng-
lindern Shaw und Galsworthy, um nur ein paar der bekanntesten zu nennen,
leben in Trebitschs Erinnerungen nicht literaturgeschichtlich, sondern als
Menschen und Personlichkeiten fort. In unzdhligen Anekdoten, amiisanten
Historchen, aber auch wehmiitigen Nachdenklichkeiten iiber allzu frithen
Verlust, und in tiefgehenden Wiirdigungen ist eines jeden an besonderer
Stelle und zu gegebener Zeit gedacht. Trebitschs Erinnerungsvermogen ist
unerschopflich; bis in alle Einzelziige und Veréstelungen beherrscht es die
Szenen und beschwort die Realitdten des vergangenen Lebens. Immer ist es
die wirkliche, lebendige Gestalt und ihre plastische Gegenstidndlichkeit, um
derentwillen erzdhlt wird. Wenn es gilt, dem Freundesbild, etwa von Hof-
mannsthal, Rilke, Schnitzler, Bahr, Salten, Shaw oder Courteline usw. aus
der Erinnerung zu besonders schonem Glanz zu verhelfen, so kennen Tre-
bitschs Bemiihungen kaum je Hindernisse. Es ist in ihm ein unverwiistlicher
Glaube an das Gute im Menschen am Werk, und dieser schafft die riihrend-

sten Gedachtnisbilder. " Otto Basler

GEDICHTE BERGENGRUENS

Im Arche-Verlag liegt von Bergengruen seit einiger Zeit ein Band vor,
der «die reiche Ernte unverodffentlichter Gedichtes einbringt und «Die heile
Welts betitelt ist. Man wird dieses Buch fiiglich als lyrisches Hauptwerk des
Dichters ansprechen diirfen. Es zeugt dem Gehalt und der Form nach fiir
seinen starken Kiinstlerwillen und erhellt iberdies seinen Standpunkt in
unserer Zeit. .

Wenn wir aufmerksam in dem Buche bldttern, fallt uns gleich das Gekonnte
der sprachlichen Formung auf. Der Dichter ist zweifellos zu einer auler-
gewohnlichen Meisterschaft gelangt. Er bandigt und beherrscht seine Sprache
und lenkt ihren Lauf, wohin er will; die Hindernisse werden in raschem An-
lauf genommen, und auf verschiedenstem Geldnde bewdhrt sich ein immer
gleiches, meisterliches Konnen. Gereimte Formen werden vorgezogen; be-
sonders stark vertreten sind Vierzeiler von ménnlich-willentlicher Priagung.
Die Freude am Beherrschen der Sprache steigert sich zur Freude am sprach-
lichen Spiel als solchem, welches die Souverénitdt eines abstrakten Geistes
iiber die Belange der Welt aufzeigt und sicherstellt.

Und damit ist im Grunde schon etwas ausgesagt iiber das blol Formale
hinaus. So verschiedene Dinge in den Gedichten auch abgehandelt werden:
Hexen- und Gespensterhaftes, Legendires, Kirchliches, Philosophisches, Zeit-
genossisches und Romisch-Klassisches — so sind diese Verse doch alle nicht
nur in der Art und Weise ihrer sprachlichen Pridgung, sondern auch in dem

118



Sogenannten Inhalt «sicherstellig». (Dieser Ausdruck ist von Goethe in bezug
auf Schiller erstmals verwendet worden.) Sicherstellig — das heifit, daB} eine
ganz bestimmte, unverriickbare Weltanschauung immer und iiberall da ist
und daf} die Belange der Welt einem sichtenden und richtenden Geiste unter-
geordnet werden. Welches ist nun im Falle Bergengruens diese Welt-
anschauung? Wir diirfen sie wohl definieren als einen dogmatisch gefestigten
Kirchen- und Préadestinationsglauben. Die katholischen Symbole erscheinen
sehr betont in den Gedichten, oft sogar in befremdlich abstrakter Weise.
Uralte, auch dem AuBenstehenden vage bekannte Symbole sind da: Lamm,

Taube, Pfau, Lowe, Stier. Und alles wird in die Sicherheit des Dogmas ein-
b?ZOgen. Nun besteht ja gewill gerade heutzutage ein Anreiz in solcher
Sicherheit; denn grof} ist noch immer die Schar der Unberatenen, die sich im
Gewirre der Zeit irgendwie halten, stiitzen, festigen, versichern mochten;
und da vermag denn ein Dichter zu helfen, der sich so fest auf den Felsen
seines Glaubens gestellt hat. Und Bergengruen scheint sich dieser GewifBheit
durchaus zu erfreuen, die ihn hinaushilt aus dem Strudel des Nur-Verging-
lichen, in eine Héhe hinaushélt, die rings von den Schemen des Bleiben-
den und Giiltigen umstellt ist. Der Mensch vermag aber zum Giiltigen nicht
anders vorzustoBen denn durch Abstraktion. Die Fiille der Wirklichkeit wird
!01813 und bléasser, bis sie durchsichtig ist auf das Gesetz, das allen Dingen
Innewohnt. Die Abstraktheit Bergengruens verrit sich am deutlichsten in der
Sprache:

Von der Dinge Gestalten

bildlos, blicklos umstarrt,

atme ich unzerspalten

ewige Gegenwart. (160)

Man kann sich das hier Ausgesagte bildlich kaum vorstellen: weder das
Unzerspaltene Atmen noch das blicklose Umstarrt-Sein leuchtet ein; dagegen
besteht die innere Einheit solcher Verse in der Idee. In der Idee sind Raum
u.nd Zeit und Bildlichkeit iiberwunden, und alles Sinnliche tritt zuriick: Was
€inst und irgendwo und sichtbar gewesen ist auf Erden, es ist aufgehoben in
der Idee, um dereinst und irgendwo aufs neue in Erscheinung zu treten. In
der Idee st «ewige Gegenwart».

Am sinnlichsten, diinkt mich, wirkt Bergengruen dort, wo er das Tote, das

rause, das Schattenhafte beschreibt. Dort, wo die Hand mit der vor Alter
Seschrumpften Haut «sich schon lingst dem Sargesdunkel einkrampftes.

'ese Belange nimlich nihern sich, sozusagen von unten her, durch Negation
des Irdischen im Tode, dem Ewigen wieder an. Zwar kann auch das Schatten-

afte Gestalt gewinnen, als Gespenst: und so wundert uns nicht, dal neben
em Katholisch-Kirchlichen das «Wendische» eine Rolle spielt, nimlich eine '
unkle heidnische Mythen- und Zauber- und Gespenstertradition, die mit
Sawischen Einfliissen zusammenhingen mag bei einem Dichter, der aus dem
Ostlichen Rand- und Kampfgebiet der deutschen Sprache emporgekommen
iSt' Und hier gewinnt Bergengruen zuweilen einen siiflen Volks- und Mythen-
"Xl: Et\iva in dem unvergeBlichen Liede Duschkas, das auch in dem Roman

m. Himme] wie auf Erdens steht.

Vomle _Wir.kt sich nun die Blickrichtung vom Konkreten zum Abstrakten,
-y d]?m%hchen zum Ideellen in den Gedichten aus? Grofiartig daran scheint
Hint le §tete Bereitschaft des Dichters zum Aufbruch, zum Neubeginn, zum
Starl:"1"51011-Lassen all dessen, was abgelebt ist. Dafiir findet er immer wieder

€ und innerlich erlebte Worte. Das Anliegen -der Freiheit, der Freiheit

119



von den Dingen weg zu dem Gesetz hin, verbindet ihn mit Schiller und dar-
iiber hinaus mit den deutschen Barockdichtern des siebzehnten Jahrhunderts.
Es ist in diesem Zusammenhange hiibsch zu beobachten, dafl sowohl barocke
Formen (der Alexandriner!) wie auch barocke Motive («Grabschrift fiir ein
Kind», «Die Ruinen von Rom», «Auferweckung der Toten» und andere) gerne
bei Bergengruen erscheinen. Manche Strophe konnte, ihrem Versmal, ihrem
Tonfall und Gehalte nach bei einem Gryphius oder Fleming stehen. Man
vergleiche dazu das Gedicht <Auferweckung der Toten». Die Uebereinstim-
mung mit dem Barock ist verbliiffend. Die Rhetorik, das Pathos, der Herois-
mus und Dogmatismus: alles scheint sich zu decken. Wobei einer genaueren
Untersuchung abzukldren bliebe, was spontane Uebereinstimmung und was
Uebernahme einer kiinstlerischen Tradition ist.

Nun darf wohl auch das Negative dieser Kunst, dasjenige, was man
menschlich und kiinstlerisch nicht durchwegs billigen mag, umschrieben
werden. Weil das Welt- oder Gottesgesetz gegeniiber der Welt der sinnlichen
Erscheinung unendlich liberlegen ist, werden alle fallbaren Einzeldinge diesem
Gesetz gegeniiber gleichgiiltig. Es kommt ja nur auf die geistige Struktur
des Daseins an, auf jene hochste Ebene, wo aller Schmerz, aller Zufall, jede
Verstorung aufgehoben ist, also auf jene <heile Welts, die dem Buche den
Titel gegeben hat. Wenn aber das konkrete Einzelwesen, heifle es nun Busch
oder Wolke oder Frau oder Bliite, keinen eigentlichen Eigenwert besitzt,
so besteht die Gefahr, dafl gerade die Lyrik alle Innigkeit verliert; eine Ge-
fahr, der auch Bergengruen nicht entgangen ist. Die Bilder der Welt sind
ihm nur noch Bilder des groflen Gottesbuches, in denen er fliichtig blattert,
weil ja ihr Sinn, ihre Bedeutung, die einzig noch interessiert, zum vornherein
feststeht. Weil alle Dinge letzten Endes gleichgiiltig sind, kann sie der Dichter
summarisch aufzdhlen und in nicht endenwollenden Katalogen eines neben
das andere reihen. Solche Aufzidhlungen sind zahlreich vorhanden. Ein Bei-

spiel moge geniigen:

Nimm von der ungeheueren Palette,

nimm Farben, wie du magst! Nimm die Metalle,

nimm Ocker, Indigo, Ultramarin,

Azur und Inkarnat, Gold und Orange,

flamingofarbnen Flaum und Feuerzungen,

Perlmutter nimm und des Rubines Schrei,

der Winde Blisse und Durchsichtigkeit

Und Wasserdampf aus Niistern Behemoths.

Ergreif der Schlangen schillerndes Opal,

der Sterne Spriihn, des Wiistensandes Gelb,

der Lilie Schnee, der Unschuld Elfenbein,

das tiefe Violett der Bullezeit,

der Holle Rot, die Glut der Untergénge,

der Wolken finster drohendes Massiv,

das Licht der Offenbarung, das sie spaltet.

Wihl auch der Urnacht Farbenlosigkeit,

der Sintflut Grau, der Taube Silberglanz,

ergreif das Dunkel aufgespaltner See,

des Regenbogens frommen Siebenstrahl ... (Imago mundi)

So geht es in dem Gedichte seitenlang weiter. Vom Hohlentuff bis zur The-

bdischen Legion ist in ausgedehnter Rhetorik alles aneinandergereiht, was
irgend Namen hat auf Erden. Durch die massive Summierung verliert das

120



Einzelne jeden Wert. Das soll es wohl auch. Das andere aber diirfte kaum in
der Absicht des Dichters gelegen haben, nimlich die Inflation, welcher das
dichterische Wort durch ein solches Verfahren verfillt. Nichts ist hier zu
finden von jener «begliickenden Gefiihlstiefe», die doch auf der Umschlags-
klappe des Buches fiir die Gedichte in Anspruch genommen war; im Gegen-
teil, es ist alles nur gedacht und muB den Leser erkilten. Und auch der
gldubige Christ erbaut sich nicht mehr ganz am SchluB des Gedichtes, wo auf
einmal der Weltkatalog unterbrochen wird mit den Worten:

Nein. Nimm ein Stiick geschwirzter Buchenkohle
und mit zwei Strichen, lot- und waagerecht,
schreib auf das Holz handhoch ein Kreuz. So ist
des Weltgefiiges Inbegriff getan.

Ein solcher SchluBicoup mag im Sinne des Rhetorischen und Theatralischen
wirksam sein, und niemand wird diesen Kategorien in der Sprache eines
Dichters jeden Raum abstreiten wollen; aber hier, in Gedichten wie «Imago
mundi» oder «Lobsang und Lobrauch», sind wir einfach befremdet und
Vermogen im breiten Strom der Worte die innere Wahrheit nicht zu finden.
Gerne wenden wir uns deshalb von da zuriick zu schlichteren Stiicken wie
«Duschkas Lied» oder «Die Meise», wo die Sprache zarter und wirmer wird
und die Bilder sprechender; wo wir den Meister nicht linger kalt anstaunen,
ohne ihm doch mit dem Herzen zu folgen. Arthur Hiny

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Der arme Brecht Ibsens Wort, daB Dichten ein Selbstgericht ist, meint die
von Sezuan moralische Selbsterkenntnis in der Krise oder am End-
punkt des dichterischen Daseins. Auch wenn Dichten nicht
Zum Richten wird, kann Kunst nie etwas anderes sein als ein Sprechen von sich
Selbst; denn der Kiinstler ist auch in den Formen der abstraktesten Objektivitit
und der fernstgezielten Projektionen so vollkommen enthalten wie jeder-
In.ann in seiner verstellten Handschrift, welche die Deutung nur erschwert, aber
Nicht verhindert. Immerhin kénnen Widerspriiche zwischen Sein und Werk,
Zwischen Meinen und Gestalten, zwischen Denken -und Bilden Gegenstand
d*?s Werkes selber sein. Der Kiinstler kommentiert sich, wenn er zum Beispiel
Wie Thomas Mann mit seinen Antinomien ironisch spielt oder wie Bertolt
Brecht die politische Zweideutigkeit, die So-und-auch-anders-Losung des
1{-_01111us, die Problematik des Lebens im Kompromifl scheinbar als objektive
oglichkeiten wie im Galilei darstellt und als Gegebenheit im Guten Mann
von Sezuan,

Srecht kénnte dariiber hinaus sich selbst Symbol sein der heutigen Dualitiit
“Wischen einem bourgeoisen, ratlosen Anarchismus und einer Ausweichung
Xl d*‘:n Salonbolschewismus, wenn er nur den Mut hétte, seine soziologische
is;nblguitat als Zeitproblem marxistisch zu analysieren..Denn dieser Zwiespa.lt
dictht- aller Deutlichkeit in der Gesamtheit seint?-r dichterischen und anti-
einl, erischen Werke enthalten. Brecht gehort zwei Welten an, deren Unver-

| varkeit offenbar keine kiinstlerische Synthese zuliBt; denn der Mensch von
fisch und Blut und der Anhinger einer schiefen Theorie kénnen nicht in-

®hander wachsen, Der Lyriker blitht aus den Siimpfen einer zerfallenden

121



biirgerlichen Welt, und der Vagant wird von der Woge der Zeitgeschichte auf
das Geroll des geistigen Flachlands geworfen.

Dieser Kontrast ist nicht reizlos, aber fatal. Brecht kann als Profiteur eines
Regimes, dem er im Ernstfall mifitraut und aus dem Wege geht, nur ein Villon
ohne Galgen, ein Rimbaud ohne Sklavenhandel werden. Der Lyriker bedarf
des Hintergrunds von Zerfall und Verzweiflung fiir das Schaffen und fiir das
Wirken. Der Lehrdramatiker hat sich vom schépferischen Sumpfboden los-
gerissen, aber die Klasse, an die er sich wendet, hort nicht auf ihn, der ihr
nichts zu bieten hat. So steht dieser Vagant am Kreuzweg seiner Autostraflen,
von denen die eine in die angestammte Bourgeoisie, die andere in das Elend
des frohen Sowjetmenschentums fiithrt. Aber diesen fremden Sumpf zu be-
singen, ist Brecht nicht der Mann; jeder Lyriker schopft nur aus seiner eigenen
Krankheit. Die kapitalistische Bourgeoisie verhehlt nicht mehr ihr MiBtrauen
und ihre MiBbilligung, und die etatistische zeigt sich zugeknopft. Sie ver-
wendet zwar einen oft faszinierenden Autor zur Steigerung ihres eigenen
Prestiges und leiht ihm die Donnerkeile ihres Weltrevolutionsgepolters. Noch
erlaubte sie ihm bald in Hollywood, bald in Salzburg, mit seinen Schrock-
nissen das Kapital dreigroschenweise zu enteignen. Aber sie selber hilt sich
zuriick. Brecht wird in RuBlland weder gespielt noch iibersetzt. Die Biblio-
graphie des Brecht-Sonderheftes von Sinn und Form verzeichnet, charakte-
ristisch genug, zahlreiche englische, aber keine russischen Uebersetzungen.
Und Georg Lukacs, der zwar nicht immer das Gras Stalins wachsen hort,
behandelt in seinen Bilichern Brecht doch nur am Rande seiner Kritik, positiv
nur dort, wo er bescheidene Ansétze zum sozialen Realismus entdeckt. Kurz,
es ist fraglich geworden, wie lange die eine oder die andere Seite Brecht die
Narrenfreiheit gewdhren wird, ihrer zweideutig zu spotten. Denn im Grunde
ist die Zeit dafiir vorbei. Sie und Brecht selbst waren der ideologische Reflex
der weimarischen Schieberrepublik der Revanche, die im Geist der Rapallo-
politik salonbolschewistische Erpressungsmanéver begiinstigte, um im Einver-
nehmen mit der Balance of power Frankreich einzuschiichtern. Diese bolsche-
wisierende Intelligenzia war ullsteinwiirdig. Aber die verschérften Gegensitze
des kalten Krieges zwingen zu Entscheidungen. Der listenreiche Odysseus hilt
es nicht mehr fiir geraten, alles auf eine Karte und ein Kartenhaus zu setzen.
Findet sich diese Riickzugstendenz in seinem Werk ausgedriickt? Es ist nicht
das einzige Kreuzwortritsel, das der KompromiBller von Sezuan der Literatur-
kritik aufgibt.

Glanzender als Herbert Liithy im Monat (44) hat es noch niemand geldst.
Und wenn seine dreilig geladenen Seiten zu den besten Stiicken neuer Litera-
turkritik gehoren, so miiiten sie auch in eine Anthologie des modernen Pam-
phlets mit Auszeichnung aufgenommen werden. Das einzige, was ich Liithy
vorzuwerfen hitte — um ein subjektives Negativum vorwegzunehmen —, ist
die Ueberschitzung des Dichters. Bei einem so unbestrittenen Talent besteht
kein Grund, es mit einer Schutzwehr von Superlativen zu umgeben, die
lUbrigens immer aufgestellt wird, wenn Geschiitze gegen Brecht gerichtet
werden. Will der Angreifer seine Objektivitdt beteuern, die bekanntlich zu
den Todsiinden der bolschewistischen Kirche gehort? Vor Liithy hatte schon
Hannah Aremdt in der Neuen Rundschau (LXI/1) «keinen Zweifel daran, dafl
Bertolt Brecht der grofite lebende deutsche Lyriker ist». Und Benn, hélas?
Muf} {iberhaupt in einer Zeit der Leere ein Superlativ vergeben werden?
Im Hochland (XLIII/1) nannte Wolfgang Grozinger Brecht «vielleicht den
grofiten Dialektiker, den Deutschland seit Hegel hervorgebracht hat». Also
nicht Marx, In Wahrheit ist bei Brecht die Dialektik der Ausdruck einer

122



natiirlichen Widerspriichlichkeit, und wo der Widerspruch zum in flagranti
wird, diente er seiner politischen Wendigkeit. Wer Kunstzusammenh#inge spiirt,
wird Brecht auch in die Ni#he von Franz Marcs Blauen Pferden lokalisieren,
und wenn Brecht Cisars hochkapitalistische Reitschule mit einer Danae aus-
Stattet, auf der man blaue Pferde sieht, ist das freilich keine Dialektik, son-
dern schibige Unterwerfung unter die Generallinie des Kitschs. So ist auch
Liithys Bewunderung vor Brecht als «ungeheurem Konner» deplaciert und
durch seine eigene Bemerkung, 25 Seiten frither, in Frage gestellt: «Brecht
hat nie ein menschliches Antlitz, eine Menschengestalt gezeichnet»; was trotz
allem manchem bescheidenen Kénner des «Boulevard»-Theaters gelungen ist.
Als die hervorstechendste Leistung dieses Essays ist die sorgfiltige Auf-
teilung des Brechtschen Werkes in ein vorbolschewistisches, kiinstlerisch
lppiges und iiberzeugendes, und in ein bolschewistisch kahles zu rithmen.
Nur das Vorurteil wird behaupten, dafl dieses wohlerwogene und reichlich
belegte . Urteil vorgefait sei. Denn Liithy, der selbst eine strotzende, barocke
Prosa schreibt, steht mit der unverkennbar wahlverwandtschaftlichen Sym-
pathie des geborenen Frondeurs zu des «Teufels Gebetbuch», wie Karl Thieme
Im Hochland (1932) die Hauspostille genannt hat; er liebt die vegetative Fiille
des voraktivistischen Brecht aus der Leichenwelt von Georg Heym und Georg
Grosz, diesen Sumpfboden von Unrat, Faulnis, Salzwasser, der die Tages-
und Jahreszeiten «in der penetranten Terminologie der Verwesung geschil-
f]-el‘t, deren makabre Zirtlichkeit alle Poren dieser Lyrik durchtriankt und ihr
thren eigenartigen, unverkennbaren Klang verleiht. .., alles verschwimmt und
verschwamm, zerfliet und zerquillt in Brackwasser, Lauge und fauligem
Cocktail». Dieser Brecht war lebensgierig und stark, nichts war gemacht.
Brecht hafite den Heldentod in jeglicher Gestalt, und das Sterben fiir Spartakus
ehnte er — eine wertvolle Erinnerung — in seinem Heimkehrerdrama «Trom-
Mmeln in der Nacht» ausdriicklich ab. In der Landkarte des jungen Brecht
fehlte das bolschewistische RuBland ginzlich.
Liithy hat Brechts Amerikanismus nicht iibersehen, aber nicht geniigend
8ewlirdigt, Gewil gehort Brecht zu den «roaring twentiess des pariserischen
Merikanismus; aber er ist auch darin ein legitimes Produkt der Ebertschen
Auﬁenpolitik, und nichts demaskiert alle diese sich so wild gebardenden
evoluzzer tiefer als ihre geheimste Uebereinstimmung mit der deutsch-
burgerlichen Mentalitit des Zwischenkriegs. Ahrendt und Liithy iibersehen
a8 Gemeinsame der Signatur, weil diese Jahre offenbar vor ihrer Zeit oder
Vor ihrem politischen BewuBtsein liegen. Wenn Brecht sich schon selbst fiir
®lnen Marxisten hilt, muBl er es auch hinnehmen, als Ueberbau der politisch-
Okonomischen Basis seiner eigenen Zeit bezeichnet zu werden. Die Heim-
ebrer"Vaganten gerieten in die von Stinnes dirigierte Inflation, wurden mit
antifranzgsischen Slogans von Berlin, Moskau, London, New York aufgezogen
und leisteten jhren vollen Anteil an der Verbreitung des angelsdchsischen
argons in der Kultur des Zwischenkrieges. Aus Bertolt wurde Bert, er nannte
'e Lieder Villons «Songs» und versteckte hinter dem Jazz der Dreigroschen-
Oper ihren Ursprung. Dal Anglisierung und Bolschewisierung im Zeichen von
apallo identisch waren, ging iiber die Erkenntnisbereitschaft und -fahigkeit
s:jr Jeunesse dorée der Dreigroschenoper hinaus. Uebrigens hat Brecht diese
. nde Vergangenheit nicht blof in dem Vierzeiler <Hollywood» abgeschworen,
R\T €0 neuerdings auch in den 23 Strophen seines Gedichts «Verschollener
aufhm der Riesenstadt New York», veroffentlicht im Aufbau (VI/10), das sich
i:ben diese twentieth wortlich bezieht («In dem Jahrzehnt nach dem groBlen
B..0):

123



Welch ein Ruhm! Welch ein Jahrhundert!

Ach, auch wir verlangten solche breitspurigen Anziige aus groben Stoffen

Mit den Wattewiilsten an den Schultern, welche die Minner so breit machen

Daf} drei von ihnen den ganzen Gehsteig beanspruchen.

Auch wir versuchten, unsere Bewegungen zu bremsen

Die Hinde langsam in die Taschen zu stecken und uns aus den Stiihlen

In denen wir (wie fiir alle Ewigkeit) gelegen hatten, langsam
herauszuarbeiten

Wie ein ganzes Staatswesen, das sich umwilzt.

Und auch wir stopften uns den Mund voll Kaugummi (Beechnut)

Von dem es hief, daf3 er die Kinnladen auf die Dauer vortrieb

Und safen mit ewig mahlenden Kiefern wie in unaufhorlicher Frefigier.

Auch unseren Gesichtern wiinschten wir jene gefiirchtete Undurchsichtigkeit
zu verleithen

Des «poker face many, der sich seinen Mitbiirgern als unlosliches Ritsel
aufgab. _

Auch wir lichelten stindig wie vor oder nach guten Geschiften

Die der Beweis einer gut funktionierenden Verdauung sind

Auch wir tappten unseren Gegeniibers (lauter zukiinftigen Kunden)

Gerne an die Arme, Schenkel und zwischen die Schulterbliitter

Ausprobierend, wie man solche Burschen in die Hand bekommt

Mit schmeichelnden und zupackenden Griffen wie nach Hunden.

Welch eine Zuversicht! Was fiir ein Ansporn!

Diese Maschinenhallen: die grofiten der Welt!
usw.

Ach, ist der Ruhm, den Brecht da bereuend widerruft, nicht sein eigener
Song und der der Cliquen um den Malik-Verlag, der Briider Herzfelde und
der anderen heute entamerikanisierten Hofbolschewisten gewesen? Als die
deutsche Fronde amerikageil war, war die amerikanische europasiichtig. Als
Sinclair Lewis Babbit schuf, importierten die Brechts Babbits Kaugummi und
Pfeifen ins Romanische Café und zu Schlichter. Als Hemingway und Fitz-
gerald nach Paris gingen, trugen Brecht und Grosz amerikanischen Schulter-
schnitt. Und ist die Moral der Dreigroschenoper nicht grofbiirgerlicher
«Amerikanismus»? Die Songs von Weill quietschten jazzend «enrichissez-vous».
Und ihre Wirkung nahm den Besuchern die Magie, die Brecht an den Besuchern
der klassischen Oper befremdete, die in den Logenreihen sich wie Konige
fiihlten und erst das Lehrstiick der Bettleroper als Bekréftigung ihres edlen
Daseins genossen. Der Erfolg machte Schule, und die néchste Kabarett-
Operette von Mischa Spoliansky hiefl «Wie werde ich reich und gliicklich?».
Das ist die Kernfrage des armen B.B. in der ersten Halbzeit seiner Pro-
duktion, und wie sie gestellt war, beantwortete sie sich selbst: durch Mit-
macherei hinter der Maske des Frondeurs. Die Antwort in der zweiten Halb-
zeit ist weniger zwingend, und jetzt schaut die Verlegenheit der neuen «Lehre»
aus allen Lochern ihrer Konstruktionen.

Das Spielerische — nun folgen wir wieder Liithy — weicht in der Heiligen
Johanna der Schlachthife einer «groflen Wucht der Anklages; dal} diese ernst
gemeint ist, bezweifle auch ich nicht, nur ist sie eben nur Meinung und nicht
Schopfung. Neben der Johanna, die kompromiflos bis zum letzten geht, steht
schon Die Mafinahme, in der der Bedingungslose, der aus Mitleid bis zum
Ende geht, von der Parteikirche zum Tode verurteilt wird, wie Johanna von
der Kirche Roms. Dem Thema des Kompromisses bietet sich Galilei als erstes
Werk dar, von dem man nicht weill, ob es Selbstkritik verhohnt oder ver-

124



hiillt, wie die gute Frau von Sezuan nicht mehr recht weif}, wie es kam, daB
sie «mitmachte». An Dutzenden von Beispielen Liithys folgt man dem Seiltanz
Brechts zwischen Ergebenheit und Narrenfreiheit, die mit dem eigenen Kopfe
spielt. Hannah Ahrendt wies schon auf die starke Ballade vom Wasserrad im
Lehrstiick «Die Rundkopfe und die Spitzkopfe» hin, das auf den Nazismus
gemiinzt ist, aber wie viele andere antinazistische und -faschistische Gedichte
und Formeln, im rechten Augenblick zitiert, Brecht ein Visum nach Sibirien
in Aussicht stellt. Die stille Verhohnung des Elitenstaates trifft alle Eliten-
diktaturen. Und wenn Brecht in der neuen Suhrkampausgabe der Haus-
postille den «Gesang der Soldaten der Roten Armees streicht, den die Deutsche
Rundschaw (35) aus der Ullstein-Ausgabe von 1927 nachdruckt, so wird damit
die unverzeihliche Verhohnung der Staatsmacht nicht ausgeldscht.

Oft wurde nachts der Himmel rot

Sie hielten’s fiir das Rot der Friih.

Dann war es Brand, doch auch das Friihrot kam
Die Freiheit, Kinder, die lkam nie.

Wenn unser Leib zerfressen ist

Mit einem matten Herzen drin

Speit die Armee einst unser Haut und Knochen
In kalte flache Locher hin.

Und mit dem Leib, von Regen hart

Und mit dem Herz, versehrt von Eis

Und mit den blutbefleckten leeren Hdnden
So kommen wir grinsend in euer Paradeis.

Mit nicht wenigen Zitaten belegt Liithy Brechts parteipolitische Vertrauens-
Unwiirdigkeit. Und doch hat niemand seines Ranges tiefer aus dem Speichel-
echer, der Partei getrunken als er. Gerade das Liebenswerteste des echten
aganten, eher zu verkommen als sich zu beugen, geht Brecht ganz ab. Die
E_'I‘Eiheit der chinesischen, persischen, franzosisch- und deutsch-mittelalter-
Ichen Fahrenden war die, nicht ausgestoBen zu sein, sondern sich selbst aus-
ZuschlieBen. Brechts Weg vom schwibischen Binkelsinger der Verdammnis
Zum Hofdichter von Wilhelm Piecks Gnaden wiederholt im verkiirzten MaB-
Stab den Weg des deutschen Sturms und Drangs aus dem Grenzenlosen in den
Polizeistaat, Im Dschungel der Weimarer Republik blithten Reptile, Gift-
Pflanzen und Gedichte der Verwesung. Es bestand aber nicht der mindeste
C_;rund zum Verzweifeln, wenn Deutschland sich nicht selbst durch Angli-
Slerung und Scheinbolschewisierung den Weg iiber Paris nach Europa starr-
SInig verrammelt hiitte. Das zu begreifen ging iiber die bescheidene Intelli-
lgel}Zkraft der deutschen Bildungsklasse inklusive Brechts, der durch die Rat-
osigkeit seiner Opposition zu ihr gehorte und gehort. Dall er dem falschen

8 selbst sein poetisches Ingenium zu opfern bereit war, gibt seinen Lehr-
Stlicken einen persénlichen Anspruch auf mildernde Umstéinde.

Apollinaire Uebernational wie seine Namensreihe: Guglielmo Alberto Wladi-
Leb . miro Alessandro Apollinaire de Kostrov\fitzky war das Talent, das
des en, die Liebe, die Wirkung des groBen Verlaine-Schiilers Apollinaire,
erzﬁirll Lebensgeschichte sich allmiihlich lichtet. Wie ich schon in dieser Chronik
ieas te, h:';\t Marcel Adéma, der die Kartothek Apollinaires in Evidenz halt,
(fhWel.zer Herkunft Apollinaires aufgedeckt. Die Mutter war eine Polin,
Ngeliska de Kostrowitzky, der Vater, Francesco Flugi d'Aspermont, ent-

125



stammte dem engadinischen Geschlecht der Flugi. Ihre Familiengeschichte
hat E. Droz erforscht, und was er aus ihr in der Revue de Suisse (7) mitteilt,
tragt wesentlich zur schweizerischen Definition des Pariser Lyrikers bei. Die
Flugi waren Offiziere, Priester, Verwaltungsbeamte, ihre Muttersprache war
Ladinisch, ihre Verwaltungssprache Deutsch, ihre Bildungssprache Italienisch.
Ein GroBlonkel Apollinaires steht am Beginn der ladinischen Lyrik, seine
«Rimas rumaunschas» leben heute noch in der 1950 erschienenen Anthologie
«Musa rumantscha» fort. Dieser Conradin de Flugi erscheint auch im «Koénig
der Bernina» von J.C.Heer. Man kann annehmen, dal aus diesem sprach-
gemischten Kulturkreis Apollinaires Sprachtalent stammt. Es war ein Dialekt-
kenner ersten Ranges, brachte aus jedem Aufenthalt die Kenntnis der Sprache
und ihrer «patois» mit, schrieb nach wenigen Monaten Serbien eine bosnische
Novelle, verfalite dialektische Worterbiicher, und welchen Reimreichtum er
im Franzosischen entdeckte, wissen die Leser der Alcools und der Calli-
grammes. Die Bereicherung einer Sprache durch das Fremde wird vom Fall
Apollinaire eklatant bewiesen. .

Die auBergewohnliche Assimiliationsféhigkeit Apollinaires — vielleicht
wurde er deswegen so oft, selbst noch von Marcel Arland, fiir einen Juden
gehalten, vielleicht auch wegen zahlreicher jiidischer Themen seiner Dich-
tung — machte auch seinen rheinischen Aufenthalt fruchtbar. Ueber ihn sind
wir jetzt durch erstaunlichste Umstidnde griindlich informiert. Jahrzehntelang
suchte die Apollinaire-Forschung das Urbild zur Gestalt, die der Dichter in
seinem ldngsten und schonsten Gedicht La Chanson du Mal-Aimé verewigt
hat. Man vermutete vielfach Marie Laurencin. Da die Malerin aber damals
noch nicht in Deutschland lebte, glaubte selbst Paul Léauteud, daBl Apolli-
naires deutscher Aufenthalt so imaginir sei wie das Meer des «Bateau ivres.

Eine unerwartete Aufklarung verdanken die Apollinaristen einem deutschen
Studenten, Ernst Wolf, der fiir seine Dissertation, betitelt Apollinaire und das
Rheinland, nicht bloB betrichtliche Dokumente auffand, sondern auch die
Statten, an denen Apollinaire lebte, besuchte und Ueberlebende zu sprechen
das Gliick hatte. Apollinaire kam als Sekretdr der Gréfin Elinor von Milhau
in das Rheinland, lebte im Hause der Familie in Neu-Gliick, Bennerscheid
und Honnef und lernte die englische Gouvernante der kleinen Gabriele kennen,
eine Englanderin, Annie Playden. Kaum hatte Wolf seinen Fund im Mercure
de France von 1933 bekanntgemacht, als, wie jetzt L.-C. Breunig in derselben
Zeitschrift (1064) erzidhlt, Forscher anderer Lénder versuchten, die junge
Liebe von 1903 ausfindig zu machen. Und das Unwahrscheinliche wurde wirk-
lich. In einem New-Yorker Wolkenkratzer traf endlich Breunig die ungliick-
liche Liebe Apollinaires, die Robert Goffin, Marcel Adéma und Ernst Wolf
gesucht hatten. Es war naturgemill eine alte Dame, die in Kalifornien lebte
und dort zu ihrem grofiten Erstaunen von Goffin erfahren hatte, dafl sie die
Laura der neuen franzosischen Lyrik geworden sei, unsterblich, so lange man
Apollinaire lesen wird, und da3 der junge Hauslehrer, vor dem sie aus Lon-
don bis nach Amerika aus Furcht vor seiner Gewalttitigkeit geflohen war,
sie in ergreifendsten Strophen besungen hatte. Diese Puritanerin aux yeux
pervers ist auch die Loreley in Apollinaires Umdichtung von Brentanos
Ballade, die Landschaften und Volksstiicke der Gruppe «Rhénanes» der
«Alcools» gehoren zu den gemeinsamen Erinnerungen von Annie und «Kostro»,
wie sie ihn heute noch nennt. Die Landschaften des Gedichts «Le Vent noc-
turne» lagen sichtbar vor seinem Fenster im SchloB von Neu-Gliick, und so
kannte auch Miss Annie die deutschen Médchen und Jungen, die Zigeuner
und Handwerker der rheinischen Lieder und den Bauer Johannes Dahs, der

126



Kostro mit Eichendorff bekanntmachte, dessen «Zerbrochenes Ringlein» das,
Gedicht «Automne» zitiert. Apollinaires Landschaften geben treu und leicht
erkennbar reale Szenen wieder, und gerade weil Annie Playden erst jetzt
Kostros «Alcools» kennenlernte, bezeugt die Freude, mit der sie vertraute
Szenen und Menschen von 1903 wiedererkennt, die Treue der lyrischen Ver-
klidrung,

Apollinaire drohte Miss Playden wiederholt, sie zu toten, wenn sie ihn nicht
heirate, und nur weil er sie bei weiterem Widerspruch vom Drachenfels hin-
abgeworfen hiitte, nahm sie seinen Antrag an, um ihn, unten angekommen,
sofort zu widerrufen. Sie kehrte nach London zuriick, und da sie in Landor
Road wohnte, ist auch das Gedicht L’Emigrant de Landor Road nun auch
historisch lokalisiert. Streng puritanisch erzogen, litt Miss Annie an ihrer
gefdhrlichen Schonheit wie an einer Siinde, ihre Briider verlangten, sie solle
verschleiert gehen, und es ist zu verstehen, daf3 die bald lyrische, bald brutale
Reaktion Kostros auf ihre Schonheit das Madchen bis nach Kalifornien trieb.
Ihr eigener Glaube, daB Schénheit Gift sei, ging in die Verse iiber, die die
Greisin zum erstenmal las:

Tes yeux sont comme cette fleur-la
Violatres comme leur cerne et comme cet automne
Et ma vie pour tes yeux lentement s’empoisonne.

Apollinaires erotische Rastlosigkeit machte ihn zum Don Juan, der seine
eigene Leporelloliste sang. Wissender als Miss Annie, nahmen Marie Laurencin,
Louise de Coligny und Madeleine, «la petite fiancée d’Orans, an seinem Leben
"c_eil. Georges Reyer hat im Match (163) Bilder und Verse dieser Liebe ver-
Offentlicht. Apollinaire wollte auch Madeleine aus Oran heiraten, brach aber
pldtzlich die Korrespondenz ab, da er die Krankenschwester seines Militir-
hospitalg geheiratet hatte, um wenige Tage spéter an der Spanischen Grippe,
Zwei Tage vor dem Waffenstillstand, zu sterben. Noch zu Madeleine sprach
Kostro von einer englischen Gouvernante als seiner ersten Liebe. Das Merk-
wiirdige seines Liebeslebens war, daB der unehelich Geborene immer wieder
vom Leben verhindert wurde, sein Ideal, die Ehe, zu erreichen, und als er sie
érreicht hatte, das Leben sinnlos wurde und aufhorte. Ueber die «petite his-
toire» hinaus bestitigen alle diese Funde die Aufrichtigkeit des Dichters. Was
Selbst seine Freunde fiir «imagination» und <blagues gehalten hatten, war
Teine Wahrheit. Ohne sie wiirden seine schwerelosen Verse nicht das innere
Gewicht des Erlebnisses haben, das dieser Magier aus fremden Rassen in
franzisische Musik sublimierte.

E_i}le Nietzsche- Im Verlag Boar’s Head Books, vertrieben von Seven Sirens
Falschung Press Inc., erscheint ein nachgelassenes Werk von Nietzsche
, unter dem Titel My Sister and I, in englischer Uebersetzung

von Dr, Oscar Levy, der, wie man weiB, einen groBen Teil seines Lebens der
Aufgahe widmete, Nietzsche englisch und Disraeli deutsch zu verbreiten. Sein
ame steht mit dem Datum 1927 unter einem Vorwort voll der gréblichsten
nkenntnisse, zu deren Aufdeckung es keiner Nietzsche-Philologie bedarf;
S0 zum Beispiel liest man, da3 Nietzsche bei der Verdffentlichung der «Geburt
der '.I‘rag'ddie» Schopenhauer nicht gekannt habe. Es schien auch zu unwahr-
SchemliCh, daf} Nietzsche im Asyl von Jena dieses Buch geschrieben und her-
dusgeschmuggelt habe, bis es schlieBlich angeblich Levy in die Hinde fiel,
r:;—‘clillloc:h aber erst Jahre nach seinem Tode, aber mit dem Datum einer «Vor-
€ von 1927, verdffentlicht wurde. Die Fiélschung oder die verlegerische

127



Irrefiihrung ist offenkundig. Dennoch haben erst Ludwig Marcuse und Thomas
Mann im New-Yorker Aufbau, Walter A. Kaufmann in The Milwaukee Journal
(24-2-52) die amerikanische Oeffentlichkeit alarmiert. Kaufmanns Analyse in
Partisan Review (3) weist philologisch den Schwindel, aber auch die Abhédngig-
keit der Falschung von seinem eigenen Buch, Nietzsche: Philosopher, Psycho-
logist, Antichrist (Princeton 1950), nach. Da ein deutsches Manuskript nicht ein-
gesehen werden kann, zeigt Kaufmann an englischen Wortspielen, dal das
Buch englisch geschrieben wurde. So zitiert dieser Nietzsche die Bibel mit
einem Uebersetzungsfehler der King-James-Version, kritisiert Marx, den er
sonst nie erwidhnt hat, emport sich iiber die Unterdriickung des «Ecce homo»
durch seine Schwester, die das Manuskript damals noch nicht gekannt hat,
usw. Der Verfasser scheint der abenteuerliche Samuel Roth zu sein, Heraus-
geber pornographischer Zeitschriften wie Beau und Two Worlds Quarterly
und eines gleichgestimmten Vertriebs, der wiederholt von der amerikanischen
Polizei ausgehoben wurde. Sie soll angeblich schon 1927 den posthumen
Nietzsche verschleppt haben, von dem sich aber spiter die angebliche Ueber-
setzung von Oscar Levy gefunden habe. Tatséchlich hat Roth, Verfasser anti-
semitischer Pamphlete, 1926 nicht blof} einen posthumen Nietzsche, sondern
auch einen unbekannten Joyce angekiindigt — was an dem Joyce echt oder
gefdlscht war, weifl ich nicht, aber der damals verdffentlichte Protest gegen
dieses Publikation war von Croce, Einstein, Eliot, Gide, Hamsun, Hemingway,
Hofmannsthal, Th. Mann, Maurois usw. bis Valéry und Yeats mit dem kom-
pletten Alphabet des literarischen Weltruhms in 167 Unterschriften signiert.
Zuletzt erzdhlt Kaufmann die groteske Anekdote, dal den deutschen Univer-
sitdten nach dem Krieg der authentische Schnurrbart Nietzsches, vom Leich-
nam vor der Beerdigung abgeschnitten, zum Kauf (vergebens) angeboten
wurde. Aber auf die von Samuel Roth frisierte Periicke wird auch niemand
hereinfallen.

Kurze Chronik Auf der Berliner Tagung des westdeutschen Buchhandels

haben als Verleger Dr. Josef Knecht, als Autor Stefan Andres
bemerkenswerte Reden iiber die Pflichten ihres Berufes im heutigen Deutsch-
land gehalten. Knecht bekédmpfte die geistige Unordnung durch restauratives
Schrifttum, die Flucht in die Vergangenheit der Memoirenliteratur und die
dem neonazistischen Schrifttum geleistete Hilfe deutscher Verleger. Anders
stellt dem Schriftsteller, der sich weigert, die Maske des Volksdichters an-
zulegen, und jenem anderen, der das Volk heidnisch verachtet, den Kiinstier
gegeniiber, der nicht Weltanschauung in formaler Verpackung liefert, sondern
die Dinge und die Transzendenz nacherlebt und nacherleben 1it. Beide Vor-
trage sind im Borsenblatt fiir den deutschen Buchhandel (37) abgedruckt. —
Mit dem V. Heft ist der erste Jahrgang der als Manuskript numeriert gedruck-
ten Zeitschrift Castrum Peregrini abgeschlossen und mit Heft VI der Jahr-
gang 1952 erdfinet worden. Die Zeitschrift steht, vielmehr stand bis zu seinem
Tode, unter der Patenschaft von Carl August Klein, neben dem Wilhelm
Fraenger und Lothar Helbing wirkten. Herausgeber ist J. E. Zeylmans van
Emmichoven (Postbox 645, Amsterdam). Der Schlufbericht des fiinften Heftes
bestédtigt die tiefe Wirkung der Publikation auf Menschen, die ein musisches
Zentrum, eine Fortfliihrung des fordernden Erbes Georges und eine Ausein-
andersetzung mit der Zukunft wiinschen. Eine Wiirdigung des dichterischen,
biographischen und wissenschaftlichen Gehalts wird an dieser Stelle erfolgen.

Felix Stossinger

128



	Kleine Rundschau

