Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 2

Artikel: Martin Buber als Klassiker

Autor: Kerényi, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759299

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARTIN BUBER ALS KLASSIKER

Von Karl Kerényi

Dieser Hinweis auf Martin Buber — ein Hinweis, dessen nicht
er bedarf, wohl aber diejenigen, die ihn nur als Religionshistoriker,
Philosophen, Lehrer, Interpreten und Uebersetzer von hochster
Zustindigkeit und Sprachkunst kennen — legt sich selber eine
Beschrinkung auf, wenn er auf alles andere verzichtet und nur das
in ihm zeigen will, wodurch er bereits in die Reihe unserer Klas-
siker gehort.

Es wiirden eigentlich einige einzelne Hinweise auch geniigen,
um die Augen dafiir zu 6ffnen. Man nehme eine Jugendarbeit von
Buber in die Hand: die deutsche Auswahl aus den Reden und
Gleichnissen des Tschuang-Tse (wieder verdffentlicht in der
Manesse-Bibliothek der Weltliteratur 1951). Die Uebersetzung —
aus englischen Werken, mit Hilfe chinesischer Mitarbeiter — hat
noch kaum die Zustandigkeit der Buberschen Verdeutschungen
hebrdischen Schrifttums. Man lese aber die Studie, die als Nach-
wort folgt. Sie versucht die drei Grundméchte zu bestimmen, in
denen sich der weisende Geist des Morgenlandes aufbaut und von
denen der Okzident nur zwei — Wissenschaft und Gesetz — schop-
ferisch besitzt:

Die «Wissenschaft> umfafit alle Kunde von einem Sein, irdischem und
himmlischem, die niemals und nirgends voneinander geschieden sind, sondern
sich zur Welt des Seins zusammenschlieBen, die der Gegenstand der Wissen-
schaft ist. Das «Gesetz»> umfaBt alles Gebot eines Sollens, menschlichen und
gottlichen, die niemals und nirgends voneinander geschieden sind, sondern
§ich zur Welt des. Sollens zusammenschlieflen, die der Gegenstand des Gesetzes
Ist..., Zur Wissenschaft und zum Gesetz tritt als die dritte Grundmacht des
morgenldndischen Geistes die Lehre. Die Lehre umfafit keine Gegenstéande, sie
hat nur einen Gegenstand, sich selber: das eine, das nottut. Sie steht jen-
seits von Sein und Sollen, von Kunde und Gebot; sie weill nur eins zu sagen:
das Notwendige, das verwirklicht wird im wahrhaften Leben.

Vom Augenblick an, wo Buber die «Lehre» zu bestimmen be-
ginnt («...sie hat nur einen Gegenstand, sich selber...»), stockt
dem Leser, selbst wenn er als Okzidentale gerade dieser «Grund-
Macht» nicht besonders zugeneigt ist, der Atem: da schlug es ein,
Wie ein Blitz, da trifft es — sachlich und sprachlich. So spricht ein
Klassiker, keiner vom Orient, nicht einmal ein biblischer oder ein

89



spaterer Autor hebridischer Sprache, sondern ein «unsriger», auf
der Linie, die von den Griechen und Rémern zu uns fiihrt, und ein
Klassiker der deutschen Sprache, aus dem exemplarische Seiten
— pages choisies —, wie aus franzosischen Autoren {iiblich, vorzu-
legen leicht ware. Es liegt indessen nah, auch jenes Besondere,
worum sich unsere Klassiker immer bemiiht haben, von der Buber-
schen Bestimmung der «Lehre» ausgehend, es davon unterschei-
dend zu bezeichnen und zu zeigen, wie er selbst an jener, fiir den
Okzident charakteristischen Bemiihung teilnimmt.

Der wesenhafte Unterschied der Lehre von Wissenschaft und
Gesetz dokumentiert sich nach Buber auch im Historischen: «Die
Lehre bildet sich unabhingig von Wissenschaft und Gesetz, bis sie
in einem zentralen Menschenleben ihre reine Erfiillung findet.»
Thr Weg ist demgemaf nicht der zur Ausbildung einer Erkenntnis,
sondern eben dieser: der zur Erfiillung in einem zentralen Men-
schenleben. «Erfiillen» bedeutet in Paldstina wie in China: «Ein
Ueberliefertes aus dem Bedingten ins Unbedingte zu heben.» Die
Lehre entwickelt sich nicht: «Sie kann sich nicht entwickeln, nach-
dem sie in dem zentralen Menschenleben ihre Erfiillung gefunden
hat; sondern sie wird Regel, wie die Lehre Buddhas.» Buber cha-
rakterisiert auch den «zentralen Menschen». IThm schwebt dabei
nicht Laotse oder Buddha, vielmehr Jesus vor, obwohl er nicht
diesen Einmaligen, sondern den Erfiillenden iiberhaupt zeichnet
und auch ihn nur, um zu lehren, was Lehre ist:

In unvergleichbar hoherem Malle noch als vom groBlen Herrscher, vom
groflen Kiinstler und vom groflen Philosophen gilt von ihm, dal3 alles Zer-
streute, Fliichtige und Fragmentarische in ihm zur Einheit zusammenwichst;
sein Leben ist diese Einheit. Der Herrscher hat seine Vélkergestaltung, der
Kiinstler hat sein Werk, der Philosoph hat seinen Ideenbau: der Erfiillende
hat nichts als sein Leben. Seine Worte sind Stiicke dieses Lebens, jedes Voll-
strecker und Urheber, jedes vom Schicksal eingesprochen und vom Schicksal
aufgefangen, das Heer der Stimmen durch diesen Menschenleib ins End-
giiltige wandelnd, die schwache Regung vieler Toten in ihm zur Macht ge-
bunden, er das Kreuzesholz der Lehre, Erfiillung und Aufhebung, Heil und
Untergang. Darum gibt es Logia [Worte Christi], die kein Zweifel anzutasten
vermag und die sich, durch Geschlechter schreitend, auch ohne Schrift un-
vermischt erhalten kraft der Schicksalspriagung und der elementaren Einzig-
keit der erfiillenden Rede. Denn der Erfiillende... ist der einzigste Mensch.
Obgleich alles Suchen ihn begehrte und alle Einkehr ihn ahnte, wird er, wenn
er erscheint, von wenigen erkannt, und diese wenigen sind wohl gar nicht
von denen, die ihn ahnten und begehrten: so grol} ist seine Einzigkeit — so
unoriginell, so unscheinbar, so ganz und gar die letzte Echtheit des Menschen-
tums.

Sieht man Christus so, oder auch nur so an — daB} er von der
Christenheit als Gott und Erloser angesehen wird, ist fiir Buber

90



eine Tatsache von hochstem Ernst, ja, «der eigentliche Ernst der
abendlindischen Geschichte», den er zu begreifen sucht (<Zwei
Glaubensweisen», Manesse Verlag, Ziirich 1950, 11; «Die Chassi-
dische Botschaft», Verlag Lambert Schneider, Heidelberg 1952,
29) —, so wird es klar, daB3 der Okzident, sofern er christlich ward
und blieb, keine «Lehre» hervorbringen konnte, nachdem die
Griechen und Romer nicht dazu gelangt sind. (Der kynisch-stoische
Versuch gereichte zu Sonderlingen, allenfalls zu Mirtyrern und
zu einer geistigeren Herrschergestalt, nicht aber zu einem «zen-
tralen Menschen».) Dafiir ist im Abendland seit Homer eine andere
«Grundmacht> — neben der griechisch durchgeistigten Wissen-
schaft und dem romisch begriindeten Gesetz — am Werk: eine
Kunst der Evokation, deren Erfiillung Literaturwerke sind, nicht
der «zentrale Mensch», ihr Objekt und Subjekt aber der Mensch.
Es war keine unberechtigte Vereinfachung, wenn Goethe der
«Weltliteratur», deren Herannahen er begriiite, die griechische
Literatur als Muster mit der Begriindung zugrunde legen wollte,
in den Werken der Griechen sei stets der Mensch dargestellt —
allerdings mit Hinzufiigung eines seinem Ideal entsprechenden Bei-
worts: «der schone Menschy. Es ist zweifellos eine der Grund-
méchte des Abendlandes, diese Geistesmacht, die wir wvor der
«Lehre» und dann auch mit der «Lehre», in fruchtbarster, sich
selber steigernder Vereinigung mit ihr, gehabt haben und — davon
ist auch Buber ein Beispiel — heute noch haben: eine sich in
Werken des evokativen Wortes sich erfiillende Bemiihung um den
Menschen. Vélker des Okzidents haben diese Bemiihung von den
Griechen iibernommen und immer wieder zu einer Meisterschaft
gesteigert, der wir unsere nichtgriechischen Klassiker verdanken
und die tatsdchlich zu einer Weltliteratur in Goethes Sinne ge-
fiihrt hat,

Einen Namen haben wir fiir diese Geistesmacht nicht, wie schon
die Griechen keinen dafiir hatten. Eine Kunst ist sie wohl, aber
keine blofe Gestaltung, und auch in der Dichtung geht sie nicht
restlos auf. Hochstens umschreiben kann man sie oder in Gleich-
Dissen {iber sie reden. Man konnte sie eine belebende oder wieder-
belebende Macht nennen, wie diejenige war, die durch die Opfer-
handlung des Odysseus am Rand des Hades die Schatten zu
lebens. ynd geistvollen Wesen machte. Der Dichter oder Schrift-
§teller begibt sich mit jener Macht in ein Reich von Schatten, die
‘0 vergilbten und vergessenen Biichern gebannt sind und 148t sie
Wiederbelebt und durchgeistigt emporsteigen, oder er sucht eine

andschaft der Seele auf, eine tiefe Schicht seiner selbst, oder er
tut beides, wo eine Seelenschicht mit einer Schicht der Mensch-

91



heitsgeschichte zusammentrifft, eine Seelenlandschaft sich in einer
aulBlerhalb der Seele wiedererkennt. Er belebt das Schattenhafte,
143t das Stumme in Worten ertonen, macht Mensch und Welt
geistig transparent. Die Triger solcher Geistesmacht, unsere Klas-
siker, sind alle Entdecker und Eroberer, Zuriickeroberer wvon
scheinbar Verlorenem, und bei jeder Entdeckung, die ihnen schein-
bar auBerhalb des Menschen gelingt, Wiederentdecker des Men-
schen.

Etwas Gewaltiges im Menschen selbst sank im Abendland durch
die christliche Lehre — sofern es nicht in ihren Rahmen einging —
in Schattendasein hinunter, eben jener méchtige Bereich der Seele,
der in der Menschheitsgeschichte die groBlen religiosen Schopfungen
hervorgebracht hatte. Er wurde in der neueren Zeit gerade von
den grofBten Tragern der abendlandischen Geistesmacht, von der
wir reden, nicht mehr betreten, gefiirchtet, gemieden — bis zu
einem kindisch-verwegenen, namens Hoélderlin. Er war der erste
der Neuzeitlichen, der als Dichter und Seher dorthin durchbrach,
wo Buber als Forscher und Interpret, zuletzt aber auch als evoka-
tiver Schriftsteller, durch andere historische und geographische
Landschaften, doch in demselben Bereich des Menschlichen wan-
dert. Es sei durch Hoélderlins weit vorangehendes, auch heute noch
nicht ganz begriffenes Beispiel angedeutet, durch welches Gebiet
sich hier die bekannte Welt unserer Klassiker erweitert.

Es war ein von anderswoher kommender Besucher des religios-
schopferischen Bereiches als Martin Buber, aber in der Empfiang-
lichkeit und der Meisterschaft des richtigen Wortes mit ihm ver-
gleichbar, Romano Guardini, der die Ueberzeugung mit aller Ent-
schiedenheit aussprach, Holderlins Dichtung sei anderer Art als
jene, die sich in der Neuzeit herausgebildet hat: ein Urteil, das
nicht nur das seinige war, doch in dieser klaren Fassung kaum noch
vorgetragen wurde. Guardini wollte mit dem Abtrennen Holderlins
nicht sagen — wir folgen nun seinen Ausfiihrungen (Holderlin,
Verlag Jakob Hegner, Leipzig 1939, 11) —

die neuzeitliche Dichtung entspringe aus dem Belieben des Verstandes oder
des Willens. Auch in ihr waltet das Erlebnis, welches nicht erzwungen werden
kann; aber das unmittelbare der in sich stehenden Personlichkeit. Auch in ihr
vollzieht sich das Werden der Gestalt, welches Geist und Gemiit des Dichters
in Anspruch nimmt, so daB} er nicht mehr sich selbst zu gehdren scheint; aber
was da vor sich geht, ist, wenn auch noch so heftig erfahren, doch nichts
anderes als der Vorgang der Werkentstehung tiberhaupt. Jener Ursprung hin-
gegen, aus welchem Holderlins Dichtung kommt, liegt um eine ganze Ordnung
weiter nach innen oder nach oben, je nachdem man die Richtung einer Ent-
legenheit bezeichnen will, die nicht mehr dem Subjektsbereich angehort. Sein
Schaffen steht im Dienst eines Anrufs, dem sich entziehen nicht etwa nur

92



bedeuten wiirde, das eigene Werk zu versiumen, sondern einer das individuelle
Sein und Wollen iiberschreitenden Macht zu widerstehen — womit iiber die
Art dieser Macht selbst und den Sinn ihres Anrufs noch nichts gesagt ist. Was
hier waltet, beansprucht Auge und Mund des Dichters in einer anderen
Weise, als es der kiinstlerische Antrieb tut. Nicht nur stiirker oder erregender
oder tiefer vom Unbewuliten her, sondern wesentlich anders; so, daf} als ver-
pflichtendes Maf3bild nicht der autonome Kiinstler-Dichter, sondern der zu
religicsem Dienst gerufene Seher erscheint, in dessen Innerem die Beriihrung
geschieht, die Vision aufsteigt, und der Auftrag zur Botschaft gegeben wird.
Holderlin gehort in eine Reihe, welche durch Namen eines Dante, Aeschylos
und Pindar gebildet wird.

Ja, wir haben, um Holderlins Ort zu bestimmen, eine noch schéir-
fere Differenzierung vorzunehmen: sogar in jener Reihe kommt
ihm der Rang einer Unmittelbarkeit zum Schopferisch-Religiosen
zu, die weder Aeschylos noch Pindar besitzen und am wenigsten
Dante. Griechische Dichter der klassischen Zeit — und erst recht
der Florentiner —, wie sehr sich auch ihr Schopfertum am religiosen
Stoff bewihrt, stehen innerhalb der «Religion», wihrend da, wohin
Hélderlin durchdrang, Umgang mit Géttern stattfindet — auBerhalb
der bestehenden «Religion». Die Religion, die von diesem Umgang
ihren Ursprung nehmen konnte, ist hochstens im Entstehen be-
griffen. Man verweilt da in der Ursprungssituation der Religionen,
die dann — im Laufe der Geschichte — solch einen Zustand der
Unmittelbarkeit ablésen. Damit ist aber auch der Ort angegeben,
den zu finden, abzugrenzen — abzutrennen von der «Religion» —,
Zu verdeutlichen, in der Geschichte, in schriftlichen Ueberliefe-
rungen (fast immer: in «religiosen») aufzuzeigen Martin Bubers
leidenschaftliche Bemiihung immer war. Es gibt kaum noch
einen religiosen und seiner Religiositit bewuBten Religionsforscher,
der so streng iiber die Religion urteilte wie er. «Erst im Nieder-
gang, der bald nach dieser Erfiillung beginnt, vermischt sich die
Lehres — so sieht Buber deren Schicksal — «mit Elementen
der Wissenschaft und des Gesetzes. Aus solcher Vermischung ent-
steht eine Religion: ein Produkt des Verfalls, der Kontamination
und Zersetzung, in dem Kunde, Gebot und das Notwendige zu
einem widerspruchsvollen und wirksamen Ganzen verschweift
sind.» In der «Chassidischen Botschaft», wo Buber das Wichtigste
ausspricht, was seine religionsgeschichtliche Forschung ermittelt
hat, heiBt es geradezu: «Die Urgefahr des Menschen ist die ,Reli-
gion‘.» Und warum? Weil an der menschlichen Seite des Umgangs
mit Gott (oder auch mit den Gottern) etwas sich leicht ablést und
Verselbstindigt: die Formen des Umgangs, die seelischen Begleit-
UI.fnsténde, die Andacht, die Versenkung, die Verziickung, in einer

ilderreichen Religion — setzen wir hinzu — die Bilder selbst.

93



Dieses Abgeloste, sich Verselbstandigende — die Religion — tritt
leicht zwischen Gott und Mensch und ersetzt schlieBlich das Un-
ersetzbare, die Unmittelbarkeit eines fiir Gott und das Gottliche
offenen, empfianglichen und fruchtbaren Zustandes; wobei nicht
von einer Entwicklung die Rede ist, die von der «Lehre», sondern
von einer, die vom «Umgang» ausgeht. ‘

Welches immer die seelischen — eine auf das Biologische ge-
richtete Psychologie wiirde sagen: die «genischen» — Voraus-
setzungen eines solchen Zustandes sind, ist da eine der Genialitdten
der Seele (wenn man von Genialitit in Mehrzahl reden darf),
eine der vielen Begabungen der Menschen lebendig und das Gebiet
dieser Begabung ein Bereich des Allgemeinmenschlichen, nicht
weniger als das des dichterischen Genius, fiir Holderlin sogar beide
ein Bereich. In den «Ekstatischen Konfessionen» (FEugen Diederichs
1909) stellte Martin Buber eine Anthologie anndhernd dieses Be-
reiches aus den Bekenntnissen der Mpystiker zusammen. Sein
grofer Fund liegt aber auf einem noch mehr verdeckten Gebiet,
das zuerst in unser geistesgeschichtliches Bewuftsein mulite auf-
genommen werden. Es ist nicht die Aufgabe dieses Hinweises, auf
die Verdienste Bubers um die aufregendste Erweiterung unseres
geistesgeschichtlichen Horizontes, die wir in diesem Jahrhundert
erlebt haben, besonders einzugehen: es wire dann neben seinen
spater noch zu erwahnenden Werken auch G. G. Scholems «Major
Trends In Jewish Mysticism» (New York 1946) zu nennen. Nicht
einmal Bubers philosophische Gedankenwelt, in deren Mittelpunkt
die Unmittelbarkeit als Tatsache, Moglichkeit und Forderung der
menschlichen Situation steht («Dialogisches Leben», Ziirich 1947;
«Urdistanz und Beziehung», Heidelberg 1951) kann hier umrissen
werden, noch weniger seine Biographie. (Ueber seine ersten fiinfzig
Jahre gibt es ein besonders beachtenswertes Werk: Hans Kohns
«Martin Buber», Jakob Hegner 1930.) Nur so viel sei angedeutet,
als zum Verstidndnis seiner Entdeckung notwendig ist.

Von einer Entdeckung darf man hier erst recht aus dem Ge-
sichtspunkte der Weltliteratur reden, in die wir zwei Altersgenossen
Bubers und Kompatrioten seiner Jugend — den vier Jahre dlteren
Hofmannsthal und den drei Jahre alteren Rilke — bereits als Klas-
siker in ihrem Leben eingehen sahen. Wer die Stelle Bubers in
der deutschen Literatur angeben will, mul} sie zum Teil in der
Nihe dieser beiden, in der gleichen sprachlichen und geistigen
Atmosphire, zugleich aber auch in einer anderen suchen, die sich
weit iiber die Grenzen der von Wien aus bestimmten Kulturwelt
nach Osten und Norden hin erstreckte: in der Eigenwelt des
polnisch-ukrainischen Judentums. Dennoch wire es verfehlt, wenn

94



man ihn zu den literarischen Entdeckern, das heilit Schilderern
des Ostjudentums rechnen wollte. Er ist Ent-decker, das heiB3t
Auf-decker in der Grundbedeutung des Wortes, der in jener ost-
jiidischen Umwelt nicht weniger als in ihm selbst Verdecktes fand.
Er {ibertreibt kaum, wenn er in seiner «Chassidischen Botschaft»
bemerkt, nach der vedischen Opferlehre sei die rituale Formung
des Judentums der riesenhafteste Aufbau geistigen Sollens. Was
das an gefidhrlicher, schwer lastender «Religion» in Bubers Sinn
bedeuten muB, ist nicht leicht auszudriicken. Wie tief muBte er da
in ein «religioses» Schrifttum eindringen, bis er fand! «Erst immer
wieder von sproder, ungelenker, ungestalter Materie abgestofen,
allmihlich die Fremdheit iiberwindend, das Eigene entdeckend, das
Selbst anschauend, mit wachsender Andacht» — so erzidhlt sein
«Weg zum Chassidismus» (Frankfurt a. M. 1918) —

bis ich eines Tages ein Biichlein aufschlug, das <Zewaat Ribesch», das ist
Testament des Rabbi Israel Baal-Schem, betitelt war, und die Worte mir ent-
gegenblitzten: «Er ergreife die Eigenschaft des Eifers gar sehr. Er erhebe sich
im Eifer von seinem Schlafe, denn er ist geheiligt und ein andrer Mensch
worden und ist wiirdig zu zeugen und ist worden nach der Eigenschaft des
Heiligen, gesegnet sei er, als er seine Welt erzeugte.» Da war es, daB ich, im
Nu iiberwiltigt, die chassidische Seele erfuhr. Urjiidisches ging mir auf, im
Dunkel des Exils zu neubewulBter AeuBerung aufgebliiht: die Gottes-Eben-
bildlichkeit des Menschen als Tat, als Werden, als Aufgabe gefaBt. Und dieses
Urjiidische war ein Urmenschliches, der Gehalt menschlichster Religiositit.
Das Judentum als Religiositiit, als «Frommigkeit», als Chassidut ging mir da
auf. Das Bild aus meiner Kindheit, die Erinnerung an den Zaddik und seine
Gemeinde stieg empor und leuchtete mir: ich erkannte die Idee des voll-
kommenen Menschen. Und ich wurde des Berufs inne, sie der Welt zu ver-
kiinden.

Wir sehen hier vom Kiindertum Bubers ab und bleiben bei dem
objektiven Tatbestand, den wiederum Buber, nunmehr als Reli-
8lonshistoriker beschreibt: bei jenem Phéinomen der jiidischen
Geistesgeschichte, das die menschlich auch ungemein (wenngleich
anders als die Bewegung der Chassidim, der «Frommen» und ihrer
Meister, der Zaddikim, der «Bewihrten») lehrreiche, leider allzu-
Wenig bekanntgegebene Tragikomodie der «Messiasse» Sabbatai
Zwi und Jakob Frank — zum Teil in Gleichzeitigkeit mit diesem
letzten — ablsste und beseitigte. Fiinf aufeinander folgende Ge-
schlechter von Zaddikim ergaben zusammen — so schildert Buber
dieses AuBerordentliche («Die Chassidische Botschafts 34) —

e Schar religidser Personlichkeiten von einer Vitalitdt, einer geistigen

dchtigkeit und einer vielfdltigen Eigenart, wie sie nirgends in der Religions~
g.eschichte in einem so knappen Zeitraum beisammen waren. Aber das Wich~
tigste an jhnen ist, daf} jeden von ihnen eine Gemeinde umgab, die ein briider-

95



liches Leben lebte und es dadurch leben konnte, daf3 ein fiihrender Mensch
da war, der sie alle einander niherte, indem er sie miteinander dem n&herte,
woran sie glaubten. In einem sonst — auch im Osten Europas — religios nicht
sehr produktiven Jahrhundert hat die dunkle polnische und ukrainische
Judenheit das Grofite hervorgebracht, was es in der Geschichte des Geistes
gibt, grofler als alles einsame Genie in der Kunst und im Gedanken: eine
Gesellschaft, die in ihrem Glauben lebt.

Zudem war es ein Glaube von so konkreter Diesseitigkeit und
Unmittelbarkeit zu Gott, wie dies nur am Anfang — und am Ende
der Religion moglich ist, falls dieses Ende nicht zugleich das Ab-
sterben des Schopferisch-Religiosen bedeutet, sondern wo alles auf
die Notwendigkeit hinweist,

jetzt wieder zu einem' Anfang, zum Anfang eines wirklichen Lebens fiir den
wirklichen Gott in der wirklichen Welt zu gelangen.

Und dann die Schilderung dieses Zustandes, der beinahe die Ziige
hellenischer Religiositédt trigt:

Man darf und soll wahrhaft mit allem leben, aber man soll in Weihe mit
ihm leben, man soll alles, was man in seinem natiirlichen Leben tut, heiligen.
Kein Verzicht ist geboten. Man iBt in Weihe, man schmeckt den Geschmack
der Speisen in Weihe, und der Tisch wird zum Altar. Man arbeitet in Weihe
und hebt die Funken, die sich in allen Gerdten bergen. Man geht in Weihe
iibers Feld, und die stillen Lieder aller Kr#uter, die sie zu Gott sprechen,
gehen in das Lied unserer Seele ein. Man trinkt in Weihe mit den Gefihrten
einander zu, und es ist, als lernte man mitsammen in der Thora. Man tanzt
in Weihe im Kreis, und ein Glanz umstrahlt die Gemeinde.

So heifit es in der «Chassidischen Botschaft», S.47 und 62, und
solch eine Schilderung selbst eines historischen Tatbestandes wirkt
immer noch wie eine Verkiindigung. Sie ist gleichsam zweidimen-
sional, die exemplarische Vorderseite, noch nicht die Durchleuch-
tung eines menschlichen Phinomens, wie sie unsere «Weltliteratur»
fordert. Buber schritt weiter fort, er wurde zu einer Evokation
fortgetragen, die uns ganz anders noch als die sprachliche Voll-
kommenheit seiner Einsichten in die Phidnomene des Geistes den
Atem raubt. In diesem Fall ist die deutschsprachige Gestaltung
sogar sekundar. Das Werk, das auller den Dimensionen der Plasti-
zitit und Lebensfiille auch noch die der Seele und des Geistes hat
und Tiefsichten iiber die Absichten des Meisters hinaus — freilich:
vermoge dessen Meisterschaft — eroffnet, das Werk, wodurch
Martin Buber auf eine primire Weise in die Reihe der Klassiker
gehort, die fiir uns die Weltliteratur bilden, wurde von ihm zuerst
hebridisch und erst nachher auch deutsch verfafit. Es tragt den
Titel «Gog und Magog» (Lambert Schneider, Heidelberg 1949) —

96



hebriisch zuerst 1941 gedruckt —, brauchte aber keinen Titel zu
haben, es konnte auch einfach «Die Chronik» heiflen, wie es seiner
Bezeichnung entsprechend tatsichlich «eine Chronik» ist, doch eine,
die auf der Hohe der Prosaepik neben Meisterwerken, die friiher
«<historische Romane» genannt worden wiren — so neben Thomas
Manns «Erwihlten» oder Par Lagerkwists «Barrabbas» — in ihrer
einfacheren Art zu bestehen vermag.

Wie es sich mit dieser «Chronik» verhilt, sagt uns Buber im
Nachwort. Seine Verdeutschung des chassidischen Schrifttums be-
gann damit, daf3 er Legendenartiges nacherzihlte: die «Geschichten
des Rabbi Nachman» (1906), die «<Legende des Baal Schem» (1908).
Dann wandte er sich der Gattung zu, deren Stoff die chassidischen
Schriften fiillt: der <heiligen» Anekdote, nicht vollig beispiellos in
der Philosophen- und Asketenliteratur anderer Kulturen, hier aber
erst noch eine literarische Aufgabe. Buber 16ste sie in mehreren
Werken, die heute in den «Erzidhlungen der Chassidim» (Manesse
Bibliothek der Weltliteratur) vereinigt sind. Es ging da fast durch-
weg um die Verkniipfung einer Begebenheit mit einem Ausspruch,
da sich der chassidische Sinn, der auf die Einheit von aufBen ge-
richtet ist, im Faktum eben dieser Verkniipfung aussprach; die
Begebenheit muBte mit der duBersten Konzentration erzihlt wer-
den, damit der Ausspruch aus ihr hervorsteige. Damit war aber
gerade der epische Gehalt der chassidischen Ueberlieferungen nicht

erschopft. «Ich pflegte» — so berichtet Buber weiter im «Nach-
Worts —

auf Erzihlungen, die nicht anekdotisch erzihlt waren oder auf diese knappste
orm nicht reduziert werden konnten, zu verzichten, da es mir nicht darum
ZU tun war, iiberhaupt zu erzihlen, sondern darum, etwas Bestimmtes zu
erzihlen, etwas, das mir ungemein wichtig erschien, das erzihlt werden sollte
Um_i mulite, und das noch nicht richtig erzidhlt war, das richtig zu erzihlen
Meine Aufgabe war. Nun aber geriet ich an einen gewaltigen Komplex von
eschichten, die inhaltlich zusammenhingen; sie bildeten geradezu einen groBen
Yklus, wenn sie auch offenkundig von zwei verschiedenen, einander ent-
Segengesetzten Traditionen und Tendenzen aus erzihlt waren. Dieser Komplex
War nicht auszuschalten, zumal die Vorginge, die in seinem Mittelpunkt stan-
den, héchst bedeutsam waren. Sie waren vielfach in legendirer Perspektive
etrachtet, aber ihr realer Kern war unverkennbar. Es haben wirklich einige
addikim versucht, durch theurgische Handlungen (die sogenannte praktische
abbala) Napoleon zu dem ezechielischen «Gog des Landes Magog» zu machen,
auf dessen Kriege, wie einige eschatologische Texte verkiindigen, das Kommen
€S Messias folgen soll, und andere Zaddikim haben diesen Versuchen die
ung entgegengestellt, nicht durch dullere Gebirden, sondern allein durch

— ehr des ganzen Menschen sei der Anbruch der Erlosung zu bereiten. Und
das entscheidend Merkwiirdige ist: sie alle, die Wagenden und die
arnenden, sind wirklich innerhalb eines Jahres gestorben. Man kann kaum

finen Zweifel daran hegen, dall die Sphire, die sie, wenn auch von ver-

97



schiedenen Seiten her, betreten hatten, ihr irdisches Leben verbrannt hat. Es
war nicht ein Gebild der Legende, sondern schlichte Tatsache, dafl hier in
einem Kampf beide Teile vernichtet worden sind... Das «Epische» wurde
zur Pflicht. Nur dal} ich jetzt nicht, wie in meiner Jugend, frei schalten konnte;
ich hatte dem Gesetz der Zusammenhange zu gehorchen, hatte Fehlendes im
Sinn des Vorhergehenden und Nachfolgenden, im festen Sinn der Ereignisse
und der Charaktere zu ergénzen.

‘Das Grofe, das Buber mit diesem Erzihlungswerk geleistet hat,
sind nicht nur die gelungenen «Ergidnzungen»: das GroBle ist die
Evokation in der ganzen epischen Weltliteratur in solcher Glut und
AusschlieBlichkeit der religiosen Krifteentfaltung sonst nirgends
erscheinender Kédmpfer im Geiste und eben jener feurigen Sphire,
die sie selbst hervorgebracht hatten und in der sie ihr Leben ver-
brannt haben. Diese ist wohl — bei aller Verschiedenheit zweier
voneinander getrennten Welten — nur mit dem geistigen Feuer
zu vergleichen, von dem Holderlin nicht episch zeugt, sondern in
dem er mit seinen Hymnen lodert und sich verzehrt. Man bedenke
auch: weder den geistigen Brand im Osten noch diesen im Westen
hat Napoleon entfacht, und doch entziinden sie sich beide gleich-
zeitig und gleich gefiahrlich an ihm:

Aber der Geist dieses Jiinglings
Der schnelle miif3t er es nicht zersprengen
Wo es ihn fassen wollte, das Gefaf3?

— so Holderlins Gedicht «Buonaparte». Und hinter dem ersten
groflen Hymnus «Wie wenn am Feiertage .. .», 1800 entstanden, ist
nicht «Gog» der Bewegende, das Werkzeug Gottes — oder der,
die «iiber die Gotter des Abends und Orients» ist?

Denn sie, sie selbst, die dlter denn die Zeiten

Und iiber die Gotter des Abends und Orients ist,

Die Natur ist jetzt mit Waffenklang erwacht,

Und hoch vom Aether bis zum Abgrund nieder

Nach festem Gesetze, wie eins, aus heiligem Chaos gezeugt,
Fiihlt neu die Begeisterung sich,

Die Allerschaffende wieder.

Die ganze Tragik der groBen Hymnendichtung Hélderlins, die
iiber die Hohepunkte des Menschlichen im Hyperion, in den Elegien,
in allem Vorhymnischen hinaus in die feurige Sphédre des Sehe-
rischen gestiegen ist, wurde noch bei weitem nicht durchschaut
und am wenigsten von solchen Interpreten, die des groflen Schattens
im Hintergrund nicht bewullt geworden sind. Dieser Hinweis gilt
indessen nicht ihr, sondern vor allem der «Chronik» Martin Bubers.

98



Es gibt nichts Erschiitternderes in der Geschichte des Geistes als
die Verstiegenheit nicht bloB der Denker, sondern auch der Seher.
Die griechische Tragodie, in der Teiresias iiber Oedipus, den Macht-
verblendeten, siegt, kannte sie noch nicht und das Alte Testament
auch nicht. Diese «Hohe» der Menschlichkeit ist spédteren Zeiten
vorbehalten worden, und kein Werk unserer Zeit spricht dariiber
so eindeutig und klar wie die «Chronik»: als wollte Buber uns
diese Erschiitterung wie keine andere mitteilen. Entspricht fiir ihn
der Seher und Mensch der religiosen «Tat» immer noch der «Idee
der vollkommenen Menschen», nachdem ihm diese Evokation des
«Sehersy von Lublin gelang — oder nur einem Bilde des Men-
schen, zu dem auch solche Genialitidt gehort, welche aber ihrer-
seits auch tragisch werden kann? Die Manner des Feuers haben
auch mit groBen Dunkelheiten zu tun. Der Schiiler fragt in der
«Chronik» den Seher:

<...Rabbi», sagte er mit fast versagender Stimme, «was ist mit diesem Gog?
Es kann ihn doch da drauBen nur geben, weil es ihn da drinnen gibt.» Er
zeigte auf seine eigene Brust. «Die Finsternis, aus der er geschopft ist, braucht
nirgendswo anders hergenommen zu werden. . .»

Buber wiederholt dies in seinem letzten Werke, das mich erreicht
hat, in einem seiner weisesten Biicher — «Bilder von Gut und
Bése» (Jakob Hegner, Kéln und Olten 1952) —, und fiigt hinzu:
«Zum vollen Verstindnis der Stelle muB man sich die Zeit ver-
8egenwartigen, in der ich die Erzdhlung niedergeschrieben habe.»
Es muB die Zeit unmittelbar vor 1941 gewesen sein. Sein Herz ist
Mmit jenem fragenden Schiiler, der mit michtiger religioser Liebes-
energie die Umkehr will, nicht die Erstarkung des Bosen zur Vor-
bereltung des Guten, und neben dem die eine liebende Frau an
Verlassenheit stirbt, die andere zu keifender Widersacherin wird.
Martin Buber hat auch dieses GroBe geleistet: das Gute und das
B'dse das Heilsame und das Gefihrliche 148t er in seinem eigensten
und geliebtesten Bereich erscheinen. Seine Chronik erhebt sich
liber Zeit- und Volksbedingtheit, wie ein jedes Werk, das uns
<klassisch» ist.

99



	Martin Buber als Klassiker

