
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 1

Artikel: Kafka, pro und kontra

Autor: Anders, Günther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KAFKA, PRO UND KONTRA

REPLIK
auf Max Brods Kritik meiner Schrift «Kafka, pro und kontra», betitelt:
«Die Ermordung einer Puppe namens Franz Kafka.» N. S. R. Februar.

Von Günther Anders

Ehe ich auf Einzelheiten des Brodschen Angriffs eingehe, ein
Zugeständnis: Ich gestehe zu, in der Deutung des berühmten Briefes
an seinen Vater unrecht gehabt zu haben. Der volle Brieftext ist
tatsächlich kein Zeugnis der Kafkaschen voluptas culpae. Aber
wohlgemerkt: Er ist ein unrichtiges Zeugnis für einen wahren
Sachverhalt. Denn daß Kafka auf dem Im-Unrecht-Sein mit einer
ans Ja grenzenden Beharrlichkeit insistiert hat, ist unbestreitbar.
Die Tatsache, daß dieser Brief als Beweis nicht auslangt, entkräftet
die These nicht. Zeugnis dafür ist das Kafka-opus in toto. Besser,
im falschen Wagen am rechten Ort ankommen, als im rechten
Wagen am falschen Ort. Nichtsdestoweniger: Wer hier unrecht
hatte, war ich.

*

Um die Absurdität meiner Kafka-Deutung zu belegen, bedient
sich Max Brod einer synoptischen Gegenüberstellung von Kafka-
Sätzen und, wie er sie nennt, «Puppensätzen» aus meiner Schrift.
Seiner Konfrontation stelle ich die meine gegenüber:

Brod sagt:

Es sei meine Grundansicht,
«alles Dunkle, Abgründige
stracks aus der Welt wegzuer-
klären, wegzueskamotieren —
und es sei eine Schande, vor den
Grenzen der Menschheit
Ehrfurcht zu haben.» (S. 623.)

In meiner Schrift heißt es:

«Wie wahr auch die Antworten

der Wissenschaften sein
mögen, die Fragen der Religionen

haben eine ganz andere Art
von Wahrheit...» Ueber die
letzten Fragen «hat weder die
Wissenschaft noch die Philoso-

43



«Insofern sind die Schreckbilder,

die K. von der Willkür und
den bösen Ratschlägen der
Herrschenden malt, durchaus keine
Entstellungen', wie A. meint,
sondern getreuester Realismus.»
(S. 620.)

phie der letzten zweihundert
Jahre etwas aussagen können,
es sei denn, die eine oder die
andere habe eben noch
Restbestände christlichen oder
stoischen Geistes in sich
aufbewahrt.» (S. 81.)

*

«Aber K. ist weder... noch...,
sondern ein realistischer
Fabeldichter.» (Dies im 1. Paragraph
der Schrift, überschrieben: «K.
entstellt, um festzustellen.»)
Und: «K. beschämt die Muse des

Realismus, die sich errötend
davonschleicht» (nämlich weil sie
weniger realistisch ist als K.s
Fabeln). (S. 32.)

Brod zitiert als Widerlegung
meiner Kritik der Kafkaschen
Religiosität folgende Kafka-Passage:

«Der Mensch kann nicht
leben ohne ein dauerndes
Vertrauen zu etwas Unzerstörbarem
in sich. Glauben heißt:
unzerstörbar sein, oder richtiger:
sein.»

Genau das gleiche sage ich;
nur bewerte ich es anders: K.
mußte «aus dem Nichts den
Sprung ins ,Etwas' tun» «in
irgendein Etwas, oder in die
totale Bejahung des Seienden,
der bloßen Tatsache des Existierens

für K. blieb nur dieses
nackte Minimum».

*

«Entweder trügt mein Gehör», meint Brod nach seiner Synopsis
(S. 615), «oder diese beiden Zitatenreihen beziehen sich nicht auf
denselben Menschen.» Nach meiner Synopsis dürfte ich wohl
replizieren: «Entweder trügt mein Gehör, oder die Brodschen Behauptungen

beziehen sich nicht auf meinen Essay.»
Was nun freilich den «Menschen» angeht, so beziehen sich Brods

und meine Ausführungen tatsächlich nicht auf «denselben». Denn
ich spreche vom Werk Kafkas, nicht von Kafka, der Privatperson.
Nicht die empirisch-psychologische Realität Kafkas habe ich be-

44



handelt, sondern die — in seinen Romanen gestiftete — Kafka-
Welt mit ihren Figuren. Freilich scheint mir diese Welt, da Kafka
uns heute ja nicht privat, sondern in seinen Werken begegnet, und
da es das Werk ist, das heute (und nicht nur auf die Literatur)
wirkt, die Wirklichkeit Kafka. Solange die Differenz der Anvisierung

undeutlich bleibt, muß auch undeutlich bleiben, worauf Brods
Mißverständnis meiner Schrift beruht. Daß ich zum Beispiel, wie
Brod meint, Kafka als «dekadent» dargestellt hätte, ist (abgesehen
davon, daß ich diese kulturbiologische Vokabel nicht in den Mund
nehme) ein solches Mißverständnis. Oder wenn ich K. — hier liegt
für Brod der eigentliche Stein des Anstoßes — als «verschämten
Atheisten» bezeichne, so ist damit kein Urteil über die Privatperson

K. gefällt (von Verurteilung zu schweigen). Vielmehr habe
ich K., da ich ihn geschichtlich «wichtig nehme» (A. S. 8), in die
Geschichte einer Bewegung eingeordnet, einer Bewegung, die ich
«Re-religiosifizierung» genannt habe, und die, der
Säkularisierungsbewegung entgegengesetzt, säkulare, ja, atheistische Motive
in die Sprache der Religion wieder zurückübersetzt. Zugehörigkeit
zu dieser nun über hundert Jahre alten Bewegung, der die Größten
des neunzehnten Jahrhunderts und des beginnenden zwanzigsten
zugehörten, Wagner nicht weniger als Nietzsche oder Rilke, ist
keine Schande; und als Verunglimpfung kann man die Zurechnung

nur auffassen, wenn man eben Kafka «privat» nimmt..., was,
wie mir scheint, gerade Brod nicht tun dürfte, da er es ja war, der
Kafka der Oeffentliehkeit übergeben hat. In der Tat besteht die
eigentümliche Attitüde Brods darin, daß er den durch ihn öffentliches

«Eigentum» gewordenen Kafka weiter als privaten Fall zu
behandeln versucht; ja, daß er veröffentlicht und gleichzeitig die
Deutung des Veröffentlichten monopolisiert.

Daß die Grundeinstellung zu Kafka bei Max Brod und mir in
einem ganz entscheidenden Punkte differiert, liegt auf der Hand.
Meine Grundthese, daß bei K. mit dem «Jenseits» das «Diesseits»
gemeint sei, und daß die zahlreichen Transzendenz-Metaphern für
das Supranaturale in verhüllter Form die Unerreichbarkeit dieser
Welt anzeigen, ist eine These, die durch Diskussion nicht aus der
Welt geschafft werden kann. Daß es Partien des Werkes gibt, die
meiner These zu widersprechen scheinen, will ich nicht leugnen.
So wenig wie ich etwa leugnen würde, daß Gott bei Lessing eine
außerordentliche Rolle spielt; aber seine Erklärung (in der
«Erziehung des Menschengeschlechtes»), daß sich Gott durch die
Mündigmachung des ihn nun nicht mehr benötigenden Menschen
überflüssig macht, macht seinen Glauben eben zu einer «negatio
in affirmatione»; und von analoger Art scheint mir auch die Reli-

45



giosität Kafkas, da er durch die Art der Bejahung verneint. Max
Brods Indignation über meine sakrilegische Behandlung Kafkas ist
nun aber aus zwei Gründen besonders eigentümlich: 1. Während
er mir nämlich jedes Verständnis für Kafkas religiöse und
mythenbildende Kräfte abstreitet, erklärt er anderseits gerade diejenigen
inythen- und religionstheoretischen Teile meiner Schrift, die sich
nicht unmittelbar auf Kafka beziehen, für die «gelungenste Partie»,
und für Analysen dieser Art sagt er mir sogar eine kleine Zukunft
voraus. (Br. S. 623.) Verblüffend, daß meine «zweifellose
Begabung» (ib.) gerade vor seinem Monopolgegenstand versagen sollte.
2. Der zweite verblüffende Punkt besteht darin, daß, im Unterschied

zu Brod, die von ausgesprochen religiöser Seite stammenden
Besprechungen meinem Essay auch nicht mit einem einzigen Worte
Mangel an Religionsverständnis vorwerfen... (ein Umstand, den
ich nicht etwa dazu benutzen will, die Tatsache meines Nicht-
glaubens zu verundeutlichen). Die Erklärung für meine Kritik der
Kafkaschen Religiosität und deren Akzeptierung in religiösen
Blättern ist einfach die, daß ich, weil ich Religion zu ernst nehme,
mich weigere, in einer Credo-losen Religiosität Religion, und in
einem großen Fabeldichter schon einen «homo religiosus»
anzuerkennen. Tatsächlich fand ja die Investitur Kafkas als «homo
religiosus» in der Literatur statt (A. S. 72) ; wenn es also die Schriftsteller

sind, und nicht die Gläubigen, die die Kritik Kafkäs als
sakrilegisch empfinden, so ist das nur folgerichtig. Im übrigen
habe ich auch diese «Religiosität ohne Religion» (die deutlich mit
Schleiermachers Reden anhob) nicht etwa lächerlich gemacht,
vielmehr versuchte ich in meinem Paragraphen «Apologie der Halbheit»

(A. S. 80) sie geschichtlich plausibel zu machen. Wenn ich K.
der Bewegung zurechne, so bedeutet das also wieder nicht, daß
ich ihm die Zensur erteilte, privatim «lau» gewesen zu sein.

Trotz alledem: Eine Kritik ist meine Schrift natürlich. Und nicht
nur eine Kritik der geheimen (mit dem anonymen Nachleben des
Faschismus zusammenhängenden) Motive der Kafka-Mode. Aber
Kritik heißt eben: Auseinandersetzung mit der Position eines
Mannes; und Prüfung der ausgesprochenen und impliziten Maximen
eines Autors auf ihre Vorbildlichkeit. Die in meiner Schrift
vorkommende Aussage, die Max Brod so anstößig und engstirnig
findet, Kafka sei nämlich ein «moralisch unverwendbarer Autor»
gewesen, sollte niemanden, der mit der Geschichte der Religionen
und der Philosophie so vertraut ist wie Max Brod, befremden.
Gleich, ob wir dabei an Piatos Angriff auf Homer denken, oder
an Tertullians Kritik des hellenischen Kulturbegriffs oder an
Rousseau oder Tolstoi, immer mußte in solcher Kritik die Wahr-

46



heitsliebe enger wirken als der Geschmack. Denn im Vergleich mit
den tausend Gewändern des Schönen ist die Wahrheit verflucht
armselig. Daß die Frage: «Was ist bei einem Schriftsteller verbindlich?»

unfair scheint gegen die Fülle des Talents oder der Genialität,
hat schon Kierkegaard endgültig formuliert. Aber sie scheint
unfair, weil sie ernst ist. Das Odium dieser Unfairneß habe ich in
meinem Essay auf mich genommen. Und da selbst Max Brod mir
ein gewisses Verständnis für «einige Facetten der ästhetischen
Wirkung K.s» zugesteht (Br. S. 613), brauche ich in dieser Hinsicht
wohl kein allzu schlechtes Gewissen zu haben.

DUPLIK

Vow Max Brod

In seiner Replik hat Günther Anders, wie mir scheint, kein
neues Beweismaterial gegen Kafka und gegen meine Verteidigung
Kafkas beigebracht. Ich darf also kurz sein, was mir bei meinem
starken Unbehagen gegenüber allem Polemischen leicht fällt.

Einig sind wir beide, Günther Anders und ich, in der Erkenntnis,
daß der Hintergrund der Dichtung Kafkas unendlich düster, daß
seine Darstellung, welche die von uns heute erlebte Welt als grauenhaft

verworren und im Zustand der Zersetzung zeigt, von einer
nicht zu überbietenden Schärfe ist.

Aber nun kommt der Unterschied: Ich sehe die Größe Kafkas
darin, daß er auf diesem Hintergrund einer bösen Welt zu einer
Position des stärksten Glaubens an Gott und an die Freiheit des
Menschen zum Guten gelangt ist und uns somit einen Weg der
Befreiung weist (sei es auch einer sehr schwierigen, sehr oft in
die Irre gehenden und stets von Gefahren bedrohten Befreiung).
Bas kürzlich erschienene, höchst bewundernswerte Buch von Fritz
Medicus «Menschlichkeit» sowie der «Philosophische Glaube» von
Jaspers gehören in die gleiche Linie wie Kafka.

Günther Anders dagegen will Kafka als Ungläubigen kategori-
sieren. Nach Anders hat Kafka die Bosheit und Verworrenheit der
Welt nicht bloß beschrieben, sondern auch noch überdies bewundert

und damit ideologisch dem Faschismus vorgearbeitet. «Die
Zeit solcher Bewunderung ist vorbei», sagt Anders in seiner
Broschüre sehr richtig (S. 59). «Es gibt Wichtigeres zu tun, als die als

47


	Kafka, pro und kontra

