Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 20 (1952-1953)

Heft: 1

Artikel: Manzoni und das Christentum
Autor: Lernet-Holenia, Alexander

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759292

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MANZONI UND DAS CHRISTENTUM

Eine Rede, in Rom gehalten

Von Alexander Lernet-Holenia

’

Von den «Verlobten» des Manzoni mag es im ganzen schon zehn
oder elf deutsche Uebersetzungen gegeben haben, als mir der
Ziircher Manesse Verlag, vor mehr als drei Jahren, das Buch er-
neut anvertraute, damit ich’s verdeutsche; und so wird denn meine
eigene Uebersetzung, die nun vorliegt, das Dutzend voll gemacht
haben.

DaB man sich seit dem Erscheinen des grolen Romans, nicht wie
im Falle so und so vieler andrer, selbst der bedeutendsten klassi-
schen Werke, mit einer einzigen oder hochstens zwei und drei
Uebersetzungen begniigt, sondern da3 man ihn immer wieder iiber-
setzt hat, spricht entweder fiir die fortwahrende Lebendigkeit des
Werkes, das, hundertzwanzig Jahre lang, von jeder Generation neu
assimiliert werden wollte; oder aber es geht daraus die ‘besondere
Schwierigkeit, das Werk zu verdeutschen, und die Unzulinglichkeit
der beziiglichen Versuche hervor. Ja, vielleicht beweist sich daraus
auch beides zugleich, oder man darf aus alledem sogar auf gewisse
fiir den Roman und den Autor charakteristische Mangel des Ori-
ginals schlieBen, auf Schwichen, iiber die man im Italienischen,
von der Ursprache getduscht, hinwegliest, die jedoch in der weit
weniger liebenswiirdigen Uebersetzung wie unter einem Vergrofe-
rungsglase an den Tag treten. Die Faszination aber, die von eben
diesem Original, eben diesem Autor dennoch ausgeht, veranlafBt die
Uebersetzer immer wieder, {iber die vorhandenen Defekte durch
den Versuch hinwegzukommen, den Text nicht nur zu verdeutschen,
sondern auch zu iiberarbeiten oder mindestens neu zu redigieren.
Das geschieht in den #lteren Uebersetzungen durch Striche, wie
Goethe deren hochst radikale vorgeschlagen hat — und wir’s nach
ihm gegangen, so hitte das Werk alles historisch Interessante ver-
loren; oder es erfolgt, in den neueren Uebertragungen, durch Zu-
sammenraffung des Textes und Umstellung von Sétzen, ja von
ganzen Partien, was wiederum die Einfiigung verbindender Worte
und erkldrender Abschnitte, die nicht mehr vom Autor selbst, son-
dern schon vom Uebersetzer stammen, notwendig macht.

12



Ein wenig riicksichtsvolles, ja ein respektloses Verfahren, wird
man sagen. Aber es drangt sich wie von selbst auf, denn dal3 der
Roman, bei allen seinen Wundern, auch Schwichen aufweist, ist
mit dem besten Willen nicht zu leugnen; und seltsamerweise sind
diese Schwichen in den spdteren Fassungen grofler als in den
fritheren, so daf} der Eindruck entstehen mul3, Manzoni habe durch
seine fortgesetzten Ueberarbeitungen sein Werk nicht verbessert,
sondern verschlechtert oder wenigstens iiberladen. Es ist ja bekannt,
dafB3 der Empfang, welcher der Erstausgabe durch die Kritik bereitet
worden ist, den empfindlichen, ja iiberempfindlichen Autor zutiefst
verstimmt hat. Dies mag freilich nicht, oder nicht nur, verletzte
Eitelkeit schlechthin, es kann auch eine Art verwundeter Heimat-
liebe gewesen sein. Denn weniger fiir sich selbst als vielmehr fiir
Mailand, fiir die Lombardei, ja fiir ganz Italien glaubte er den
Roman geschrieben zu haben. Zudem lebte er von Geburt aus in
einer viel zu hoflichen Sphédre, um den Anwiirfen des Alltags
gewachsen zu sein, er hielt sich, gesellschaftlich, in einer Idealwelt
auf, und obzwar er gewil} nicht mehr gerne daran erinnert wurde,
daB3 die Bauern sogar den Hofhund seiner Vorfahren zu griiflen
und ihm zu sagen gehabt hatten: «Reverissi, sior ca», so hatte ihm
das Volk, mit dem er umzugehen liebte, immer noch mit aller Ehr-
furcht zu nahen. SchlieBlich war er auch nicht ganz gesund, zum
Beispiel litt er an Platzfurcht — kurz nach dem Zusammenprall,
den er mit der Kritik gehabt hatte, verzichtete er ein wenig weh-
leidig auf die Abfassung weiterer epischer Werke, wendete seine
Arbeitskraft, oder was ihm davon verblieben war, jedoch mit jeder
neuen Auflage an die Verbesserung des ersten, das sein einziges
bleiben sollte, und das hat dazu gefiihrt, daf} sich die letzten der
zu Manzonis Lebzeiten erschienenen Auflagen der «Verlobten»
unter der Last ihrer Zutaten nur mehr mit Miihe weiterschleppen.

Alles in allem also war er durchaus kein literarischer Gewalt-
mensch, aber dergleichen Beispiele von iiberirritierbaren Autoren
aus gutem Hause gibt es einige; und in diesem Zusammenhange
wire auch auf unsern August Platen hinzuweisen. Sorgfiltige
Erziehung und gesellschaftliche Stellung verfiihren solche Dichter
nur zu oft zu einer Art von — freilich hochst sublimem — Dilettan-
tismus; denn sie halten sich lieber an das liebenswiirdige oder zu-
mindest diplomatische Urteil von ihresgleichen als an die Meinung
der nicht immer zu guten Manieren verpflichteten Oeffentlichkeit.
Aber den Stab iiber solche Autoren zu brechen, fillt dennoch
schwer, hiele das doch nichts anderes als die zartesten Geheimnisse
von dichterischen Seelen, die sich eben so und nicht anders ent-
wickelt haben, mit briisker Hand verletzen. Denn der gleichen

13



Veranlagung Manzonis etwa, auf deren Rechnung wir die Mingel
seines epischen Werkes setzen, verdanken wir ja auch die beriihm-
ten Schonheiten dieses Werkes: die reine Zeichnung der Figuren,
den vollendeten Mechanismus der Handlung, das Betorende seiner
Landschaften, die Schilderung der Pest in Mailand, deren Schauer-
lichkeit an gewisse Abgriinde in der Seele unseres Adalbert Stifter
erinnert, und die ganze Ueberfiille anderer Vorziige. Der unauf-
falligste und zarteste, aber nichtsdestoweniger mit unbeirrbarster
Hand gezeichnete Vorzug des Werkes ist jedoch die wahre Christ-
lichkeit gewisser Figuren; und darauf will ich in dieser christlich-
sten aller Stddte vor allem hinweisen — doch nicht eigentlich, oder
nicht nur, um der Gldaubigkeit, um der Religiositit willen, sondern
auch, oder vor allem, wegen des dichterischen Wunders, das sich
aus dem Anlasse der Niederschrift dieser Dinge vollzogen hat und
das ich iiber meiner Arbeit, die unvergleichlich eindringlicher war
als alles bloBe Lesen und Wiederlesen, recht eigentlich fiir mich
entdeckt habe.

Von Grund auf christlich zwar sind alle Figuren des Werkes,
selbst die ausgemachtesten Galgenstricke, und ohne diese allge-
meine Christlichkeit Italiens und der damaligen Zeit sind sie gar
nicht denkbar. In drei Hauptfiguren aber ist das wahre Anliegen
des Christentums dargestellt und herrlich abgewandelt: im Kardinal
Federigo Borromeo, im Klostergeistlichen Christophorus und im
Dorfpfarrer Don Abbondio.

Der Pater scheint mir in der genauen Mitte zwischen dem Kar-
dinal und dem Pfarrer zu stehen, ja er ist, fiir mein Gefiihl, gerade-
zu der Drehpunkt der Waage, deren eine Schale, mit den Tugen-
den des Kardinals beladen, tief hinabsinkt, wéhrend die andere,
in der die Untugenden des Pfarrers liegen, fast schwerelos empor-
schnellt; und der Pater steht auch sozial zwischen dem Pfarrer und
dem Kardinal. Er ist der Sohn eines Kaufmanns, der einen Adeligen
spielen wollte, er hat in seiner Jugend, bei dem Versuche, auch
seinerseits ein adeliges Leben zu fiihren, einen Menschen im
StraBengefechte erstochen, er trigt unendlich schwer an der Last
seiner Reue; denn als Angehoriger des Dritten Standes, der fort-
wahrend zum Adel hinauf will und immerzu in Gefahr schwebt,
zum niederen Volke zuriickzusinken, fiihlt er genau, daf} seine Tat
ebensowohl auf Grund der Halbheit seiner Vorstellungen wie der
Halbheit seines Standes geschehen ist, er entwindet sich diesen
Halbheiten unter unséglichen Leiden und er trégt schlieflich das
Kreuz Christi mit fast noch groBerer AusschlieBlichkeit und In-
brunst als selbst der Kardinal, der «lichte Kardinal», dem es, weil
er geborener Grandseigneur ist, weit leichter féllt, ein guter Mensch,

14



ein guter Christ zu sein als dem Pater, der sich aus dem Alltag und
seinen Niedrigkeiten erst hat losringen miissen, und als dem
Pfarrer, der gar nicht erst den Versuch macht, sich daraus loszu-
ringen, sondern der hoffnungslos, ja mit innerer Ueberzeugung
darin verfangen bleibt. Denn auch der Pfarrer steht, schon von
Geburt aus, klarer im Leben da als der Monch. Er stammt aus dem
gewohnlichen Volke, und eigentlich hdtte er sich, seines Amtes
wegen, der Gewdohnlichkeit zu entwinden; aber dieser Sancho
Pansa der Religion entwindet sich der Gewdhnlichkeit, der Aengst-
lichkeit, der Selbstsucht, der unwiirdigen Vorsicht dennoch nicht.
Er denkt gar nicht daran, er bleibt bis zuletzt auf seinem ein-
fachen, eindeutigen, kleinlichen Standpunkt stehen, er bessert sich
nicht im geringsten und es quilen ihn keinerlei Probleme, es seien
denn materielle. Er ist ganz einfach ein lauer, ein schiébiger Christ,
und der Kardinal ist ganz einfach ein groBartiger Christ. Der Pater
aber ist von Kopf bis Ful} erfiillt von der eigentlichen, der leiden-
den, entsagenden, stindig opferbereiten, wahren Christlichkeit:
und diese Christlichkeit ist denn auch diejenige, die der Autor vor
allem gemeint hat. Er hat sie nicht nur fiir den Pater, sondern auch
fiir sich selbst und fiir alle Menschen gemeint.

Die italienischen Literarhistoriker haben bemerkt, dafl ein Hauch
von Jansenismus das ganze Werk durchzieht, und in der Tat be-
schiftigt sich Manzoni an keiner Stelle seines Werkes mit den
theologischen Grundlagen der Religion, sondern nur mit der Reli-
gion selbst und mit ihrer Ausiibung. Ja, aus dem Anlasse der Schil-
derung des Kardinals und seines Charakters wird diese Einschrin-
kung sogar ausdriicklich erwiahnt; und damit schldgt sich, wie von
selbst, eine Briicke aus der Not der Zeiten, zu denen das Buch
geschrieben worden ist und in denen es spielt, zu den Bedring-
nissen unserer eigenen Tage heriiber — oder, wenn man will, aus
jenen immerwahrenden Noten zu unserer immerwihrenden Not.
Wir fithlen uns zwar nicht berufen, Untersuchungen anzustellen,
ob die Zeit, zu der die Theologie gebliiht hat, nicht etwa noch
bedringter gewesen sein mdchte als unsere eigene, oder mit an-
dern Worten: ob wir unsere Bedringnisse nicht iiberschitzen und
ob es in Epochen der Wirrnis nur, oder zum mindesten vor allem,
zu handeln und nicht zu denken gilt. Man kiénnte auch der ent-
gegengesetzten Meinung sein, und man vermdchte auch andere
Auffassungen zu haben als Manzoni, Pascal und Fénélon — eines
148t sich nicht leugnen: daB das aktive Christentum, die geistliche
Werktitigkeit, die Caritas ihr Verdienst auf jeden Fall in sich
selber tragen und daB diejenigen, welche die einschldgigen Tugen-
den praktizieren, gelihmt werden kionnten, wenn sie, statt zu tun,

15



was ihnen auf den Nigeln brennt, in spekulative Griibelei ver-
fielen. Es stellt sich ndmlich heraus, dall das werktétige Christen-
tum auch aus der Menschlichkeit allein hervorzugehen vermag und
dal} seine gottlichen Ziige recht eigentlich nur die Vollendung seiner
Menschlichkeit sind, gleichgiiltig ob diese Vollendung von Gott
geoffenbart oder blof aus dem Innersten des Menschen selbst ge-
schopft ist. Ja, wo, wenn nicht im Menschen selber, sollte sich das
Gottliche am deutlichsten offenbaren!

DaB diese Haltung aber auch grofle Aehnlichkeit mit dem Ur-
christentume hat, liegt auf der Hand. Nur fehlt ihr die urchrist-
liche Virulenz, und wenn die ersten Christen, zwar gewill nicht mit
der Absicht, wohl aber de facto, gekommen waren, um, mit ihrem
Herrn und Meister, nicht den Frieden zu bringen, sondern das
Schwert, so hat das spite Christentum Manzonis nichts Hoheres
im Sinne, als Wunden nicht zu schlagen, sondern sie zu heilen.
Diesen sanften Zug hatten die ersten Christen zweifellos nicht.
Zwar griffen sie nicht selber zum Schwerte, aber sie waren bereit,
jeden Schwertstreich zu erleiden, und um ihretwillen ist dfter zum
Schwerte gegriffen worden als je zuvor — ja, die Religionskriege
und die furchtbaren Verfolgungen einzelner Glaubensbekennthisse
reichen bis an die Schwelle unserer eigenen Zeit. Wenn Sie, ver-
ehrte Exzellenzen, meine Damen und Herren, vom uralt-heiligsten
Hiigel Ihrer Stadt, dem Kapitol, nordwérts und siidwirts blicken,
so muB sich Thnen wie von selbst die Ueberzeugung aufdringen,
daB Sie sozusagen im Drehpunkt oder Angelpunkt einer Entwick-
lung stehen, welche die nordliche Hélfte Roms, die vom Blute der
Mirtyrer weit weniger getrdnkt ist als die siidliche, zu einer
menschlich geschiftigen, blithenden Stadt hat werden lassen, wih-
rend die siidliche Halfte, wo jeder Hiigel, jeder Stein vom Opfer-
mute der Bekenner und Heiligen Zeugnis ablegt, noch immer wie
eine von allen spitern Zeiten scheu umgangene Stétte der Hin-
richtungen, eine geweihte Wiiste, in der sich nichts Profanes mehr
hat ansiedeln wollen, vor Ihren Augen liegt. Ich habe versucht,
diese Erkenntnis in einige Verse zu fassen:

O Waage zwischen Nord und Siid! Zwei Welten
enthiillen sich dem Blick vom Kapitol:

nach Nord, in Wolken eingehiillt, ein Himmel,
zerstort von all dem Glauben an die Welt;
nach Siid, in Triimmern, eine Welt, zerstort

von allzuvielem Glauben an den Himmel.

Zwar konnten die Geschicke das Gewicht

in beiden Schalen dieser Welt vertauschen:

16



die eine konnte schweben, wo sie sank,

die andre konnte sinken, wo sie schwebte;
doch immer wird die eine schweben und
die andre sinken. Nie ist Gleichgewicht. ..

Kurzum, nach Jahrhunderten des Angriffs und der Verfolgung,
der tiefsinnigsten Spekulation, des abgriindigsten Denkens und der
scharfsinnigsten Beweisfithrungen hat die Menschheit, sei es nun
aus Grofle oder sei es aus Schwiiche, wiederentdeckt, was sie schon
von Anfang an und auch zwischendurch stets gewul3t hat: daB3 man
niamlich selbst als Armer im Geiste ein rechter Christ sein konne,
ja daB sogar die Reichsten im Geiste gut daran tun, geistlich wieder
arm zu werden, um rechte Christen zu sein; und es scheint, daf
auch Manzoni selbst, sei es nun aus Schwiche oder aus Grofe,
diesen Weg gegangen ist. <Le génie n’a pas d’esprit», sagt Zola; und
der boshafte Oscar Wilde hat hinzugefiigt, Zola habe sein ganzes
Oeuvre, sein ganzes Leben in den Dienst der Aufgabe gestellt, die-
sen Satz zu beweisen. Das mag denn auf Zola, der ohnedies ein
Naturalist war, auch zutreffen — wir aber glaubten, daf} der christ-
liche Genius in der Tat so wenig wie der dichterische Genius irgend-
welchen Esprit zu haben brauche. Zum mindesten mulf} der Christ
wissen, dal} eine einzige edle Regung seiner Seele mehr wert ist
als selbst die geistvollsten Maximen der Moralisten. Denn das
religiose Gefiihl ist so unbeirrbar wie das dichterische, ja es ist noch
unfehlbarer — hat es doch gewisse Autoren gegeben, die schlechte
Biicher geschrieben haben, aber auch nicht einen guten Christen,
der geirrt hitte, wenn anders er nur der Stimme seines Inneren
gelauscht hat. _

Wir finden diese Ansichten noch stirker als in den «Inni Sacri»
in den «Promessi Sposi» vertreten. Denn in den «Promessi Sposi»
vollendet sich nicht nur das Dichtertum, sondern auch das Christen-
tum Alessandro Manzonis; ja es gibt Stellen in dem Buche, wo das
eine vom andern kaum mehr zu trennen ist. Eine solche Verschmel-
zung beider finden wir vor allem in den Kapiteln, in denen der
Kardinal dem Dorfgeistlichen begangene Pflichtverletzung vor
Augen hilt. Don Abbondio nimlich hat die beiden b#duerlichen
Hauptfiguren des Romans nicht getraut, weil er fiir den Fall, dal3
er diese Trauung gegen den ausdriicklichen Befehl Don Rodrigos
dennoch vollzogen hétte, um sein Leben wiirde zu bangen gehabt
haben. «Und als man Sie», erwidert ihm der Kardinal, «zum Priester
geweiht, als man Ihnen Ihre Gemeinde anvertraut hat, hat man
Sie da etwa Thres Lebens versichert? Hat man Thnen da vielleicht
gesagt, daf} Sie Ihre Pflicht nicht wiirden zu erfiillen haben, wenn

B 17



es gefdhrlich sein wiirde, sie zu erfiillen? Haben Sie denn nicht
gewullt, daB3 Sie unter Umstdnden sehr wohl auch Ihr Leben wiir-
den in die Waagschale Ihrer Pflicht zu werfen haben, und haben
Sie vergessen, dafl Sie Ihr Amt niemals hdtten antreten diirfen,
wenn anders Sie nicht bereit gewesen wéren, auch Ihre, ganze
Existenz dafiir einzusetzen?» Diese Vorhaltungen sind durchaus
christlicher Art, aber sie sind ebensowohl auch menschliche Vor-
haltungen schlechthin, und sie besagen nichts anderes, als was auch
das profane Gewissen dem Menschen vorhélt, wenn er seine Pflicht
als Mensch vergilit. Eben durch diese Verschmelzung von Mensch-
lichkeit und Christlichkeit aber, eben durch diese Fassung beider
Juwelen in die Goldschmiedearbeit des Dichterischen wird das
Dichterische, das Christliche, das Menschliche Manzonis so iiber-
zeugend, ja hinreiBend; und wenn das Christliche ohne das Mensch-
liche und wenn das Menschliche, zumindest in seiner Vollendung,
.ohne das Christliche nicht mdoglich ist, so ist auch das Dichterische
in seiner Vollendung zumindest in unserer Zeit ohne wahres Chri-
stentum nicht mehr moglich. In den wundervollsten Versen Mallar-
més, der kein wirklicher Christ war, fehlt uns irgend etwas Wich-
tiges fiir unser Gefiihl, und die kunstvollsten Gedichte Stefan
Georges, der in der Nation einen Ersatz fiir Gott zu finden hoffte,
horen sich an wie ein tonendes Erz und eine klingende Schelle.
Baudelaire und Hérédia, Musset und Villers de I'Isle Adam, ob-
zwar zwei von ihnen aus den Familien von GroBmeistern der Mal-
teser stammten, sind Artisten geblieben, und wenn Verlaine nichts
anderes geschrieben hitte als einzig sein grofles Gedicht «Mon Dieu
m’a dit. . .», so wire er schon damit allein gréBer als sie alle.
Denn ob man nun ein Christ sein mag oder nicht, das Christen-
tum ist aus unserer Zeit, aus unserer Seele schon kulturell nicht
mehr wegzudenken; und wenn wir nicht durch die Gottlichkeit
Christi verwandelt worden sind, so sind wir durch seine Mensch-
lichkeit verwandelt worden — selbst dann, wenn wir’s nicht wissen,
nicht zugeben oder es gar verleugnen. Es gibt zwar Leute, die der
Meinung sind, daB jetzt der wahre Glaube gefihrdeter sei als je;
und andere behaupten sogar, dall die Welt iiber kurz oder lang
ganz ohne allen Glauben ihr Auslangen finden werde. Aber es gibt
nichts Oberflichlicheres als derlei Behauptungen. Denn der Glaube
ist die unmittelbare Folge des Umstandes, daB der Mensch zum
Menschen geworden ist; und mit dem Augenblicke, in welchem der
erste Mensch die Augen aufgeschlagen hat, hat er auch schon zu
glauben versucht. Auf einem langen, fast unendlich scheinenden
Weg iiber Irrtum und Zauberei, iiber Ddmonen und Gétter hat sich
der Glaube zu Gott emporgerungen, und eher als von diesem im

18



buchstablichsten Sinn Errungenen zu lassen, wiirde sich die
Menschheit, wenn es darauf ankéme, aller ihrer irdischen Errungen-
schaften begeben. Denn der Glaube ist nichts von aullen her Bei-
gebrachtes, Eingelerntes, Eingetrichtertes, wie das noch diese oder
jene Religion sein mag, der Glaube an sich kommt vielmehr aus dem
Innersten des Menschen, ja er ist das Wesen des Menschen selbst;
und man kann am Glauben zweifeln, soviel man will, man wird
dennoch nicht imstande sein, auf ihn, ja nicht einmal auf den
Zweifel am Glauben zu verzichten.

Freilich wissen wir, zumindest von Natur aus, nicht, ob und wann
und wie Wunder moglich sind, oder wie viele Chore der Engel es
gibt; und auch die Kirche selbst gibt zu, iiber manche der letzten
Dinge nicht unterrichtet zu sein. Aber der Glaube ist eben in Wahr-
heit keine Angelegenheit des Wissens, wenngleich er auch niemals
ein Ersatz fiir das Wissen ist; und durch diese Erkenntnis ist denn
auch Manzoni zu der fiir ihn selbst und fiir seine Figuren so kenn-
zeichnenden Art puren Glaubens gefiihrt worden. Es ist dieselbe
Glaubensart, der sich auch die Gegenwart wieder zuwendet. Zwar
ist unser Wissen ungeheuer, zugleich jedoch wissen wir in Wirklich-
keit fast nichts, ja, je mehr wir wissen, um so weniger wissen wir,
und am wenigsten wissen wir von Gott. Wenn wir uns nur auf
unser Wissen stiitzten, so fithrt es uns sogar unweigerlich zur
Ueberzeugung, dal3 es Gott nicht gibt. Erst der Glaube iiberzeugt
uns, daB es Gott, den unausweichlich Notwendigen, weder gibt
noch nicht gibt, sondern dal} er superexistent ist.

Fiir Manzoni aber und fiir die wahrhaft Frommen zu allen Zeiten,
also auch in unserer eigenen Zeit, war und ist iiberhaupt kein
Zweifel an Gott. Er ist derjenige oder dasjenige, um dessentwillen
wir uns ins Gebet versenken, um dessentwillen wir menschlich
sein, um dessentwillen wir unseren Mitmenschen beistehen, um
dessentwilen wir sie mehr lieben sollen als uns selbst; und wenn
wir diese Liebe auch nicht um willen Gottes zu leisten hitten, so
hédtten wir sie doch um unserer selbst willen zu leisten. Denn es
ist kein Unterschied zwischen den Geboten Gottes und dem Gebot
in unserer eigenen Brust. Gott will, dafl wir seinen Willen wollen,
aber auch wir selbst diirfen, konnen und miissen wollen, was Gott
will.

Diese groBle Trostung, diese Unverlorenheit Gottes, diese Un-
verlorenheit unserer selbst geht aus allen religiosen Stellen in
Manzonis grolem Roman, aber sie geht auch aus den profanen
Stellen hervor. Das Buch, wenngleich es nur ein Roman ist, iiber-
zeugt uns, dal, wenn anders wir nur unsere wahrhaft guten Ab-
sichten ausfiihren, auch kein Zweifel daran bestehen kann, daf es

19



die Absichten Gottes sind; und dazu bedarf es keiner Wunder,
dazu bedarf es nur des Glaubens, der freilich das groBte Wunder
ist, welches Gott in unser Herz gepflanzt hat. Denn durch den
Glauben werden wir vollig einig mit Gott und seinen Absichten.
Es steht dann nichts mehr zwischen ihm und uns.

Manzoni war in seiner Jugend Atheist, aber er hat sich bekehrt
und ist, im hoéchsten Alter, als exemplarischer Christ gestorben.
In der Bekehrungsszene mit dem «Ungenannten» hat er versucht,
seine eigene Bekehrung zu schildern. Durch die Menschlichkeit des
Kardinals findet der «Ungenannte» zu Gott, wir sehen, genau ge-
nommen, keine andern Motive zu dieser Bekehrung als die mensch-
liche Beunruhigung im Innern des «Ungenannten» und die Mensch-
lichkeit des Kardinals, ja in einem gewissen Sinne konnte man die
ganze Szene auch so nehmen, da3 der Siinder, der zu Gott finden
will, zu nichts andrem als zu sich selbst, zum unzerstérbaren Glau-
ben in seiner eigenen Brust zuriickfindet. Immer wieder entdecken
wir bei Manzoni diese Gleichsetzung des Gottlichen iiber uns mit
dem Gottlichen in unserem eigenen Busen; und dies macht ihn zu
einem so modernen Christen. Denn es ist keine Spur von Geschicht-
lichkeit in seinem Glauben, und sein Christentum ist ein vollig un-
mittelbares, gegenwirtiges, existentielles. Es beweist uns durch
sich selbst die volle, unbezweifelbare Wahrheit des Glaubens.

20



	Manzoni und das Christentum

