
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 1

Artikel: Manzoni und das Christentum

Autor: Lernet-Holenia, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MANZONI UND DAS CHRISTENTUM
Eine Rede, in Rom gehalten

Von Alexander Lernet-Holenia

Von den «Verlobten» des Manzoni mag es im ganzen schon zehn
oder elf deutsche Uebersetzungen gegeben haben, als mir der
Zürcher Manesse Verlag, vor mehr als drei Jahren, das Buch
erneut anvertraute, damit ich's verdeutsche; und so wird denn meine
eigene Uebersetzung, die nun vorliegt, das Dutzend voll gemacht
haben.

Daß man sich seit dem Erscheinen des großen Romans, nicht wie
im Falle so und so vieler andrer, selbst der bedeutendsten klassischen

Werke, mit einer einzigen oder höchstens zwei und drei
Uebersetzungen begnügt, sondern daß man ihn immer wieder übersetzt

hat, spricht entweder für die fortwährende Lebendigkeit des

Werkes, das, hundertzwanzig Jahre lang, von jeder Generation neu
assimiliert werden wollte; oder aber es geht daraus die besondere
Schwierigkeit, das Werk zu verdeutschen, und die Unzulänglichkeit
der bezüglichen Versuche hervor. Ja, vielleicht beweist sich daraus
auch beides zugleich, oder man darf aus alledem sogar auf gewisse
für den Roman und den Autor charakteristische Mängel des
Originals schließen, auf Schwächen, über die man im Italienischen,
von der Ursprache getäuscht, hinwegliest, die jedoch in der weit
weniger liebenswürdigen Uebersetzung wie unter einem
Vergrößerungsglase an den Tag treten. Die Faszination aber, die von eben
diesem Original, eben diesem Autor dennoch ausgeht, veranlaßt die
Uebersetzer immer wieder, über die vorhandenen Defekte durch
den Versuch hinwegzukommen, den Text nicht nur zu verdeutschen,
sondern auch zu überarbeiten oder mindestens neu zu redigieren.
Das geschieht in den älteren Uebersetzungen durch Striche, wie
Goethe deren höchst radikale vorgeschlagen hat — und wär's nach
ihm gegangen, so hätte das Werk alles historisch Interessante
verloren; oder es erfolgt, in den neueren Uebertragungen, durch
Zusammenraffung des Textes und Umstellung von Sätzen, ja von
ganzen Partien, was wiederum die Einfügung verbindender Worte
und erklärender Abschnitte, die nicht mehr vom Autor selbst,
sondern schon vom Uebersetzer stammen, notwendig macht.

12



Ein wenig rücksichtsvolles, ja ein respektloses Verfahren, wird
man sagen. Aber es drängt sich wie von selbst auf, denn daß der
Roman, bei allen seinen Wundern, auch Schwächen aufweist, ist
mit dem besten Willen nicht zu leugnen; und seltsamerweise sind
diese Schwächen in den späteren Fassungen größer als in den
früheren, so daß der Eindruck entstehen muß, Manzoni habe durch
seine fortgesetzten Ueberarbeitungen sein Werk nicht verbessert,
sondern verschlechtert oder wenigstens überladen. Es ist ja bekannt,
daß der Empfang, welcher der Erstausgabe durch die Kritik bereitet
worden ist, den empfindlichen, ja überempfindlichen Autor zutiefst
verstimmt hat. Dies mag freilich nicht, oder nicht nur, verletzte
Eitelkeit schlechthin, es kann auch eine Art verwundeter Heimatliebe

gewesen sein. Denn weniger für sich selbst als vielmehr für
Mailand, für die Lombardei, ja für ganz Italien glaubte er den
Roman geschrieben zu haben. Zudem lebte er von Geburt aus in
einer viel zu höflichen Sphäre, um den Anwürfen des Alltags
gewachsen zu sein, er hielt sich, gesellschaftlich, in einer Idealwelt
auf, und obzwar er gewiß nicht mehr gerne daran erinnert wurde,
daß die Bauern sogar den Hofhund seiner Vorfahren zu grüßen
und ihm zu sagen gehabt hatten: «Reverissi, sior cà», so hatte ihm
das Volk, mit dem er umzugehen liebte, immer noch mit aller
Ehrfurcht zu nahen. Schließlich war er auch nicht ganz gesund, zum
Beispiel litt er an Platzfurcht — kurz nach dem Zusammenprall,
den er mit der Kritik gehabt hatte, verzichtete er ein wenig
wehleidig auf die Abfassung weiterer epischer Werke, wendete seine
Arbeitskraft, oder was ihm davon verblieben war, jedoch mit jeder
neuen Auflage an die Verbesserung des ersten, das sein einziges
bleiben sollte, und das hat dazu geführt, daß sich die letzten der
zu Manzonis Lebzeiten erschienenen Auflagen der «Verlobten»
unter der Last ihrer Zutaten nur mehr mit Mühe weiterschleppen.

Alles in allem also war er durchaus kein literarischer
Gewaltmensch, aber dergleichen Beispiele von überirritierbaren Autoren
aus gutem Hause gibt es einige; und in diesem Zusammenhange
wäre auch auf unsern August Platen hinzuweisen. Sorgfältige
Erziehung und gesellschaftliche Stellung verführen solche Dichter
nur zu oft zu einer Art von — freilich höchst sublimem — Dilettantismus;

denn sie halten sich lieber an das liebenswürdige oder
zumindest diplomatische Urteil von ihresgleichen als an die Meinung
der nicht immer zu guten Manieren verpflichteten Oeffentlichkeit.
Aber den Stab über solche Autoren zu brechen, fällt dennoch
schwer, hieße das doch nichts anderes als die zartesten Geheimnisse
von dichterischen Seelen, die sich eben so und nicht anders
entwickelt haben, mit brüsker Hand verletzen. Denn der gleichen

13



Veranlagung Manzonis etwa, auf deren Rechnung wir die Mängel
seines epischen Werkes setzen, verdanken wir ja auch die berühmten

Schönheiten dieses Werkes: die reine Zeichnung der Figuren,
den vollendeten Mechanismus der Handlung, das Betörende seiner
Landschaften, die Schilderung der Pest in Mailand, deren Schauerlichkeit

an gewisse Abgründe in der Seele unseres Adalbert Stifter
erinnert, und die ganze Ueberfülle anderer Vorzüge. Der
unauffälligste und zarteste, aber nichtsdestoweniger mit unbeirrbarster
Hand gezeichnete Vorzug des Werkes ist jedoch die wahre
Christlichkeit gewisser Figuren; und darauf will ich in dieser christlichsten

aller Städte vor allem hinweisen — doch nicht eigentlich, oder
nicht nur, um der Gläubigkeit, um der Religiosität willen, sondern
auch, oder vor allem, wegen des dichterischen Wunders, das sich
aus dem Anlasse der Niederschrift dieser Dinge vollzogen hat und
das ich über meiner Arbeit, die unvergleichlich eindringlicher war
als alles bloße Lesen und Wiederlesen, recht eigentlich für mich
entdeckt habe.

Von Grund auf christlich zwar sind alle Figuren des Werkes,
selbst die ausgemachtesten Galgenstricke, und ohne diese
allgemeine Christlichkeit Italiens und der damaligen Zeit sind sie gar
nicht denkbar. In drei Hauptfiguren aber ist das wahre Anliegen
des Christentums dargestellt und herrlich abgewandelt: im Kardinal
Federigo Borromeo, im Klostergeistlichen Christopherus und im
Dorfpfarrer Don Abbondio.

Der Pater scheint mir in der genauen Mitte zwischen dem
Kardinal und dem Pfarrer zu stehen, ja er ist, für mein Gefühl, geradezu

der Drehpunkt der Waage, deren eine Schale, mit den Tugenden

des Kardinals beladen, tief hinabsinkt, während die andere,
in der die Untugenden des Pfarrers liegen, fast schwerelos
emporschnellt; und der Pater steht auch sozial zwischen dem Pfarrer und
dem Kardinal. Er ist der Sohn eines Kaufmanns, der einen Adeligen
spielen wollte, er hat in seiner Jugend, bei dem Versuche, auch
seinerseits ein adeliges Leben zu führen, einen Menschen im
Straßengefechte erstochen, er trägt unendlich schwer an der Last
seiner Reue; denn als Angehöriger des Dritten Standes, der
fortwährend zum Adel hinauf will und immerzu in Gefahr schwebt,
zum niederen Volke zurückzusinken, fühlt er genau, daß seine Tat
ebensowohl auf Grund der Halbheit seiner Vorstellungen wie der
Halbheit seines Standes geschehen ist, er entwindet sich diesen
Halbheiten unter unsäglichen Leiden und er trägt schließlich das
Kreuz Christi mit fast noch größerer Ausschließlichkeit und
Inbrunst als selbst der Kardinal, der «lichte Kardinal», dem es, weil
er geborener Grandseigneur ist, weit leichter fällt, ein guter Mensch,

14



ein guter Christ zu sein als dem Pater, der sich aus dem Alltag und
seinen Niedrigkeiten erst hat losringen müssen, und als dem
Pfarrer, der gar nicht erst den Versuch macht, sich daraus loszu-
ringen, sondern der hoffnungslos, ja mit innerer Ueberzeugung
darin verfangen bleibt. Denn auch der Pfarrer steht, schon von
Geburt aus, klarer im Leben da als der Mönch. Er stammt aus dem
gewöhnlichen Volke, und eigentlich hätte er sich, seines Amtes
wegen, der Gewöhnlichkeit zu entwinden; aber dieser Sancho
Pansa der Religion entwindet sich der Gewöhnlichkeit, der Aengst-
lichkeit, der Selbstsucht, der unwürdigen Vorsicht dennoch nicht.
Er denkt gar nicht daran, er bleibt bis zuletzt auf seinem
einfachen, eindeutigen, kleinlichen Standpunkt stehen, er bessert sich
nicht im geringsten und es quälen ihn keinerlei Probleme, es seien
denn materielle. Er ist ganz einfach ein lauer, ein schäbiger Christ,
und der Kardinal ist ganz einfach ein großartiger Christ. Der Pater
aber ist von Kopf bis Fuß erfüllt von der eigentlichen, der leidenden,

entsagenden, ständig opferbereiten, wahren Christlichkeit:
und diese Christlichkeit ist denn auch diejenige, die der Autor vor
allem gemeint hat. Er hat sie nicht nur für den Pater, sondern auch
für sich selbst und für alle Menschen gemeint.

Die italienischen Literarhistoriker haben bemerkt, daß ein Hauch
von Jansenismus das ganze Werk durchzieht, und in der Tat
beschäftigt sich Manzoni an keiner Stelle seines Werkes mit den
theologischen Grundlagen der Religion, sondern nur mit der Religion

selbst und mit ihrer Ausübung. Ja, aus dem Anlasse der
Schilderung des Kardinals und seines Charakters wird diese Einschränkung

sogar ausdrücklich erwähnt; und damit schlägt sich, wie von
selbst, eine Brücke aus der Not der Zeiten, zu denen das Buch
geschrieben worden ist und in denen es spielt, zu den Bedrängnissen

unserer eigenen Tage herüber — oder, wenn man will, aus
jenen immerwährenden Nöten zu unserer immerwährenden Not.
Wir fühlen uns zwar nicht berufen, Untersuchungen anzustellen,
ob die Zeit, zu der die Theologie geblüht hat, nicht etwa noch
bedrängter gewesen sein möchte als unsere eigene, oder mit
andern Worten: ob wir unsere Bedrängnisse nicht überschätzen und
ob es in Epochen der Wirrnis nur, oder zum mindesten vor allem,
zu handeln und nicht zu denken gilt. Man könnte auch der
entgegengesetzten Meinung sein, und man vermöchte auch andere
Auffassungen zu haben als Manzoni, Pascal und Fénélon — eines
läßt sich nicht leugnen: daß das aktive Christentum, die geistliche
Werktätigkeit, die Caritas ihr Verdienst auf jeden Fall in sich
selber tragen und daß diejenigen, welche die einschlägigen Tugenden

praktizieren, gelähmt werden könnten, wenn sie, statt zu tun,

15



was ihnen auf den Nägeln brennt, in spekulative Grübelei
verfielen. Es stellt sich nämlich heraus, daß das werktätige Christentum

auch aus der Menschlichkeit allein hervorzugehen vermag und
daß seine göttlichen Züge recht eigentlich nur die Vollendung seiner
Menschlichkeit sind, gleichgültig ob diese Vollendung von Gott
geoffenbart oder bloß aus dem Innersten des Menschen selbst
geschöpft ist. Ja, wo, wenn nicht im Menschen selber, sollte sich das
Göttliche am deutlichsten offenbaren!

Daß diese Haltung aber auch große Aehnlichkeit mit dem Ur-
christentume hat, liegt auf der Hand. Nur fehlt ihr die urchristliche

Virulenz, und wenn die ersten Christen, zwar gewiß nicht mit
der Absicht, wohl aber de facto, gekommen waren, um, mit ihrem
Herrn und Meister, nicht den Frieden zu bringen, sondern das

Schwert, so hat das späte Christentum Manzonis nichts Höheres
im Sinne, als Wunden nicht zu schlagen, sondern sie zu heilen.
Diesen sanften Zug hatten die ersten Christen zweifellos nicht.
Zwar griffen sie nicht selber zum Schwerte, aber sie waren bereit,
jeden Schwertstreich zu erleiden, und um ihretwillen ist öfter zum
Schwerte gegriffen worden als je zuvor — ja, die Religionskriege
und die furchtbaren Verfolgungen einzelner Glaubensbekenntnisse
reichen bis an die Schwelle unserer eigenen Zeit. Wenn Sie,
verehrte Exzellenzen, meine Damen und Herren, vom uralt-heiligsten
Hügel Ihrer Stadt, dem Kapitol, nordwärts und südwärts blicken,
so muß sich Ihnen wie von selbst die Ueberzeugung aufdrängen,
daß Sie sozusagen im Drehpunkt oder Angelpunkt einer Entwicklung

stehen, welche die nördliche Hälfte Roms, die vom Blute der
Märtyrer weit weniger getränkt ist als die südliche, zu einer
menschlich geschäftigen, blühenden Stadt hat werden lassen, während

die südliche Hälfte, wo jeder Hügel, jeder Stein vom Opfermute

der Bekenner und Heiligen Zeugnis ablegt, noch immer wie
eine von allen spätem Zeiten scheu umgangene Stätte der
Hinrichtungen, eine geweihte Wüste, in der sich nichts Profanes mehr
hat ansiedeln wollen, vor Ihren Augen liegt. Ich habe versucht,
diese Erkenntnis in einige Verse zu fassen:

O Waage zwischen Nord und Süd! Zwei Welten
enthüllen sich dem Blick vom Kapitol:
nach Nord, in Wolken eingehüllt, ein Himmel,
zerstört von all dem Glauben an die Welt;
nach Süd, in Trümmern, eine Welt, zerstört
von allzuvielem Glauben an den Himmel.
Zwar könnten die Geschicke das Gewicht
in beiden Schalen dieser Welt vertauschen:

16



die eine könnte schweben, wo sie sank,
die andre könnte sinken, wo sie schwebte;
doch immer wird die eine schweben und
die andre sinken. Nie ist Gleichgewicht...

Kurzum, nach Jahrhunderten des Angriffs und der Verfolgung,
der tiefsinnigsten Spekulation, des abgründigsten Denkens und der
scharfsinnigsten Beweisführungen hat die Menschheit, sei es nun
aus Größe oder sei es aus Schwäche, wiederentdeckt, was sie schon

von Anfang an und auch zwischendurch stets gewußt hat: daß man
nämlich selbst als Armer im Geiste ein rechter Christ sein könne,
ja daß sogar die Reichsten im Geiste gut daran tun, geistlich wieder
arm zu werden, um rechte Christen zu sein; und es scheint, daß
auch Manzoni selbst, sei es nun aus Schwäche oder aus Größe,
diesen Weg gegangen ist. «Le génie n'a pas d'esprit», sagt Zola; und
der boshafte Oscar Wilde hat hinzugefügt, Zola habe sein ganzes
Oeuvre, sein ganzes Leben in den Dienst der Aufgabe gestellt, diesen

Satz zu beweisen. Das mag denn auf Zola, der ohnedies ein
Naturalist war, auch zutreffen — wir aber glaubten, daß der christliche

Genius in der Tat so wenig wie der dichterische Genius
irgendwelchen Esprit zu haben brauche. Zum mindesten muß der Christ
wissen, daß eine einzige edle Regung seiner Seele mehr wert ist
als selbst die geistvollsten Maximen der Moralisten. Denn das

religiöse Gefühl ist so unbeirrbar wie das dichterische, ja es ist noch
unfehlbarer — hat es doch gewisse Autoren gegeben, die schlechte
Bücher geschrieben haben, aber auch nicht einen guten Christen,
der geirrt hätte, wenn anders er nur der Stimme seines Inneren
gelauscht hat.

Wir finden diese Ansichten noch stärker als in den «Inni Sacri»
in den «Promessi Sposi» vertreten. Denn in den «Promessi Sposi»
vollendet sich nicht nur das Dichtertum, sondern auch das Christentum

Alessandro Manzonis; ja es gibt Stellen in dem Buche, wo das

eine vom andern kaum mehr zu trennen ist. Eine solche Verschmelzung

beider finden wir vor allem in den Kapiteln, in denen der
Kardinal dem Dorfgeistlichen begangene Pflichtverletzung vor
Augen hält. Don Abbondio nämlich hat die beiden bäuerlichen
Hauptfiguren des Romans nicht getraut, weil er für den Fall, daß
er diese Trauung gegen den ausdrücklichen Befehl Don Rodrigos
dennoch vollzogen hätte, um sein Leben würde zu bangen gehabt
haben. «Und als man Sie», erwidert ihm der Kardinal, «zum Priester
geweiht, als man Ihnen Ihre Gemeinde anvertraut hat, hat man
Sie da etwa Ihres Lebens versichert? Hat man Ihnen da vielleicht
gesagt, daß Sie Ihre Pflicht nicht würden zu erfüllen haben, wenn

2 17



es gefährlich sein würde, sie zu erfüllen? Haben Sie denn nicht
gewußt, daß Sie unter Umständen sehr wohl auch Ihr Leben würden

in die Waagschale Ihrer Pflicht zu werfen haben, und haben
Sie vergessen, daß Sie Ihr Amt niemals hätten antreten dürfen,
wenn anders Sie nicht bereit gewesen wären, auch Ihre(. ganze
Existenz dafür einzusetzen?» Diese Vorhaltungen sind durchaus
christlicher Art, aber sie sind ebensowohl auch menschliche
Vorhaltungen schlechthin, und sie besagen nichts anderes, als was auch
das profane Gewissen dem Menschen vorhält, wenn er seine Pflicht
als Mensch vergißt. Eben durch diese Verschmelzung von Menschlichkeit

und Christlichkeit aber, eben durch diese Fassung beider
Juwelen in die Goldschmiedearbeit des Dichterischen wird das

Dichterische, das Christliche, das Menschliche Manzonis so
überzeugend, ja hinreißend; und wenn das Christliche ohne das Menschliche

und wenn das Menschliche, zumindest in seiner Vollendung,
ohne das Christliche nicht möglich ist, so ist auch das Dichterische
in seiner Vollendung zumindest in unserer Zeit ohne wahres
Christentum nicht mehr möglich. In den wundervollsten Versen Mallar-
més, der kein wirklicher Christ war, fehlt uns irgend etwas Wichtiges

für unser Gefühl, und die kunstvollsten Gedichte Stefan
Georges, der in der Nation einen Ersatz für Gott zu finden hoffte,
hören sich an wie ein tönendes Erz und eine klingende Schelle.
Baudelaire und Hérédia, Musset und Villers de l'Isle Adam, ob-

zwar zwei von ihnen aus den Familien von Großmeistern der
Malteser stammten, sind Artisten geblieben, und wenn Verlaine nichts
anderes geschrieben hätte als einzig sein großes Gedicht «Mon Dieu
m'a dit...», so wäre er schon damit allein größer als sie alle.

Denn ob man nun ein Christ sein mag oder nicht, das Christentum

ist aus unserer Zeit, aus unserer Seele schon kulturell nicht
mehr wegzudenken; und wenn wir nicht durch die Göttlichkeit
Christi verwandelt worden sind, so sind wir durch seine Menschlichkeit

verwandelt worden — selbst dann, wenn wir's nicht wissen,
nicht zugeben oder es gar verleugnen. Es gibt zwar Leute, die der
Meinung sind, daß jetzt der wahre Glaube gefährdeter sei als je;
und andere behaupten sogar, daß die Welt über kurz oder lang
ganz ohne allen Glauben ihr Auslangen finden werde. Aber es gibt
nichts Oberflächlicheres als derlei Behauptungen. Denn der Glaube
ist die unmittelbare Folge des Umstandes, daß der Mensch zum
Menschen geworden ist; und mit dem Augenblicke, in welchem der
erste Mensch die Augen aufgeschlagen hat, hat er auch schon zu
glauben versucht. Auf einem langen, fast unendlich scheinenden
Weg über Irrtum und Zauberei, über Dämonen und Götter hat sich
der Glaube zu Gott emporgerungen, und eher als von diesem im

18



buchstäblichsten Sinn Errungenen zu lassen, würde sich die
Menschheit, wenn es darauf ankäme, aller ihrer irdischen Errungenschaften

begeben. Denn der Glaube ist nichts von außen her
Beigebrachtes, Eingelerntes, Eingetrichtertes, wie das noch diese oder
jene Religion sein mag, der Glaube an sich kommt vielmehr aus dem
Innersten des Menschen, ja er ist das Wesen des Menschen selbst;
und man kann am Glauben zweifeln, soviel man will, man wird
dennoch nicht imstande sein, auf ihn, ja nicht einmal auf den
Zweifel am Glauben zu verzichten.

Freilich wissen wir, zumindest von Natur aus, nicht, ob und wann
und wie Wunder möglich sind, oder wie viele Chöre der Engel es

gibt; und auch die Kirche selbst gibt zu, über manche der letzten
Dinge nicht unterrichtet zu sein. Aber der Glaube ist eben in Wahrheit

keine Angelegenheit des Wissens, wenngleich er auch niemals
ein Ersatz für das Wissen ist; und durch diese Erkenntnis ist denn
auch Manzoni zu der für ihn selbst und für seine Figuren so
kennzeichnenden Art puren Glaubens geführt worden. Es ist dieselbe
Glaubensart, der sich auch die Gegenwart wieder zuwendet. Zwar
ist unser Wissen ungeheuer, zugleich jedoch wissen wir in Wirklichkeit

fast nichts, ja, je mehr wir wissen, um so weniger wissen wir,
und am wenigsten wissen wir von Gott. Wenn wir uns nur auf
unser Wissen stützten, so führt es uns sogar unweigerlich zur
Ueberzeugung, daß es Gott nicht gibt. Erst der Glaube überzeugt
uns, daß es Gott, den unausweichlich Notwendigen, weder gibt
noch nicht gibt, sondern daß er superexistent ist.

Für Manzoni aber und für die wahrhaft Frommen zu allen Zeiten,
also auch in unserer eigenen Zeit, war und ist überhaupt kein
Zweifel an Gott. Er ist derjenige oder dasjenige, um dessentwillen
wir uns ins Gebet versenken, um dessentwillen wir menschlich
sein, um dessentwillen wir unseren Mitmenschen beistehen, um
dessentwilen wir sie mehr lieben sollen als uns selbst; und wenn
wir diese Liebe auch nicht um willen Gottes zu leisten hätten, so
hätten wir sie doch um unserer selbst willen zu leisten. Denn es
ist kein Unterschied zwischen den Geboten Gottes und dem Gebot
in unserer eigenen Brust. Gott will, daß wir seinen Willen wollen,
aber auch wir selbst dürfen, können und müssen wollen, was Gott
will.

Diese große Tröstung, diese Unverlorenheit Gottes, diese Un-
verlorenheit unserer selbst geht aus allen religiösen Stellen in
Manzonis großem Roman, aber sie geht auch aus den profanen
Stellen hervor. Das Buch, wenngleich es nur ein Roman ist,
überzeugt uns, daß, wenn anders wir nur unsere wahrhaft guten
Absichten ausführen, auch kein Zweifel daran bestehen kann, daß es

19



die Absichten Gottes sind; und dazu bedarf es keiner Wunder,
dazu bedarf es nur des Glaubens, der freilich das größte Wunder
ist, welches Gott in unser Herz gepflanzt hat. Denn durch den
Glauben werden wir völlig einig mit Gott und seinen Absichten.
Es steht dann nichts mehr zwischen ihm und uns.

Manzoni war in seiner Jugend Atheist, aber er hat sich bekehrt
und ist, im höchsten Alter, als exemplarischer Christ gestorben.
In der Bekehrungsszene mit dem «Ungenannten» hat er versucht,
seine eigene Bekehrung zu schildern. Durch die Menschlichkeit des
Kardinals findet der «Ungenannte» zu Gott, wir sehen, genau
genommen, keine andern Motive zu dieser Bekehrung als die menschliche

Beunruhigung im Innern des «Ungenannten» und die Menschlichkeit

des Kardinals, ja in einem gewissen Sinne könnte man die
ganze Szene auch so nehmen, daß der Sünder, der zu Gott finden
will, zu nichts andrem als zu sich selbst, zum unzerstörbaren Glauben

in seiner eigenen Brust zurückfindet. Immer wieder entdecken
wir bei Manzoni diese Gleichsetzung des Göttlichen über uns mit
dem Göttlichen in unserem eigenen Busen; und dies macht ihn zu
einem so modernen Christen. Denn es ist keine Spur von Geschichtlichkeit

in seinem Glauben, und sein Christentum ist ein völlig
unmittelbares, gegenwärtiges, existentielles. Es beweist uns durch
sich selbst die volle, unbezweifelbare Wahrheit des Glaubens.

20


	Manzoni und das Christentum

