
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 12

Artikel: Christen und Juden - heute

Autor: Thieme, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRISTEN UND JUDEN — HEUTE

Von Karl Thieme

Als um 1760 Moses Mendelssohn wiederholt eine Bittschrift
einreichte, damit ihm Friedrich II. von Preußen das Niederlassungsprivileg

für Berlin gewähren möge, wurde dieselbe vom Marquis
d'Argens mit den Sätzen befürwortet: «Un Philosophe mauvais
catholique supplie un Philosophe mauvais protestant de donner
le privilège à un Philosophe mauvais juif. Il y a trop de philosophie
dans tout ceci, pour que la raison ne soit pas du côté de la demande.»

Rund zwei Jahrhunderte hindurch waren es im Sinn ihrer
eigenen religiösen Gemeinschaften «schlechte» Katholiken,
Protestanten und Juden, die sich außerhalb der verschiedenen Ghettos,
als welche sich jene Gemeinschaften von der modernen Welt
absonderten, durch die «Vernunft» zu einer Kameraderie der
«Philosophen» verbunden fühlten. Was dabei herauskam, haben Adorno
und Horkheimer in ihrer «Dialektik der Aufklärung» beschrieben:
«Je mehr die Denkmaschinerie das Seiende sich unterwirft, um
so blinder bescheidet sie sich bei dessen Reproduktion. Damit
schlägt Aufklärung in die Mythologie zurück, der sie nie zu
entrinnen wußte. Denn Mythologie hatte in ihren Gestalten die
Essenz des Bestehenden: Kreislauf, Schicksal, Herrschaft der Welt
als die Wahrheit zurückgespiegelt und der Hoffnung entsagt.»
(S. 40, Sperrungen von uns.) Am Ende stand, am Ende steht der
Totalitarismus, der Satan Links-Faschismus nun schon seit
vorgestern und der Beelzebub Rechts-Bolschewismus von gestern,
wohl auch wieder von morgen, Hoffnung lügende, hoffnungslose
Reproduktion des «Seienden», der auf die letzte Spitze getriebenen
Herrschaftsverhältnisse einer gefallenen Schöpfung, am laufenden
Band.

Die letzten Hoffenden aber begannen sich in den Kerkern und
Lagern als Verfolgte zusammenzufinden, als mögliche oder sogar
tatsächliche Störer der totalitären Kako-Symphonie, Leute, bei
denen «das Gewissen, diese jüdische Erfindung» (Hitler), zu
vermuten oder gar in Aktion anzutreffen ist; das Gewissen, welches
kündet, was sein soll, also — sagt die Hoffnung — zuletzt sein wird.
Seitdem stellt sich die Frage nach der Zusammengehörigkeit der
guten Juden, der guten evangelischen und der guten katholischen
Christen; am Horizont sogar der Ausblick auf eine Einigung dieser

733



drei, womit verglichen ja wahrlich die bloße innerchristliche
ökumenische oder auch «Una-Sancta»-Wiedervereinigung eine
Pietistenutopie darstellt; genauer: einen unrealisierbaren Wunschtraum,

solange seine Erfüllung isoliert vorgestellt und angestrebt
wird — eine Zugabe aber, wenn jene unvergleichlich größere, die
eigentliche Einung (hebräisch «Ichud») wirklich einmal zustande
kommt.

Um hier das Nötigste klar zu sehen, muß man vorweg möglichst
genau bestimmen, was «gute» Katholiken, Protestanten und Juden
eigentlich sind und was nicht. Der Maßstab, an dem ihr je
spezifisches Gutsein gemessen werden muß, ist nämlich in jedem
der drei Fälle ein anderer.

Wer ganz aus dem Inkarnationsglauben heraus lebt, wie die
römische Kirche ihn definiert hat, der ist ein guter Katholik. Wer
vorbehaltlos auf die Botschaft von jener göttlichen Gnade
vertraut, ohne die alles eigne Tun des Menschen gerichtet wäre, der
ist ein guter Protestant.

Und wer nichts Wichtigeres kennt als das tatsächliche Geschehen
jenes Gotteswillens, der seit der Sinai-Weisung offenbar ward, der
ist ein guter Jude. (Ein «orthodoxer», wenn ihm zunächst einmal
an der Treue im einzelnen, ein «liberaler», wenn ihm vor allem
andern an der Sinngemäßheit der Gebotserfüllung im ganzen
liegt.)

Diese je verschiedene Definition des «guten» Angehörigen einer
der drei Gruppen ist für ihr gegenseitiges Verständnis entscheidend.

Dasselbe wird sofort unmöglich, wenn man ausschließlich
den von einer der drei Gruppen hergenommenen Maßstab anlegt.
Meint man zum Beispiel, wie zum guten Katholiken der Glaube
an das römische Dogma, so gehöre zum guten Protestanten der
an die Augsburgische oder die Helvetische Konfession, zum guten
Juden gar der an die Lehrpunkte des Maimonides, dann hat man
das Eigentliche von Protestantismus und Judentum mißverstanden.

Und meint man «jüdisch», als gute Christen nur vollendete
Edelmenschen im Stil Nathans des Weisen gelten lassen zu können,
so ist die katholische und vollends die protestantische Botschaft
vom geretteten Sünder von vornherein unberücksichtigt geblieben.
Wird zum Beispiel erklärt: «Für jüdisch-christliche Zusammenarbeit

kommen nur Leute in Betracht, die sich menschlich
bewährt haben», dann werden gerade diejenigen begriffsklaren
Christen, für die das noch am ehesten gelten mag, abgeschreckt,
weil sie sich mannigfachen Versagens und des Gnadencharakters
teilweiser Bewährung viel zu stark bewußt sind.

Anderseits ist es jüdischen Menschen meist peinlich, wenn sie

734



auf ihr Glaubensgut hin von Christen angesprochen werden, weil
dieses im Vergleich mit dem geforderten praktischen Wirken für
sie völlig zurückzutreten pflegt und für sie allgemeinverbindlich
nur der eine Satz ist: Höre Israel, der Herr, unser Gott, ist
einzig.. (Deuteronomium 6, 4; wozu seit etwa dem 2. Jahrhundert

unserer Zeitrechnung ergänzt gedacht werden muß: und
er kann nicht als dreipersönliche Einheit begriffen werden.)

Was zwischen Christen und Juden sich heute anbahnt, ist also
nicht auf ein Glaubensgespräch über strittige Lehrpunkte reduzierbar,

obwohl natürlich auch solche immer wieder hineinspielen
werden. Versucht man, die gegenseitigen Anliegen aneinander zu
formulieren, so mag man etwa mit Erwin Reisner auf der
kürzlichen Ansbacher interkonfessionellen Studientagung über das
Bild des Menschen in christlicher und jüdischer Sicht davon
ausgehen, daß der Jude das Geschöpfsein des Menschen im Sinne
der Gottebenbildlichkeit (Gen. 1, 26), der Christ das Gefallensein
im Sinne der Erbsündigkeit (Gen. 8, 21) einseitig betone. Noch
etwas weiter führt vielleicht die folgende Gegenüberstellung der
Bedenken, die jeweils zwei Gruppen der dritten gegenüber auf
dem Herzen haben, samt deren jeweiliger Antwort darauf:

1. Der Protestant und vor allem der Jude neigen dazu, dem
katholischen Christen Menschenvergötzung vorzuhalten; er
antwortet, sie beide unterschätzten den Grad, in dem sich Gott (in
Christus, aber auch in der Bevollmächtigung seines Stellvertreters
und der Heiligung seines Corpus mysticum) zu den Menschen
herabgelassen habe, also Gottes Kondeszendenz, wie sie ja — in
Gestalt von Sinai-Offenbarung, Propheteninspiration und
dergleichen — durchaus schon vom Judentum geglaubt wird, welches
wahrlich keine «Religion innerhalb der Grenzen der bloßen
Vernunft» ist.

2. Der Jude und fast mehr noch der Katholik neigen dem
evangelischen Christen gegenüber zu dem Eindruck, daß er stark vom
Antinomismus versucht sei, das heißt von der Tendenz, alle das

menschliche Tun individuell und kollektiv regelnden Gesetze zu
bagatellisieren oder gar zu diabolisieren, als von vornherein
unerfüllbar abzutun, die Gesetzesübertretung beziehungsweise Sünde

sozusagen als Selbstverständlichkeit hinzunehmen (Luthers: «pecca
fortiter» zu befolgen). Auf dieses Bedenken, das übrigens auch
den Ostchristen gegenüber nicht selten laut wird, antwortet der
Protestant mit dem Gegenvorwurf, Jude und Katholik seien der
«Gesetzlichkeit» verfallen, sie überschätzten das Menschenwerk,
vernachlässigten jene göttliche Gnade, die ja wahrlich nicht erst
im Neuen Testament verkündet ist, ohne deren Anerkennung

735



vielmehr auch die jüdische Urform der Offenbarungsreligion
undenkbar ist.

3. Der katholische und vor allem der evangelische Christ halten
niin allerdings dem Juden entgegen, daß er die Gnadenbedürftigkeit

des Menschen unter- beziehungsweise seine Freiheit
überschätze. (Darauf lag ja charakteristischerweise in der oben zitierten

Aeußerung des Protestanten Reisner das Schwergewicht.) Der
Jude seinerseits antwortet, beide christlichen Gruppen
unterschätzten vielmehr die gottgeschaffene menschliche Freiheit und
entzögen sich eben dadurch weitgehend der Verpflichtung zum
gottgebotenen Tun.

Jedes dieser sechs Anliegen beziehungsweise Gegenanliegen
kann und muß als solches von denen ernst genommen werden, an
die es sich richtet. Das römische Lehramt selbst kennt und
verurteilt eine falsche Vergötzung von Menschlich-Allzumenschlichem,
etwa in Gestalt der Muttergottesvisionen von Heroldsbach, deren
Offenbarungscharakter es den rebellierenden «Gläubigen» schärf-
stens abstreitet. Es gibt eine innerprotestantische Kritik am
Antinomismus (man lese nur: H. Diem, «Karl Barths Kritik am
deutschen Luthertum», Zürich 1947) und eine innerjüdische an
der «Gesetzlichkeit» (etwa bei Buber).

Und wie dürfte als Christ angenommen werden wollen, wer die
jüdische Forderung in den Wind schlüge, seinen Glauben — ganz
abgesehen von allem Straucheln infolge der als konstitutionelle
Schwäche auftretenden «Erbsündigkeit» — durch die Tat zu
erweisen, da diese ja die Forderung Jesu Christi selbst in der
Bergpredigt ist wie auch aller seiner Apostel, nicht nur des

Jakobus, des Petrus und Johannes, sondern durchaus auch des

Paulus, sobald man seine Botschaft ganz hört und nicht willkürlich

verkürzt!
Gerade von hier aus gesehen, bleibt bis zur vollen Durchläuterung

des Christlichen relativ berechtigt und verpflichtend jene
urjüdische «bestimmte Negation» (zum Unterschied von der
unbestimmten universalen, etwa des Buddhismus), wie sie Adorno
und Horkheimer kennzeichnen: «Hoffnung knüpft sie einzig ans
Verbot, das Falsche als Gott anzurufen, das Endliche als das
Unendliche, die Lüge als Wahrheit» (a. a. O., S. 36), und wie sie
Adorno in den «Minima Moralia» mit jener Ueberspitzung
vollzieht, von der sein eigener, methodisch unerhört fruchtbarer Satz
gilt: «An der Psychoanalyse ist nichts wahr als ihre Uebertrei-
bungen.»1

1 Näher ausgeführt in meiner Besprechung in den «Frankfurter Heften»

VI, 12, Dezember 1951.

736



Kein Wunder, daß «der Heide in uns» ob solcher «jüdischen
Kritik» getroffen aufschreit, wenn sie den einen oder andern seiner
Abgötter «herunterreißt». (Wie einst das «edle Roß Athen» sich

gegen die «stechende Bremse» aufbäumte, mit deren Funktion
Sokrates die eigene verglich.) So war es stets (man vergleiche im
deuterokanonischen Daniel, Kapitel 14!), so wird es sein bis zum
Jüngsten Tage; und wie jede Sendung, jede Gabe und Aufgabe,
auch mißbraucht werden kann, wird es immer — nicht ganz selten
wohl sogar in einer und derselben Person — journalistisch selbst-
genugsame neben jener prophetisch selbstverzehrenden jüdischen
Kritik geben, deren Satire Huldigung für einen abwesenden König
ist, wie Karl Kraus, ihr zeitgenössischer Prototyp, sie einmal mit
genauester Treffsicherheit für ihre einzigartige Dialektik genannt
hat. Wie nun die Judenschaft in Gestalt der — leider speziell im
deutschen Sprachraum allzuwenigen — Helfer in der Verfolgungszeit

und Mitverfolgten nach Jahrhunderten erstmals, etwas
erstaunt, ihre tatbewährten Freunde gerade unter den «guten
Christen» fand, so hat in gründlicher Gewissenserforschung auf
eigene Mitschuld an dem Geschehenen hin die Christenheit —
vorerst in winzigen Vorhuten — begonnen, gewissermaßen das

«gute Judentum» zu entdecken, seine prophetisch-kritische
Sendung auch ihr und ihre diakonisch-ethische Aufgabe ihm gegenüber.

Theologisch ist das erweisbar aus hier nur eben andeutbaren
Gedankengängen im Schrifttum Paulus' und Lukas' (des nicht
zufällig judenfreundlichsten, weil — im Sinne jenes seines Lehrers
Rom. 15, 27 — für den empfangenen Erbanteil mit «Israel»
dankbaren einzigen Heidenchristen unter den Evangelisten!), sowie —
für den Katholiken — aus einer schmalen, aber deutlichen
Traditionslinie, welche unter anderm über den (nur angeblich
vorbehaltlos judenfeindlichen) Barnabas-Brief, Justin, Tertullian,
Augustin, Hieronymus, Gregor den Großen zu Beda läuft.2 Daß
«Israel» sich am Ende in der Verehrung Jesu Christi mit der
Kirche geeint finden wird, ist danach sicher (Paulus im Herzstück

des Römerbriefs, Kap. 9—11; Tertullian: «Unsere gesamte
eigene Hoffnung ist mit der verbleibenden Heilserwartung Israels

2 Für den Barnabas-Brief findet sich das zunächst nachgewiesen in
seiner und des Justin-Dialogs mit dem Juden Tryphon von mir
bearbeiteter Neuausgabe unter dem Titel «Kirche und Synagoge»
(Ölten 1945), welche jetzt nur noch zusammen mit einem, auf
Wunsch auch separat erhältlichen «Offenen Brief» abgegeben wird,
der meinerseits wesentliche Selbstkorrekturen enthält; gegen Kritik
erhärtet ist der Nachweis in der «Zeitschrift für katholische Theologie»

1952.

47 737



verknüpft»); es setzt voraus entsprechendes Beten und Handeln
der Christenheit — welch letzteres vom gereiften Paulus nicht
primär als «Anpredigen», sondern als ÇvjXwaac, «Eifersüchtigmachen»

charakterisiert wird (Rom. 11, 11. 14) und offenkundig
in Gestalt der Diakonie, jenes Liebesdienstes praktiziert werden
soll, der aus den Reihen der für ihren pneumatischen Erbanteil
mit Israel dankbaren Heidenchristenheit nach Jerusalem
zurückströmt.3

Da auf diesem Gebiet seit jenem ersten und einzigen Ansatz in
Gestalt der beiden Kollektenreisen Pauli nach Jerusalem so gut
wie nichts mehr geschehen ist und die Christenheit als ganze sich
den Juden seit den ersten Jahrhunderten auch nicht mehr als zu
heilsamer Eifersucht anreizende Gemeinschaft durch Bruderliebe
verbundener Verfolgter darstellt, hat sie kein Recht mehr,
dieselben als böswillig Verstockte anzuklagen; selbst wenn man
davon absieht, daß innerhalb des Judentums, etwa seit dem 2.

Jahrhundert jene Freiheit in der Lehrfrage, ob und in welchem Sinne
Jesus Messias und Gottessohn sei, nicht mehr besteht, wie sie seine
Apostel und etwa die «Apostolischen Väter» noch voraussetzen
konnten, die Lehrverfestigung in beiden Lagern sie aber dann
beseitigte, so daß für den talmudischen Juden Preisgabe seines
Judentums ist, was für Jesu Zeitgenossen als dessen Erfüllung
erfahren werden konnte.

Auf diesen Voraussetzungen etwa beruht die völlig neue, nicht
mehr «missionarische» Haltung, wie sie sich keimhaft aus den
interkonfessionellen Gesprächen zu entwickeln begann, zu denen
regelmäßige Studientagungen des «Deutschen evangelischen
Ausschusses für Dienst an Israel» (1948, 1950, 1951, 1952) Gelegenheit

gaben; eine Haltung, wie sie nun evangelischerseits ganz
dezidiert vom «Niederländischen Reformierten Rat für Kirche und
Israel», katholischerseits vom Herausgeberkreis des «Rundbriefs
zur Förderung der Freundschaft zwischen dem Alten und dem
Neuen Gottesvolk — im Geiste der beiden Testamente» (Freiburg,
Breisgau) und ähnlich von dem der Pariser «Cahiers Sioniens»
vertreten wird, selbstverständlich in vollem Einverständnis mit
den zuständigen kirchlichen Behörden, welche entsprechenden
«Thesen christlicher Lehrverkündigung im Hinblick auf
umlaufende Irrtümer über das Gpttesvolk des Alten Bundes»
ausdrücklich ihr Imprimatur erteilt haben. (Eine Tatsache, deren
Bedeutung man erst in Jahrzehnten gebührend würdigen werde,
sagte der nach der Ausarbeitung der Thesen durch evangelische

3 Vgl. Rom. 15, 26 ff.; 1. Kor. 16, 1 ff.; 2. Kor. 8; 9; Gal. 2, 10; Apg. 11,
29 f.; 20, 4. 22 ff.; 21, 19; 24, 17.

738



und katholische Theologen um sein Votum dazu gebetene
Landesrabbiner von Hessen.)

Mit den hier bisher geschilderten Bemühungen um ein von der
Wurzel her erneuertes christlich-jüdisches Verhältnis (wie sie auf
diesem Kontinent auch innerhalb der französischen «Amitié judéo-
chrétienne», der Florentiner «Amicizia Ebraico-Cristiana», der
«Oesterreichisch-Israelischen Kulturgesellschaft», der «Christlich-
Jüdischen Arbeitsgemeinschaft in der Schweiz» im Gange sind
und mit Erich Lüths deutscher Aktion «Friede mit Israel»
ausdrücklich konvergieren) sind nicht zu verwechseln — vollends
nach einem im wesentlichen gescheiterten Freiburger
Zusammenarbeitsversuch 1950/51 — die Tendenzen der nordamerikanischen
«National Conference of Christians and Jews and World-Brother-
hood». Hier wird gerade die spezifische jüdisch-christliche Problematik

bewußt beiseite gelassen und das Verhältnis zwischen Juden
und Nichtjuden nur als eine unter mehreren kaum wesentlich
voneinander verschiedenen «rassisch, religiös, national oder sozial
bedingten Gruppenspannungen» sozialpädagogisch behandelt, womit

im Grunde das Einzigartige am Judentum ebenso bagatellisiert
wird, wie wenn der Missionar dem getrennten «älteren Bruder»
mit derselben Gebergeste gegenübertritf wie dem offenbarungsfremden

«Heiden». Geradezu gefährlich werden solche Tendenzen,
wenn sie sich in den Dienst politischer Propagandaparolen, etwa
der «Verteidigung des Abendlandes», stellen, eine Versuchung, der
naive Gschaftlhuberei und gerissenes Managertum (im Stil von
Sinclair Lewis' Elmer Gantry) nicht immer erfolgreich
widerstehen. Statt daß jeder den gerade von ihm vernommenen
Offenbarungsauftrag ernst nimmt und ihn im eigenen Lager wie den
getrennten Brüdern gegenüber sachgemäß zu erfüllen sucht, droht
dabei faktisch ein unüberbietbar flacher ideologischer «Brüder-
lichkeits»-Totalitarismus zu entstehen, der jederzeit als Feigenblatt

für einen politischen käuflich wäre, dessen obligater «Staatsfeind»

dann einfach als «der Unbrüderliche» etikettiert werden
müßte. (Seltsam genug, daß der Oberhenker in George Orwells
«1984» gerade «Der große Bruder» heißt!)

Mag dank ihrer Finanzkraft solche Karikatur der ernsthaften
christlich-jüdischen Freundschaftsarbeit sich in den Vordergrund
der Publizitätsbühne spielen, die ewig Morgigen werden so wenig
wie die ewig Gestrigen daran ändern können, daß das Verhältnis
zwischen den «guten», genauer: zwischen den wirklichen Juden
und den wirklichen Christen heute hoffnungsvoll in Bewegung
gekommen ist, nachdem es seit 1800 Jahren hoffnungslos
festgefahren erschien.

739


	Christen und Juden - heute

