Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 12

Artikel: Christen und Juden - heute

Autor: Thieme, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758697

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTEN UND JUDEN — HEUTE

Von Karl Thieme

Als um 1760 Moses Mendelssohn wiederholt eine Bittschrift ein-
reichte, damit ihm Friedrich II. von Preuflen das Niederlassungs-
privileg fiir Berlin gewdhren moge, wurde dieselbe vom Marquis
d’Argens mit den Satzen befiirwortet: «Un Philosophe mauvais
catholique supplie un Philosophe mauvais protestant de donner
le privilége & un Philosophe mauvais juif. Il y a trop de philosophie
dans tout ceci, pour que la raison ne soit pas du cété de la demande.»

Rund zwei Jahrhunderte hindurch waren es im Sinn ihrer
eigenen religiosen Gemeinschaften «schlechte» Katholiken, Prote-
stanten und Juden, die sich aullerhalb der verschiedenen Ghettos,
als welche sich jene Gemeinschaften von der modernen Welt ab-
sonderten, durch die «Vernunft» zu einer Kameraderie der «Philo-
sophen» verbunden fiihlten. Was dabei herauskam, haben Adorno
und Horkheimer in ihrer «Dialektik der Aufkldrung» beschrieben:
«Je mehr die Denkmaschinerie das Seiende sich unterwirft, um
so blinder bescheidet sie sich bei dessen Reproduktion. Damit
schlagt Aufklirung in die Mythologie zuriick, der sie nie zu
entrinnen wullte. Denn Mythologie hatte in ihren Gestalten die
Essenz des Bestehenden: Kreislauf, Schicksal, Herrschaft der Welt
als die Wahrheit zuriickgespiegelt und der Hoffnung entsagt.»
(S. 40, Sperrungen von uns.) Am Ende stand, am Ende steht der
Totalitarismus, der Satan Links-Faschismus nun schon seit vor-
gestern und der Beelzebub Rechts-Bolschewismus von gestern,
wohl auch wieder von morgen, Hoffnung liigende, hoffnungslose
Reproduktion des «Seienden», der auf die letzte Spitze getriebenen
Herrschaftsverhiltnisse einer gefallenen Schopfung, am laufenden
Band.

Die letzten Hoffenden aber begannen sich in den Kerkern und
Lagern als Verfolgte zusammenzufinden, als mogliche oder sogar
tatsichliche Storer der totalitiren Kako-Symphonie, Leute, bei
denen «das Gewissen, diese jiidische Erfindung» (Hitler), zu ver-
muten oder gar in Aktion anzutreffen ist; das Gewissen, welches
kiindet, was sein soll, also — sagt die Hoffnung — zuletzt sein wird.
Seitdem stellt sich die Frage nach der Zusammengehorigkeit der
guten Juden, der guten evangelischen und der guten katholischen
Christen; am Horizont sogar der Ausblick auf eine Einigung dieser

733



drei, womit verglichen ja wahrlich die bloBle innerchristliche
okumenische oder auch «Una-Sancta»-Wiedervereinigung eine
Pietistenutopie darstellt; genauer: einen unrealisierbaren Wunsch-
traum, solange seine Erfiillung isoliert vorgestellt und angestrebt
wird — eine Zugabe aber, wenn jene unvergleichlich groflere, die
eigentliche Einung (hebraisch «Ichud») wirklich einmal zustande
kommt.

Um hier das Notigste klar zu sehen, mull man vorweg moglichst
genau bestimmen, was «gute» Katholiken, Protestanten und Juden
eigentlich sind und was nicht. Der Malistab, an dem ihr je spe-
zifisches Gutsein gemessen werden mul}, ist namlich in jedem
der drei Fille ein anderer.

Wer ganz aus dem Inkarnationsglauben heraus lebt, wie die
romische Kirche ihn definiert hat, der ist ein guter Katholik. Wer
vorbehaltlos auf die Botschaft von jener gottlichen Gnade ver-
traut, ohne die alles eigne Tun des Menschen gerichtet wire, der
ist ein guter Protestant.

Und wer nichts Wichtigeres kennt als das tatsdchliche Geschehen
jenes Gotteswillens, der seit der Sinai-Weisung offenbar ward, der
ist ein guter Jude. (Ein «orthodoxer», wenn ihm zunichst einmal
an der Treue im einzelnen, ein «liberaler», wenn ihm vor allem
andern an der SinngemifBheit der Gebotserfiillung im ganzen
liegt.) .

Diese je verschiedene Definition des «guten» Angehorigen einer
der drei Gruppen ist fiir ihr gegenseitiges Verstédndnis entschei-
dend. Dasselbe wird sofort unmoglich, wenn man ausschliefJlich
den von einer der drei Gruppen hergenommenen Mallstab anlegt.
Meint man zum Beispiel, wie zum guten Katholiken der Glaube
an das romische Dogma, so gehore zum guten Protestanten der
an die Augsburgische oder die Helvetische Konfession, zum guten
Juden gar der an die Lehrpunkte des Maimonides, dann hat man
das Eigentliche von Protestantismus und Judentum milBverstan-
den. Und meint man «jiidisch», als gute Christen nur vollendete
Edelmenschen im Stil Nathans des Weisen gelten lassen zu konnen,
so ist die katholische und vollends die protestantische Botschaft
vom geretteten Siinder von vornherein unberiicksichtigt geblieben.
Wird zum Beispiel erklart: «Fiir jlidisch-christliche Zusammen-
arbeit kommen nur Leute in Betracht, die sich menschlich be-
wahrt haben», dann werden gerade diejenigen begriffsklaren
Christen, fiir die das noch am ehesten gelten mag, abgeschreckt,
weil sie sich mannigfachen Versagens und des Gnadencharakters
teilweiser Bewahrung viel zu stark bewulf}t sind.

Anderseits ist es jlidischen Menschen meist peinlich, wenn sie

734



auf ihr Glaubensgut hin von Christen angesprochen werden, weil
dieses im Vergleich mit dem geforderten praktischen Wirken fiir
sie vollig zuriickzutreten pflegt und fiir sie allgemeinverbindlich
nur der eine Satz ist: Hore Israel, der Herr, unser Gott, ist
einzig ... (Deuteronomium 6, 4; wozu seit etwa dem 2. Jahrhun-
dert unserer Zeitrechnung erganzt gedacht werden muf}: ... und
er kann nicht als dreipersonliche Einheit begriffen werden.)

Was zwischen Christen und Juden sich heute anbahnt, ist also
nicht auf ein Glaubensgespriach iiber strittige Lehrpunkte reduzier-
bar, obwohl natiirlich auch solche immer wieder hineinspielen
werden. Versucht man, die gegenseitigen Anliegen aneinander zu
formulieren, so mag man etwa mit Erwin Reisner auf der kiirz-
lichen Ansbacher interkonfessionellen Studientagung {iiber das
Bild des Menschen in christlicher und jiidischer Sicht davon aus-
gehen, da3 der Jude das Geschopfsein des Menschen im Sinne
der Gottebenbildlichkeit (Gen. 1, 26), der Christ das Gefallensein
im Sinne der Erbsiindigkeit (Gen. 8, 21) einseitig betone. Noch
etwas weiter fiihrt vielleicht die folgende Gegeniiberstellung der
Bedenken, die jeweils zwei Gruppen der dritten gegeniiber auf
dem Herzen haben, samt deren jeweiliger Antwort darauf:

1. Der Protestant und vor allem der Jude neigen dazu, dem
katholischen Christen Menschenvergotzung vorzuhalten; er ant-
wortet, sie beide unterschitzten den Grad, in dem sich Gott (in
Christus, aber auch in der Bevollmichtigung seines Stellvertreters
und der Heiligung seines Corpus mysticum) zu den Menschen
herabgelassen habe, also Gottes Kondeszendenz, wie sie ja — in
Gestalt von Sinai-Offenbarung, Propheteninspiration und der-
gleichen — durchaus schon vom Judentum geglaubt wird, welches
wahrlich keine «Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Ver-
nunft» ist.

2. Der Jude und fast mehr noch der Katholik neigen dem evan-
gelischen Christen gegeniiber zu dem Eindruck, daf3 er stark vom
Antinomismus versucht sei, das heif3t von der Tendenz, alle das
menschliche Tun individuell und kollektiv regelnden Gesetze zu
bagatellisieren oder gar zu diabolisieren, als von vornherein un-
erfiillbar abzutun, die Gesetzesiibertretung beziehungsweise Siinde
sozusagen als Selbstverstindlichkeit hinzunehmen (Luthers: «pecca
fortiter» zu befolgen). Auf dieses Bedenken, das iibrigens auch
den Ostchristen gegeniiber nicht selten laut wird, antwortet der
Protestant mit dem Gegenvorwurf, Jude und Katholik seien der
«Gesetzlichkeit» verfallen, sie iiberschétzten das Menschenwerk,
vernachlissigten jene gottliche Gnade, die ja wahrlich nicht erst
im Neuen Testament verkiindet ist, ohne deren Anerkennung

735



vielmehr auch die jiidische Urform der Offenbarungsreligion un-
denkbar ist.

3. Der katholische und vor allem der evangelische Christ halten
nun allerdings dem Juden entgegen, dafl er die Gnadenbediirftig-
keit des Menschen unter- beziehungsweise seine Freiheit {iber-
schatze. (Darauf lag ja charakteristischerweise in der oben zitier-
ten Aeullerung des Protestanten Reisner das Schwergewicht.) Der
Jude seinerseits antwortet, beide christlichen Gruppen unter-
schatzten vielmehr die gottgeschaffene menschliche Freiheit und
entzogen sich eben dadurch weitgehend der Verpflichtung zum
gottgebotenen Tun.

Jedes dieser sechs Anliegen beziehungsweise Gegenanliegen
kann und mul} als solches von denen ernst genommen werden, an
die es sich richtet. Das romische Lehramt selbst kennt und ver-
urteilt eine falsche Vergotzung von Menschlich-Allzumenschlichem,
etwa in Gestalt der.Muttergottesvisionen von Heroldsbach, deren
Offenbarungscharakter es den rebellierenden «Glaubigen» schirf-
stens abstreitet. Es gibt eine innerprotestantische Kritik am
Antinomismus (man lese nur: H. Diem, «Karl Barths Kritik am
deutschen Luthertum», Ziirich 1947) und eine innerjiidische an
der «Gesetzlichkeit» (etwa bei Buber).

Und wie diirfte als Christ angenommen werden wollen, wer die
juidische Forderung in den Wind schliige, seinen Glauben — ganz
abgesehen von allem Straucheln infolge der als konstitutionelle
Schwiache auftretenden «Erbsiindigkeit» — durch die Tat zu
erweisen, da diese ja die Forderung Jesu Christi selbst in der
Bergpredigt ist wie auch aller seiner Apostel, nicht nur des
Jakobus, des Petrus und Johannes, sondern durchaus auch des
Paulus, sobald man seine Botschaft ganz hort und nicht willkiir-
lich verkiirzt!

Gerade von hier aus gesehen, bleibt bis zur vollen Durchldute-
rung des Christlichen relativ berechtigt und verpflichtend jene
urjiidische «bestimmte Negation» (zum Unterschied von der un-
bestimmten universalen, etwa des Buddhismus), wie sie Adorno
und Horkheimer kennzeichnen: «Hoffnung kniipft sie einzig ans
Verbot, das Falsche als Gott anzurufen, das Endliche als das Un-
endliche, die Liige als Wahrheit» (a. a. O., S. 36), und wie sie
Adorno in den «Minima Moralia» mit jener Ueberspitzung voll-
zieht, von der sein eigener, methodisch unerhort fruchtbarer Satz
gilt: «An der Psychoanalyse ist nichts wahr als ihre Uebertrei-
bungen.»*

1 Naher ausgefiihrt in meiner Besprechung in den «Frankfurter Hef-
ten» VI, 12, Dezember 1951.

736



Kein Wunder, dall «der Heide in uns» ob solcher «jlidischen
Kritik» getroffen aufschreit, wenn sie den einen oder andern seiner
Abgotter «herunterreiflt». (Wie einst das «edle Rof3 Athen» sich
gegen die «stechende Bremse» aufbdumte, mit deren Funktion
Sokrates die eigene verglich.) So war es stets (man vergleiche im
deuterokanonischen Daniel, Kapitel 14!), so wird es sein bis zum
Jiingsten Tage; und wie jede Sendung, jede Gabe und Aufgabe,
auch miflbraucht werden kann, wird es immer — nicht ganz selten
wohl sogar in einer und derselben Person — journalistisch selbst-
genugsame neben jener prophetisch selbstverzehrenden jiidischen
Kritik geben, deren Satire Huldigung fiir einen abwesenden Konig
ist, wie Karl Kraus, ihr zeitgenossischer Prototyp, sie einmal mit
genauester Treffsicherheit fiir ihre einzigartige Dialektik genannt
hat. Wie nun die Judenschaft in Gestalt der — leider speziell im
deutschen Sprachraum allzuwenigen — Helfer in der Verfolgungs-
zeit und Mitverfolgten nach Jahrhunderten erstmals, etwas er-
staunt, ihre tatbewdhrten Freunde gerade unter den <«guten
Christen» fand, so hat in griindlicher Gewissenserforschung auf
eigene Mitschuld an dem Geschehenen hin die Christenheit —
vorerst in winzigen Vorhuten — begonnen, gewissermaflen das
«gute Judentum» zu entdecken, seine prophetisch-kritische Sen-
dung auch ihr und ihre diakonisch-ethische Aufgabe ihm gegen-
iiber.

Theologisch ist das erweisbar aus hier nur eben andeutbaren
Gedankengingen im Schrifttum Paulus’ und Lukas’ (des nicht
zufillig judenfreundlichsten, weil — im Sinne jenes seines Lehrers
Rom. 15, 27 — fiir den empfangenen Erbanteil mit «Israel> dank-
baren einzigen Heidenchristen unter den Evangelisten!), sowie —
fiir den Katholiken — aus einer schmalen, aber deutlichen Tra-
ditionslinie, welche unter anderm {iiber den (nur angeblich vor-
behaltlos judenfeindlichen) Barnabas-Brief, Justin, Tertullian,
Augustin, Hieronymus, Gregor den Groflen zu Beda lduft.* Daf3
«Israel» sich am Ende in der Verehrung Jesu Christi mit der
Kirche geeint finden wird, ist danach sicher (Paulus im Herz-
stiick des Romerbriefs, Kap. 9—11; Tertullian: «Unsere gesamte
eigene Hoffnung ist mit der verbleibenden Heilserwartung Israels

? Fiir den Barnabas-Brief findet sich das zunichst nachgewiesen in
seiner und des Justin-Dialogs mit dem Juden Tryphon von mir be-
arbeiteter Neuausgabe unter dem Titel «Kirche und Synagoges
(Olten 1945), welche jetzt nur noch zusammen mit einem, auf
Wunsch auch separat erhiltlichen «Offenen Brief> abgegeben wird,
der meinerseits wesentliche Selbstkorrekturen enthilt; gegen Kritik
erhirtet ist der Nachweis in der «Zeitschrift fiir katholische Theo-
logie» 1952.

ti 737



verkniipft»); es setzt voraus entsprechendes Beten und Handeln
der Christenheit — welch letzteres vom gereiften Paulus nicht
primédr als «Anpredigen», sondern als (rni@cor, «Eifersiichtig-
machen» charakterisiert wird (Rom. 11, 11. 14) und offenkundig
in Gestalt der Diakonie, jenes Liebesdienstes praktiziert werden
soll, der aus den Reihen der fiir ihren pneumatischen Erbanteil
mit Israel dankbaren Heidenchristenheit nach Jerusalem zuriick-
stromt.?

Da auf diesem Gebiet seit jenem ersten und einzigen Ansatz in
Gestalt der beiden Kollektenreisen Pauli nach Jerusalem so gut
wie nichts mehr geschehen ist und die Christenheit als ganze sich
den Juden seit den ersten Jahrhunderten auch nicht mehr als zu
heilsamer Eifersucht anreizende Gemeinschaft durch Bruderliebe
verbundener Verfolgter darstellt, hat sie kein Recht mehr, die-
selben als boswillig Verstockte anzuklagen; selbst wenn man da-
von absieht, daB3 innerhalb des Judentums, etwa seit dem 2. Jahr-
hundert jene Freiheit in der Lehrfrage, ob und in welchem Sinne
Jesus Messias und Gottessohn sei, nicht mehr besteht, wie sie seine
Apostel und etwa die «Apostolischen Viter» noch voraussetzen
konnten, die Lehrverfestigung in beiden Lagern sie aber dann
beseitigte, so dall fiir den talmudischen Juden Preisgabe seines
Judentums ist, was fiir Jesu Zeitgenossen als dessen Erfiillung
erfahren werden konnte.

Auf diesen Voraussetzungen etwa beruht die vollig neue, nicht
mehr «missionarische» Haltung, wie sie sich keimhaft aus den
interkonfessionellen Gesprachen zu entwickeln begann, zu denen
regelmiflige Studientagungen des «Deutschen evangelischen Aus-
schusses fiir Dienst an Israel» (1948, 1950, 1951, 1952) Gelegen-
heit gaben; eine Haltung, wie sie nun evangelischerseits ganz
dezidiert vom «Niederlandischen Reformierten Rat fiir Kirche und
Israel», katholischerseits vom Herausgeberkreis des «Rundbriefs
zur Forderung der Freundschaft zwischen dem Alten und dem
Neuen Gottesvolk — im Geiste der beiden Testamente» (Freiburg,
Breisgau) und #hnlich von dem der Pariser «Cahiers Sioniens»
vertreten wird, selbstverstandlich in vollem Einverstdndnis mit
den zustandigen kirchlichen Behorden, welche entsprechenden
«Thesen christlicher Lehrverkiindigung im Hinblick auf um-
laufende Irrtiimer iiber das Gottesvolk des Alten Bundes» aus-
driicklich ihr Imprimatur erteilt haben. (Eine Tatsache, deren
Bedeutung man erst in Jahrzehnten gebiihrend wiirdigen werde,
sagte der nach der Ausarbeitung der Thesen durch evangelische

3 Vgl. Rom. 15, 26 ff.; 1. Kor. 16, 1 ff.; 2. Kor. 8; 9; Gal. 2, 10; Apg. 11,
20 £.: 20, 4. 22 ff.; 21, 19; 24, 17.

738



und katholische Theologen um sein Votum dazu gebetene Landes-
rabbiner von Hessen.)

Mit den hier bisher geschilderten Bemiithungen um ein von der
Wurzel her erneuertes christlich-jiidisches Verhéltnis (wie sie auf
diesem Kontinent auch innerhalb der franzosischen «Amitié judéo-
chrétienne», der Florentiner «Amicizia Ebraico-Cristiana», der
«Qesterreichisch-Israelischen Kulturgesellschaft», der «Christlich-
Jiidischen Arbeitsgemeinschaft in der Schweiz» im Gange sind
und mit Erich Liiths deutscher Aktion «Friede mit Israel» aus-
driicklich konvergieren) sind nicht zu verwechseln — vollends
nach einem im wesentlichen gescheiterten Freiburger Zusammen-
arbeitsversuch 1950/51 — die Tendenzen der nordamerikanischen
«National Conference of Christians and Jews and World-Brother-
hood». Hier wird gerade die spezifische jlidisch-christliche Proble-
matik bewult beiseite gelassen und das Verhiltnis zwischen Juden
und Nichtjuden nur als eine unter mehreren kaum wesentlich
voneinander verschiedenen «rassisch, religios, national oder sozial
bedingten Gruppenspannungen» sozialpadagogisch behandelt, wo-
mit im Grunde das Einzigartige am Judentum ebenso bagatellisiert
wird, wie wenn der Missionar dem getrennten «ilteren Bruder»
mit derselben Gebergeste gegeniibertritf wie dem offenbarungs-
fremden «Heiden». Geradezu gefdhrlich werden solche Tendenzen,
wenn sie sich in den Dienst politischer Propagandaparolen, etwa
der «Verteidigung des Abendlandes», stellen, eine Versuchung, der
naive Gschaftlhuberei und gerissenes Managertum (im Stil von
Sinclair Lewis’ Elmer Gantry) nicht immer erfolgreich wider-
stehen. Statt dal3 jeder den gerade von ihm vernommenen Offen-
barungsauftrag ernst nimmt und ihn im eigenen Lager wie den
getrennten Briidern gegeniiber sachgemall zu erfiillen sucht, droht
dabei faktisch ein uniiberbietbar flacher ideologischer «Briider-
lichkeits»-Totalitarismus zu entstehen, der jederzeit als Feigen-
blatt fiir einen politischen kduflich wére, dessen obligater «Staats-
feind» dann einfach als «der Unbriiderliche» etikettiert werden
miiBte. (Seltsam genug, daB der Oberhenker in George Orwells
«1984» gerade «Der groBe Bruder» heifit!)

Mag dank ihrer Finanzkraft solche Karikatur der ernsthaften
christlich-jiidischen Freundschaftsarbeit sich in den Vordergrund
der Publizitdtsbiihne spielen, die ewig Morgigen werden so wenig
wie die ewig Gestrigen daran dndern konnen, dall das Verhéltnis
zwischen den «guten», genauer: zwischen den wirklichen Juden
und den wirklichen Christen heute hoffnungsvoll in Bewegung
gekommen ist, nachdem es seit 1800 Jahren hoffnungslos fest-
gefahren erschien.

- 739



	Christen und Juden - heute

