Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 19 (1951-1952)

Heft: 11

Artikel: Zu J. J. Bachofens Portrat

Autor: Kerényi, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758692

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZU J.J. BACHOFENS PORTRAT

Von Karl Kerényi

Als das ungewochnliche Schicksal, das Bachofens Leben und
Nachleben umgreift, mit dem Beginn der sehr posthumen Gesamt-
ausgabe seiner Werke in die neueste Phase trat, lag die Frage am
nichsten: Wozu?' Allzu summarisch hatten die Vorbereiter zweier
einander bekdmpfenden Revolutionen die Lehren dieses zweiten
sonderbaren Jean-Jacques der Schweiz aufgegriffen, allzu summa-
risch erfolgte darauf die Verponung des nicht nur von Unweisen
und Dunkelménnern verherrlichten Namens. Heute taucht das
«Wozu?» kaum mehr auf, die drei weiteren Béande, die in den seit-
her verflossenen neun Jahren erschienen sind — «Das Mutter-
recht» 1948 als II. und III. und «Die Sage von Tanaquil» 1951 als
VI. Band der Gesamtausgabe (bei Benno Schwabe, Basel) — geben
vielmehr zu einer anderen Frage Anlafl: Warum bewihrt sich
Bachofen als anziehender und aufregender, den Leser in eine
eigene Atmosphidre aufnehmender und bereichert entlassender
Autor?

Nicht alle Altertumsforscher werden auch zu Autoren vom Alter-
tum, wie auch nur wenige Theologen zu Autoren iiber das Christen-
tum wurden. Man wird diese Wiirde, das Autorsein, unter den
unzihligen, die iiber das Altertum schrieben, fiir diejenigen vor-
behalten, die man auch dann lesen wiirde, wenn sie nicht diesen
Umweg gewihlt hdtten, um uns Wichtiges zu sagen. Der Umweg
tiber die Antike mag ein notwendiger gewesen sein. War er doch
manchmal sogar fiir einen kiinftigen Klassiker, einen Montesqieu,
der mit seinen Considérations sur les causes de la grandeur des
Romains et de leur décadence ein exemplarischer «Autor vom
Altertum» ist, unvermeidlich vorgeschrieben. Dem Verstiandnis der
Antike sollte ein solcher Umweg auch dienen: im Bewulitsein
dessen, der ihn als einzig moglichen eingeschlagen, war er ja ein
denkbar gerader Weg. Und er dient dem auch immer, selbst wenn
der Eigen-Sinn des Autors — in der schonen Doppelbedeutung des

1 Vgl. Neue Schweizer Rundschau, 1943, S. 345 ff. und S. 428 ff,; Verf.:

Bachofen und die Zukunft des Humanismus, Rascher-Verlag, Zii-
rich 1945,

676



deutschen Wortes — eine Fortsetzung auf demselben Wege fiir alle
andere ausschlief3t.

Solch ein Grad des Eigensinns ist keineswegs sein unerldflliches
Merkmal; doch ein Autor mit einem eigenen Sinn seines Lebens-
werkes, wie Bachofen, konnte ihn sich erlauben. Ein grofler Eigen-
sinniger war er, dem es gelang, Zustidnde und Erzdhlungen, Dich-
tungen und Gemsilde des Altertums zur Ausdrucksweise jenes
Eigensten zu machen, das ihn vor allem anging, sich durch sein
Bemiihen aber als tatsdchlich in die Weite und Tiefe, iiber die
Grenzen einer einzelnen, wenngleich schon auflergewohnlichen
Individualitat hinausreichend erwies. Ein solcher Autor gehort in
jene Bildergalerie von Personlichkeiten, zu denen man nicht nur
wegen ihrer Werke, sondern durch die Werke auch ihrer selbst
wegen zuriickkehrt. Sie wohnten so dicht am Rande des mensch-
lichen Geheimnisses, diese Triaumer und scharfen Beobachter, Dich-
ter und manchmal auch Gelehrten, dal man durch ihr Person-
lichstes, das sich mit seinem Werkaspekt aus dem Bereich des
Privaten endgiiltig erhoben hatte, der gleichen Ndhe des Geheim-
nisses mochte teilhaftig werden.

Etwas von der Anziehungskraft Bachofens als Autor ist damit
schon umschrieben. Ein Bachofen-Portrit, das an Wahrheit nicht
hinter dem (um nur ein scheinbar sehr fernliegendes Beispiel zu
wiahlen) Henri Beyles stehen wiirde, ist eine nicht weniger ernste
Forderung an die Nachwelt als die Gesamtausgabe seiner Werke.
Ob es aber auch nur anndhernd wird erreicht werden konnen?
Man ist fiir jede psychologisch wichtige Angabe dankbar, die die
Herausgeber in ihren Nachworten, um die Einordnung der Werke
in die Geschichte der Altertumswissenschaft und der Ethnologie
bemiiht, fast wider Willen sich entschliipfen lassen. Der Widerwille
gegen die Psychologie, die — bemerken wir doch® — bis jetzt
wahrlich nicht auf der Hohe ihrer grolen Moglichkeiten um Bach-
ofen bemiiht wurde, versieht die neue Bachofen-Biographie, die
dem dritten Band beigegeben wird, mit ephemeren Spitzen und
einer Apologie, die sub specie aeterni des Gegenstandes iiberfliissig
sind. Die in ihren Einzelheiten schitzenswerte Darstellung der Um-
welt Bachofens ist auf das Leitmotiv gestimmt: «Wie sollte er eine
solche Heimat nicht geliebt haben!» Nein, an Bachofens Patriotis-
mus ist nicht zu zweifeln (wer wollte auch?), selbst wenn aus
seinen Briefen an den Ziircher Altertumsforscher Heinrich Meyer
ein anderes Leitmotiv uns entgegentont: «...in dem traurigen
Basel...», «...in dem kalten Norden... mitten unter verhunzten
Rationalisten. . .»

Bachofen war einer — so wird man, ohne jede Spitze gegen

6717



Basel, psychologisch feststellen — der am Norden und an der
biirgerlichen Gegenwart Leidenden. Wir wissen heute, dal} sogar
Mommsen, der unserem Autor als der «Typus der Zeitgedanken»
galt, voller «Handels- und Kapitalistengewidsch», da3 auch er bis
zu seinem Tode zu denselben Leidenden gehorte, obwohl bei ihm
dem politischen Grund — in einer anderen Richtung — eine weit
groflere Bedeutung zukommt als bei dem konservativen Basler.
Bachofens politischer Pessimismus ist so umfassend und so pro-
phetisch, dal} er 1869 diesen Satz niederschreibt: «Ich fange an zu
glauben, dall der Geschichtsschreiber des zwanzigsten Jahrhun-
derts nur noch von Amerika und Ruflland zu reden haben wird.»
Mit solchem Blick fiir weltgeschichtliche Verhiltnisse und Maf-
stabe — zwischen Amerika und Ruflland lag vor seinen geistigen
Augen Europa «auf dem Siechbett», ohne Aussicht auf dauernde
Erholung — 148t man sich durch kleine politische Enttduschungen,
die man in seiner eigenen engen Vaterstadt erlebt, nicht nachhaltig
betriiben. Bachofens verhaltene Leidenschaftlichkeit, die jeden
Vorwand zur Absage, zu iiberraschenden negativen Entschliissen
so gern ergriff; die vermochte — auch dazu hat man Analogien in
der Biographie verwandter Geister — Kopfschmerzen im un-
passendsten Augenblick zu verursachen; die ihm die «Sehnsucht
nach dem vagari», dem Vagabundieren, einflof3te und die Bekennt-
nis entlockte: «Wenn der Mensch doch nicht so viel Vergniigen
verschlucken miiflte und in seiner natiirlichen wilden Freiheit sich
bewegen diirfte!» — gerade diese Art der Leidenschaftlichkeit
konnte die gleiche tiefere Quelle haben, wie das Idealbild, dem das
«Mutterrecht» und die «Tanaquil» galten und zu dessen Siifle die
dullerlich so wenig begriindete Bitterkeit in Bachofens Verhalten
zur Gegenwart wie die natiirlichste Erganzung gehorte.

Es ist eine durch die schopferische Seele wie durch eine innere
grofle Gottin beherrschte Geistesart, der beides entsprach: Bach-
ofens Leiden und das Idealbild, das er von den hoheren gynaiko-
kratischen, durch das Mutterrecht beherrschten Weltperiode ent-
warf. Nie erscheint jene Geistesart — wie auch ein Zeitalter des
reinen Mutterrechtes nie — in einer allgemeinen, schicksalsfreien
Form. Zum Schicksal eines Individuums, einer ganzen Kultur ge-
hort sie wohl, ist es aber nie ganz. Bachofens Verbleiben in der
elterlichen Familie, unter der Obhut einer mit dem Vater gemein-
sam verehrten Mutter, die Verzogerung seiner eigenen Familien-
griindung bis zum neunten Jahr nach ihrem Tode in seinem fiinf-
zigsten Lebensjahr war eine Ausdrucksform dieser Geistesart:
hitte er die Mutter so frith wie Stendhal verloren, seine Art wire
dieselbe geblieben. Zu seinem Schicksal gehorte auch das Zu-

678



sammenleben mit der Mutter, doch fiir das Schopferische seiner
Geistesart eher hindernd. Sie wurde erst gleichzeitig mit dem
todesbitteren Sichzurilickziehen der Mutter aus dem Leben des
Sohnes zur gestaltenden Kraft seines Werkes.

Das philologisch-historische Ringen Bachofens mit dem gewalti-
gen Stoff, anfanglich noch in engstem Kontakt mit der zeitgenossi-
schen Wissenschaft, verwandelt sich allmadhlich zum Schaffen an
einem eigenen magnum opus. Im Todesjahre der Mutter war es nur
ein Vortrag und Aufsatz fiir Philologen: «Ueber das Wesen des
Weiberrechts», freilich schon damals eines «Autors» wiirdig, eine
patriarchal gehaltene «Oration» — der franziosische Gattungsname
liegt am nichsten — iiber vorpatriarchalische Verhiltnisse. Ein
Jahr spater, 1857, glaubt der Verfasser immer noch, dafl das
machtig angewachsene Werk zwei romischen Gelehrten zu wid-
men wire, es gehe doch vor allem die Kollegen an. Erst die Ab-
wendung von der fachlichen Ambition der Méanner der Wissen-
schaft und die Zuwendung zum inneren Kreis, erst die Widmung
an die verstorbene Mutter und an das <hehre Bild der Mutter» —
materos aglaon eidos — und die wihrend der Drucklegung dem
Buch vorausgeschickte Verherrlichung der gynaikokratischen
Weltperiode als «die Poesie der Geschichte», ein iiberraschender,
eigensinniger Durchbruch, bedeutete die Ankunft des Verfassers
und des Werkes zum eigenen Sinn. Eine dhnliche BewuBBtwerdung
des Sinnes ist auch an der Entwicklung der «Sage von Tanaquil»
zu beobachten, die in den ersten Jahren der Ehe mit der dreiflig
Jahre jiingeren Frau Bachofen-Burckhardt zum Werke gestaltet
wurde und erst im allerletzten Augenblick, wihrend des Druckes
durch ihren Titel verraten durfte, daf3 es mehr der aus der aphro-
disischen zur matronalen, aus der Géttin zur menschlichen Frau
gewordenen Herrscherin galt als der Widerlegung Mommsens.

DalB3 die Gestalt der entwerdenden Mutter dem «Mutterrecht»
zur Gestaltwerdung verhalf oder daf} in der Atmosphére der eigenen
«Tanaquil» — so nannte Bachofen noch kurz vor seiner Heirat eine
Braut in seinem Bekanntenkreis — aus einer Streitschrift gegen
Mommsen eine Art «Metaphysik der alten Welt» entstand, sind
auf Grund der zwei Werke, wie sie uns jetzt vorliegen, leicht zu
gewinnende Einsichten. Das Geheimnisvolle des Schopferischen,
das das Paradoxe zustande bringt, das einmal Dagewesene wie neu
zu erschaffen, ist damit nicht beriihrt. Dieses Schopferischen wurde
Bachofen selbst nie bewulBlt. Er glaubte alles dem iiberlieferten
Stoff zu entnehmen, wihrend er doch aus dem Eigensten in die
iiberlieferte tote Masse eben das hineinbrachte, was diese manch-
mal iiber seine eigene, urspriingliche Absicht hinaus zu beleben

679



vermochte. Man lese die beiden erwahnten Abschnitte des «Mutter-
rechts» einmal in der Reihenfolge ihrer Entstehung: zuerst das ein-
leitende Kapitel iiber Lykien, das im groflen und ganzen den Vor-
trag «Ueber das Wesen des Weiberrechts» wiedergibt, und nachher
die zuletzt entstandene «Vorrede und Einleitung» {iber die Wiirde
und Poesie der hoheren Gynaikokratie. Frither — und so blieb die
bewullte dualistische These Bachofens immer — war das Weib dem
Mann, dem Trager des Geistes gegeniiber nur Stoff, folglich ge-
horte auch das Mutterrecht zur Stofflichkeit und zu einer Religions-
stufe, die nur das Leibesleben kennt. Im Helden, der das Weib
besiegt, erkennt es die hohere Kraft und Schonheit: die des
Mannes. Nachher aber wird die gynaikokratische Weltperiode zur
Poesie der Geschichte —

durch die Erhabenheit, die heroische Gréfle, selbst durch die Schonheit, zu
der sie das Weib erhebt, durch die Beforderung der Tapferkeit und ritter-
licher Gesinnung unter den Méinnern, durch die Bedeutung, welche sie der
weiblichen Liebe leiht... Alle kriegerischen Voélker, bemerkt Aristoteles, ge-
horchten dem Weibe und die Betrachtung spiterer Weltalter lehrt das gleiche:
der Gefahr trotzen, jegliches Abenteuer suchen und der Schonheit dienen, ist
ungebrochener Jugendfiille stets vereinigte Tugend. Dichtung, ja Dichtung
wird dies alles im Lichte der heutigen Zustinde. Aber die hiochste Dichtung,
schwungreicher und erschiitternder als alle Phantasie, ist die Wirklichkeit
der Geschichte. Groflere Schicksale sind iiber das Menschengeschlecht dahin-
gegangen, als unsere Einbildungskraft zu ersinnen vermag. Das gynaiko-
kratische Zeitalter ist der Dichtung gebildeter, aber schwichlicher Zeiten
unerreichbar.

Man spiirt die oratorische Kraft des Autors unmittelbar. Sie
kommt indessen nicht aus einem rhetorischen Drang und Anspruch,
sondern aus der Bemiihung um die Verwandlung dessen, das
thesengemill «Stoff» bleiben sollte, dem Ideal entsprechend aber
hoher zu stehen hatte, als die schlechthin-geistige Minnlichkeit.
Nicht «Herz»- und «Kopfgedanken» laufen hier nebeneinander,
sondern die Richtung eines inneren Vorgangs setzt sich in der
Gestaltung durch, der in der bewuflten Ausfiihrung des Werkes
auf die Ebene einer schematisch gefa3ten Weltgeschichte projiziert
wurde. Wie Lucrez das sprode System Epikurs mit der religiosen
Glut seiner Dichterseele zu gestalten versuchte und an der nicht
ganz gelungenen Losung der Aufgabe zu einem unsterblichen
Autor wurde, iiberlebt auch Bachofen seine eigene Geschichts-
philosophie kraft der Spannung, in die er durch Schwerverein-
bares geriet. Es war die Aufstellung eines triadischen Schemas,
beruhend auf dem erwihnten Dualismus, seine geschichtsphiloso-

680



phische These: der Fortschritt der Menschheit aus dem ungeord-
neten Hetédrismus durch die im Stoff Ordnung schaffende, aber
im Stoff befangene, mutterrechtliche Gynaikokratie hinauf zur
geistbeherrschten Welt des Vaterrechts. Damit wurde die Welt-
geschichte bewullt auf eine bis jetzt uniibertroffene humane Weise
durch etwas sehr Menschliches gesehen: durch die Entwicklung
des Geschlechtsverhiltnisses, dieses aber nicht materialistisch auf-
gefallt, sondern spiritualistisch in seiner geistigen Bedeutung ge-
wiirdigt. Grund genug zur Spannung und zu Spannendem, zumal
der Autor sich die Aufgabe durch die materialistische Konstruktion
einer Anfangsstufe, die Annahme eines Ur-Hetédrismus, der Pro-
miskuitiat als Urinstitution, erst recht schwierig gemacht hatte!

In keinem Punkte konnte sich Bachofen durch die Zeugnisse der
Geschichte, Vorgeschichte und Ethnologie so bestitigt fithlen wie
darin, was er in seinem griechischen Tagebuch als seine tiefste
Ueberzeugung aussprach, dafl niamlich die Religion bei allen alten
Volkern «nicht nur ein Faktor, eine einzelne Richtung des Geistes,
vielmehr das Einzige, das All, die Einheit im Alls war. Dazu be- .
kennt er sich mit grofter Entschiedenheit im «Mutterrecht». Was
frither, in den Arbeiten zur «Geschichte der Romer», der Glaube
an die Anfangs- und daher auch Gottesnihe der alten Volker war,
ist jetzt die Ueberzeugung von der Prioritit der Religion vor jeder
menschlichen Institution, einer logischen und genetischen Prioritiit,
denn jede Stufe in der Entwicklung der Menschheit gilt Bachofen
vor allem als Religionsstufe. Ohne die Religion ist ihm «keine Seite
des alten Lebens verstindlich, die fritheste Zeit zumal ein un-
durchdringliches Rétsel». Und da es tatsidchlich unmdglich ist, die
Religion in der unreflektierten Einheit des archaischen Lebens, das
doch so viel mehr als das moderne kultisch ist, anders als eine
Eigenschaft der Lebensganzheit unterzubringen, trifft hier das
Eigenste Bachofens mit der unbefangenen wissenschaftlichen Er-
wigung zusammen. Dazu kommt aber, da3 er als Vorstufe der
hoheren, «ehelichen» Gynaikokratie eine die Frau miflbrauchende,
institutionelle Promiskuitit konstruiert — nicht ohne Grundlage in
antiken Schilderungen, im Grunde aber doch eine Konstruktion,
die in einer erlebten Polaritit: Mutter und Hetére als erginzende
Gegensitze, ihre nichstliegende psychologische Erkldrung haben
kann — und auf diese Weise zur Annahme jener Religionsstufe
gelangt, «die nur das Leibesleben kennts! Was nichts anderes be-
deutet als die Erfahrung der Gottesndhe, des Geistes, durch den
Leib! Die Religion dieses Zustandes besteht eben darin, dal} sich
die Leiblichkeit dem eigenen geistigen Grund, der eigenen «Idee»
zuwendet: sie wihlt die Pflanzen und Tiere der feuchten Griinde

681



zur Verehrung aus, denn diese tragen den Sinn jenes Zustandes,
sind die Sinnbilder, die Symbole der ihm zugrunde liegenden Idee,
der Selbstbegattung des Stoffes.

Wie widerspriichlich auch, ist die Religion, eine dem Sinn, der
Idee und dadurch dem Geiste, Gott, zugewandte Haltung, vom
Anfang an da, und die Trigerin dieser Religion ist die Frau: «Zu
allen Zeiteny — heil3t es in der Vorrede zum «Mutterrechty —
«hat das Weib durch die Richtung seines Geistes auf das Ueber-
natiirliche, Gottliche, der Gesetzmif3igkeit sich Entziehende, Wun-
derbare den grofiten Einflul auf das mannliche Geschlecht, die
Bildung und Gesittung der Volker ausgeiibt.» Nachdem es sich,
durch den Miflbrauch ermiidet, die wirkliche Herrschaft, die mut-
terrechtliche Gynaikokratie erzwungen hatte, bilden Mutterrecht
und Mysterium nur zwei verschiedene Seiten derselben Gesittung.
Das weibliche Geschlecht als Symbol hat vor allem kultisch-
mysteriosen Sinn, bedeutet die Hierophantie, den in die Mysterien
einweihenden Beruf der Frau, ihre Fiithrung, der sich Sokrates zu
Diotimas Fiilen anvertraut. «<Hoher als die Poesie der freien Erfin-
dung» — lautet es wieder — «ist die der Geschichte.»

Die Frau als Tragerin des «Stoffes», der Leiblichkeit und der
Sinnlichkeit — als dionysische Frau ein besonders verhingnisvoller
Faktor der Geschichte der alten Welt fiir Bachofen — und die Frau
als Trigerin nicht nur der Deisidaimonia, des Aberglaubens, son-
dern auch der Eusebeia, der wahren und tiefen Religiositit; die im
dualistisch-triadischen Schema untergebrachte «Frau» und die, um
die es eigentlich geht, die hierophantische der eigenen Seele (keine
von den beiden die «wirkliche» Frau): sie verleihen den beiden
groflen Werken, dem «Mutterrecht» und der «Sage von Tanaquil»
eine innere Spannung und eine eigentiimliche Atmosphére, die sonst
bei keinem Autor vom Altertum zu finden ist. Bedauern wir, daf
die widerspruchslose Verwandlung der «stofflichen» Frau zu
einer, die, wie die Gottesmutter der katholischen Kirche, die Leib-
lichkeit behaltend und doch triumphierend hitte in den Himmel
eingehen konnen, Bachofen nicht vergonnt worden ist? Immerhin
gelang ihm nicht nur die Entdeckung des Mutterrechts als einer
moglichen und mehr oder weniger sogar verwirklichten Form des
menschlichen Seins, sondern auch die genaue Fassung jenes Dog-
mas, das als die Grundlage mutterrechtlicher Gesellschaften in
Nordwest-Melanesien erst viel spidter entdeckt wurde. Sie steht
in einer Vorarbeit zum «Mutterrecht» und ist in dieser, den Vater
als Zeugenden vollig ausschlieBenden Form in keiner antiken
Quelle aufzufinden: «Irdische Geburt hat keinen Vater, nur die
Mutter einen Mann.»

682



Den Leser wird mehr als einmal vor der auftiirmenden Masse
des gelehrten Stoffes der Schwindel ergreifen und er wird dann
auch an der Autorenqualitdt Bachofens zweifeln. Der Vergleich
mit Lucrez liegt wiederum nahe. Wie bei dem romischen Dichter
die Proomien der einzelnen Gesinge, sind hier die «Vorreden und
Einleitungen» — die hochsten Stadien der Entwicklung, die Bach-
ofen selbst durch das Werk durchgemacht hatte — glanzend. Allein
Bachofen ist gewissermallen der Gegen-Lucrez. Dort die wider-
spruchsvolle Austreibung der Religion und die Herstellung der
Herrschaft des Stoffes. Hier die Zuriickfiihrung der Religion in
eine Lucrez’ wiirdige Konstruktion des stofflichen Urzustandes der
Menschheit und die Darstellung eines imaginidren Weges durch
die vorchristliche Weltgeschichte zur Herrschaft des Geistes.

683



	Zu J. J. Bachofens Porträt

