
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 11

Artikel: Zu J. J. Bachofens Porträt

Autor: Kerényi, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758692

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZU J. J. BACHOFENS PORTRÄT

Von Karl Kerényi

Als das ungewöhnliche Schicksal, das Bachofens Leben und
Nachleben umgreift, mit dem Beginn der sehr posthumen Gesamtausgabe

seiner Werke in die neueste Phase trat, lag die Frage am
nächsten: Wozu?1 Allzu summarisch hatten die Vorbereiter zweier
einander bekämpfenden Revolutionen die Lehren dieses zweiten
sonderbaren Jean-Jacques der Schweiz aufgegriffen, allzu summarisch

erfolgte darauf die Verpönung des nicht nur von Unweisen
und Dunkelmännern verherrlichten Namens. Heute taucht das
«Wozu?» kaum mehr auf, die drei weiteren Bände, die in den seither

verflossenen neun Jahren erschienen sind — «Das Mutterrecht»

1948 als II. und III. und «Die Sage von Tanaquil» 1951 als
VI. Band der Gesamtausgabe (bei Benno Schwabe, Basel) — geben
vielmehr zu einer anderen Frage Anlaß: Warum bewährt sich
Bachofen als anziehender und aufregender, den Leser in eine
eigene Atmosphäre aufnehmender und bereichert entlassender
Autor?

Nicht alle Altertumsforscher werden auch zu Autoren vom Altertum,

wie auch nur wenige Theologen zu Autoren über das Christentum

wurden. Man wird diese Würde, das Autorsein, unter den
unzähligen, die über das Altertum schrieben, für diejenigen
vorbehalten, die man auch dann lesen würde, wenn sie nicht diesen
Umweg gewählt hätten, um uns Wichtiges zu sagen. Der Umweg
über die Antike mag ein notwendiger gewesen sein. War er doch
manchmal sogar für einen künftigen Klassiker, einen Montesqieu,
der mit seinen Considérations sur les causes de la grandeur des
Romains et de leur décadence ein exemplarischer «Autor vom
Altertum» ist, unvermeidlich vorgeschrieben. Dem Verständnis der
Antike sollte ein solcher Umweg auch dienen: im Bewußtsein
dessen, der ihn als einzig möglichen eingeschlagen, war er ja ein
denkbar gerader Weg. Und er dient dem auch immer, selbst wenn
der Eigen-Sinn des Autors — in der schönen Doppelbedeutung des

1 Vgl. Neue Schweizer Rundschau, 1943, S. 345 ff. und S. 428 ff,; Verf.:
Bachofen und die Zukunft des Humanismus, Rascher-Verlag,
Zürich 1945.

676



deutschen Wortes — eine Fortsetzung auf demselben Wege für alle
andere ausschließt.

Solch ein Grad des Eigensinns ist keineswegs sein unerläßliches
Merkmal; doch ein Autor mit einem eigenen Sinn seines Lebenswerkes,

wie Bachofen, konnte ihn sich erlauben. Ein großer
Eigensinniger war er, dem es gelang, Zustände und Erzählungen,
Dichtungen und Gemälde des Altertums zur Ausdrucksweise jenes
Eigensten zu machen, das ihn vor allem anging, sich durch sein
Bemühen aber als tatsächlich in die Weite und Tiefe, über die
Grenzen einer einzelnen, wenngleich schon außergewöhnlichen
Individualität hinausreichend erwies. Ein solcher Autor gehört in
jene Bildergalerie von Persönlichkeiten, zu denen man nicht nur
wegen ihrer Werke, sondern durch die Werke auch ihrer selbst
wegen zurückkehrt. Sie wohnten so dicht am Rande des menschlichen

Geheimnisses, diese Träumer und scharfen Beobachter, Dichter

und manchmal auch Gelehrten, daß man durch ihr
Persönlichstes, das sich mit seinem Werkaspekt aus dem Bereich des
Privaten endgültig erhoben hatte, der gleichen Nähe des Geheimnisses

möchte teilhaftig werden.
Etwas von der Anziehungskraft Bachofens als Autor ist damit

schon umschrieben. Ein Bachofen-Porträt, das an Wahrheit nicht
hinter dem (um nur ein scheinbar sehr fernliegendes Beispiel zu
wählen) Henri Beyles stehen würde, ist eine nicht weniger ernste
Forderung an die Nachwelt als die Gesamtausgabe seiner Werke.
Ob es aber auch nur annähernd wird erreicht werden können?
Man ist für jede psychologisch wichtige Angabe dankbar, die die
Herausgeber in ihren Nachworten, um die Einordnung der Werke
in die Geschichte der Altertumswissenschaft und der Ethnologie
bemüht, fast wider Willen sich entschlüpfen lassen. Der Widerwille
gegen die Psychologie, die — bemerken wir doch — bis jetzt
wahrlich nicht auf der Höhe ihrer großen Möglichkeiten um Bachofen

bemüht wurde, versieht die neue Bachofen-Biographie, die
dem dritten Band beigegeben wird, mit ephemeren Spitzen und
einer Apologie, die sub specie aeterni des Gegenstandes überflüssig
sind. Die in ihren Einzelheiten schätzenswerte Darstellung der Umwelt

Bachofens ist auf das Leitmotiv gestimmt: «Wie sollte er eine
solche Heimat nicht geliebt haben!» Nein, an Bachofens Patriotismus

ist nicht zu zweifeln (wer wollte auch?), selbst wenn aus
seinen Briefen an den Zürcher Altertumsforscher Heinrich Meyer
ein anderes Leitmotiv uns entgegentönt: «... in dem traurigen
Basel...», «... in dem kalten Norden mitten unter verhunzten
Rationalisten...»

Bachofen war einer — so wird man, ohne jede Spitze gegen

677



Basel, psychologisch feststellen — der am Norden und an der
bürgerlichen Gegenwart Leidenden. Wir wissen heute, daß sogar
Mommsen, der unserem Autor als der «Typus der Zeitgedanken»
galt, voller «Handels- und Kapitalistengewäsch», daß auch er bis
zu seinem Tode zu denselben Leidenden gehörte, obwohl bei ihm
dem politischen Grund — in einer anderen Richtung — eine weit
größere Bedeutung zukommt als bei dem konservativen Basler.
Bachofens politischer Pessimismus ist so umfassend und so
prophetisch, daß er 1869 diesen Satz niederschreibt: «Ich fange an zu
glauben, daß der Geschichtsschreiber des zwanzigsten Jahrhunderts

nur noch von Amerika und Rußland zu reden haben wird.»
Mit solchem Blick für weltgeschichtliche Verhältnisse und Maßstäbe

— zwischen Amerika und Rußland lag vor seinen geistigen
Augen Europa «auf dem Siechbett», ohne Aussicht auf dauernde
Erholung — läßt man sich durch kleine politische Enttäuschungen,
die man in seiner eigenen engen Vaterstadt erlebt, nicht nachhaltig
betrüben. Bachofens verhaltene Leidenschaftlichkeit, die jeden
Vorwand zur Absage, zu überraschenden negativen Entschlüssen
so gern ergriff; die vermochte — auch dazu hat man Analogien in
der Biographie verwandter Geister — Kopfschmerzen im
unpassendsten Augenblick zu verursachen; die ihm die «Sehnsucht
nach dem vagari», dem Vagabundieren, einflößte und die Bekenntnis

entlockte: «Wenn der Mensch doch nicht so viel Vergnügen
verschlucken müßte und in seiner natürlichen wilden Freiheit sich
bewegen dürfte!» — gerade diese Art der Leidenschaftlichkeit
konnte die gleiche tiefere Quelle haben, wie das Idealbild, dem das
«Mutterrecht» und die «Tanaquil» galten und zu dessen Süße die
äußerlich so wenig begründete Bitterkeit in Bachofens Verhalten
zur Gegenwart wie die natürlichste Ergänzung gehörte.

Es ist eine durch die schöpferische Seele wie durch eine innere
große Göttin beherrschte Geistesart, der beides entsprach: Bachofens

Leiden und das Idealbild, das er von den höheren gynaiko-
kratischen, durch das Mutterrecht beherrschten Weltperiode
entwarf. Nie erscheint jene Geistesart — wie auch ein Zeitalter des
reinen Mutterrechtes nie — in einer allgemeinen, schicksalsfreien
Form. Zum Schicksal eines Individuums, einer ganzen Kultur
gehört sie wohl, ist es aber nie ganz. Bachofens Verbleiben in der
elterlichen Familie, unter der Obhut einer mit dem Vater gemeinsam

verehrten Mutter, die Verzögerung seiner eigenen
Familiengründung bis zum neunten Jahr nach ihrem Tode in seinem
fünfzigsten Lebensjahr war eine Ausdrucksform dieser Geistesart:
hätte er die Mutter so früh wie Stendhal verloren, seine Art wäre
dieselbe geblieben. Zu seinem Schicksal gehörte auch das Zu-

678



sammenleben mit der Mutter, doch für das Schöpferische seiner
Geistesart eher hindernd. Sie wurde erst gleichzeitig mit dem
todesbitteren Sichzurückziehen der Mutter aus dem Leben des
Sohnes zur gestaltenden Kraft seines Werkes.

Das philologisch-historische Ringen Bachofens mit dem gewaltigen

Stoff, anfänglich noch in engstem Kontakt mit der zeitgenössischen

Wissenschaft, verwandelt sich allmählich zum Schaffen an
einem eigenen magnum opus. Im Todesjahre der Mutter war es nur
ein Vortrag und Aufsatz für Philologen: «Ueber das Wesen des

Weiberrechts», freilich schon damals eines «Autors» würdig, eine
patriarchal gehaltene «Oration» — der französische Gattungsname
liegt am nächsten — über vorpatriarchalische Verhältnisse. Ein
Jahr später, 1857, glaubt der Verfasser immer noch, daß das

mächtig angewachsene Werk zwei römischen Gelehrten zu widmen

wäre, es gehe doch vor allem die Kollegen an. Erst die
Abwendung von der fachlichen Ambition der Männer der Wissenschaft

und die Zuwendung zum inneren Kreis, erst die Widmung
an die verstorbene Mutter und an das «hehre Bild der Mutter» —
materos aglaon eidos — und die während der Drucklegung dem
Buch vorausgeschickte Verherrlichung der gynaikokratischen
Weltperiode als «die Poesie der Geschichte», ein überraschender,
eigensinniger Durchbruch, bedeutete die Ankunft des Verfassers
und des Werkes zum eigenen Sinn. Eine ähnliche Bewußtwerdung
des Sinnes ist auch an der Entwicklung der «Sage von Tanaquil»
zu beobachten, die in den ersten Jahren der Ehe mit der dreißig
Jahre jüngeren Frau Bachofen-Burckhardt zum Werke gestaltet
wurde und erst im allerletzten Augenblick, während des Druckes
durch ihren Titel verraten durfte, daß es mehr der aus der
aphrodisischen zur matronalen, aus der Göttin zur menschlichen Frau
gewordenen Herrscherin galt als der Widerlegung Mommsens.

Daß die Gestalt der entwerdenden Mutter dem «Mutterrecht»
zur Gestaltwerdung verhalf oder daß in der Atmosphäre der eigenen
«Tanaquil» — so nannte Bachofen noch kurz vor seiner Heirat eine
Braut in seinem Bekanntenkreis — aus einer Streitschrift gegen
Mommsen eine Art «Metaphysik der alten Welt» entstand, sind
auf Grund der zwei Werke, wie sie uns jetzt vorliegen, leicht zu
gewinnende Einsichten. Das Geheimnisvolle des Schöpferischen,
das das Paradoxe zustande bringt, das einmal Dagewesene wie neu
zu erschaffen, ist damit nicht berührt. Dieses Schöpferischen wurde
Bachofen selbst nie bewußt. Er glaubte alles dem überlieferten
Stoff zu entnehmen, während er doch aus dem Eigensten in die
überlieferte tote Masse eben das hineinbrachte, was diese manchmal

über seine eigene, ursprüngliche Absicht hinaus zu beleben

679



vermochte. Man lese die beiden erwähnten Abschnitte des «Mutterrechts»

einmal in der Reihenfolge ihrer Entstehung: zuerst das
einleitende Kapitel über Lykien, das im großen und ganzen den Vortrag

«Ueber das Wesen des Weiberrechts» wiedergibt, und nachher
die zuletzt entstandene «Vorrede und Einleitung» über die Würde
und Poesie der höheren Gynaikokratie. Früher — und so blieb die
bewußte dualistische These Bachofens immer — war das Weib dem
Mann, dem Träger des Geistes gegenüber nur Stoff, folglich
gehörte auch das Mutterrecht zur Stofflichkeit und zu einer Religionsstufe,

die nur das Leibesleben kennt. Im Helden, der das Weib
besiegt, erkennt es die höhere Kraft und Schönheit: die des
Mannes. Nachher aber wird die gynaikokratische Weltperiode zur
Poesie der Geschichte —

durch die Erhabenheit, die heroische Größe, selbst durch die Schönheit, zu
der sie das Weib erhebt, durch die Beförderung der Tapferkeit und ritterlicher

Gesinnung unter den Männern, durch die Bedeutung, welche sie der
weiblichen Liebe leiht... Alle kriegerischen Völker, bemerkt Aristoteles,
gehorchten dem Weibe und die Betrachtung späterer Weltalter lehrt das gleiche:
der Gefahr trotzen, jegliches Abenteuer suchen und der Schönheit dienen, ist
ungebrochener Jugendfülle stets vereinigte Tugend. Dichtung, ja Dichtung
wird dies alles im Lichte der heutigen Zustände. Aber die höchste Dichtung,
schwungreicher und erschütternder als alle Phantasie, ist die Wirklichkeit
der Geschichte. Größere Schicksale sind über das Menschengeschlecht
dahingegangen, als unsere Einbildungskraft zu ersinnen vermag. Das
gynaikokratische Zeitalter ist der Dichtung gebildeter, aber schwächlicher Zeiten
unerreichbar.

Man spürt die oratorische Kraft des Autors unmittelbar. Sie
kommt indessen nicht aus einem rhetorischen Drang und Anspruch,
sondern aus der Bemühung um die Verwandlung dessen, das
thesengemäß «Stoff» bleiben sollte, dem Ideal entsprechend aber
höher zu stehen hatte, als die schlechthin-geistige Männlichkeit.
Nicht «Herz»- und «Kopfgedanken» laufen hier nebeneinander,
sondern die Richtung eines inneren Vorgangs setzt sich in der
Gestaltung durch, der in der bewußten Ausführung des Werkes
auf die Ebene einer schema tisch gefaßten Weltgeschichte projiziert
wurde. Wie Lucrez das spröde System Epikurs mit der religiösen
Glut seiner Dichterseele zu gestalten versuchte und an der nicht
ganz gelungenen Lösung der Aufgabe zu einem unsterblichen
Autor wurde, überlebt auch Bachofen seine eigene Geschichtsphilosophie

kraft der Spannung, in die er durch Schwervereinbares

geriet. Es war die Aufstellung eines triadischen Schemas,
beruhend auf dem erwähnten Dualismus, seine geschichtsphiloso-

680



phische These: der Fortschritt der Menschheit aus dem ungeordneten

Hetärismus durch die im Stoff Ordnung schaffende, aber »

im Stoff befangene, mutterrechtliche Gynaikokratie hinauf zur
geistbeherrschten Welt des Vaterrechts. Damit wurde die
Weltgeschichte bewußt auf eine bis jetzt unübertroffene humane Weise
durch etwas sehr Menschliches gesehen: durch die Entwicklung
des Geschlechtsverhältnisses, dieses aber nicht materialistisch
aufgefaßt, sondern spiritualistisch in seiner geistigen Bedeutung
gewürdigt. Grund genug zur Spannung und zu Spannendem, zumal
der Autor sich die Aufgabe durch die materialistische Konstruktion
einer Anfangsstufe, die Annahme eines Ur-Hetärismus, der
Promiskuität als Urinstitution, erst recht schwierig gemacht hatte!

In keinem Punkte konnte sich Bachofen durch die Zeugnisse der
Geschichte, Vorgeschichte und Ethnologie so bestätigt fühlen wie
darin, was er in seinem griechischen Tagebuch als seine tiefste
Ueberzeugung aussprach, daß nämlich die Religion bei allen alten
Völkern «nicht nur ein Faktor, eine einzelne Richtung des Geistes,
vielmehr das Einzige, das All, die Einheit im All» war. Dazu
bekennt er sich mit größter Entschiedenheit im «Mutterrecht». Was
früher, in den Arbeiten zur «Geschichte der Römer», der Glaube
an die Anfangs- und daher auch Gottesnähe der alten Völker war,
ist jetzt die Ueberzeugung von der Priorität der Religion vor jeder
menschlichen Institution, einer logischen und genetischen Priorität,
denn jede Stufe in der Entwicklung der Menschheit gilt Bachofen
vor allem als Religionsstufe. Ohne die Religion ist ihm «keine Seite
des alten Lebens verständlich, die früheste Zeit zumal ein
undurchdringliches Rätsel». Und da es tatsächlich unmöglich ist, die
Religion in der unreflektierten Einheit des archaischen Lebens, das
doch so viel mehr als das moderne kultisch ist, anders als eine
Eigenschaft der Lebensganzheit unterzubringen, trifft hier das
Eigenste Bachofens mit der unbefangenen wissenschaftlichen
Erwägung zusammen. Dazu kommt aber, daß er als Vorstufe der
höheren, «ehelichen» Gynaikokratie eine die Frau mißbrauchende,
institutionelle Promiskuität konstruiert — nicht ohne Grundlage in
antiken Schilderungen, im Grunde aber doch eine Konstruktion,
die in einer erlebten Polarität: Mutter und Hetäre als ergänzende
Gegensätze, ihre nächstliegende psychologische Erklärung haben
kann — und auf diese Weise zur Annahme jener Religionsstufe
gelangt, «die nur das Leibesleben kennt»! Was nichts anderes
bedeutet als die Erfahrung der Gottesnähe, des Geistes, durch den
Leib! Die Religion dieses Zustandes besteht eben darin, daß sich
die Leiblichkeit dem eigenen geistigen Grund, der eigenen «Idee»
zuwendet: sie wählt die Pflanzen und Tiere der feuchten Gründe

681



zur Verehrung aus, denn diese tragen den Sinn jenes Zustandes,
sind die Sinnbilder, die Symbole der ihm zugrunde liegenden Idee,
der Selbstbegattung des Stoffes.

Wie widersprüchlich auch, ist die Religion, eine dem Sinn, der
Idee und dadurch dem Geiste, Gott, zugewandte Haltung, vom
Anfang an da, und die Trägerin dieser Religion ist die Frau: «Zu
allen Zeiten» — heißt es in der Vorrede zum «Mutterrecht» —
«hat das Weib durch die Richtung seines Geistes auf das Ueber-
natürliche, Göttliche, der Gesetzmäßigkeit sich Entziehende,
Wunderbare den größten Einfluß auf das männliche Geschlecht, die
Bildung und Gesittung der Völker ausgeübt.» Nachdem es sich,
durch den Mißbrauch ermüdet, die wirkliche Herrschaft, die
mutterrechtliche Gynaikokratie erzwungen hatte, bilden Mutterrecht
und Mysterium nur zwei verschiedene Seiten derselben Gesittung.
Das weibliche Geschlecht als Symbol hat vor allem
kultischmysteriösen Sinn, bedeutet die Hierophantie, den in die Mysterien
einweihenden Beruf der Frau, ihre Führung, der sich Sokrates zu
Diotimas Füßen anvertraut. «Höher als die Poesie der freien
Erfindung» — lautet es wieder — «ist die der Geschichte.»

Die Frau als Trägerin des «Stoffes», der Leiblichkeit und der
Sinnlichkeit — als dionysische Frau ein besonders verhängnisvoller
Faktor der Geschichte der alten Welt für Bachofen — und die Frau
als Trägerin nicht nur der Deisidaimonia, des Aberglaubens,
sondern auch der Eusebeia, der wahren und tiefen Religiosität; die im
dualistisch-triadischen Schema untergebrachte «Frau» und die, um
die es eigentlich geht, die hierophantische der eigenen Seele (keine
von den beiden die «wirkliche» Frau): sie verleihen den beiden
großen Werken, dem «Mutterrecht» und der «Sage von Tanaquil»
eine innere Spannung und eine eigentümliche Atmosphäre, die sonst
bei keinem Autor vom Altertum zu finden ist. Bedauern wir, daß
die widerspruchslose Verwandlung der «stofflichen» Frau zu
einer, die, wie die Gottesmutter der katholischen Kirche, die
Leiblichkeit behaltend und doch triumphierend hätte in den Himmel
eingehen können, Bachofen nicht vergönnt worden ist? Immerhin
gelang ihm nicht nur die Entdeckung des Mutterrechts als einer
möglichen und mehr oder weniger sogar verwirklichten Form des
menschlichen Seins, sondern auch die genaue Fassung jenes Dogmas,

das als die Grundlage mutterrechtlicher Gesellschaften in
Nordwest-Melanesien erst viel später entdeckt wurde. Sie steht
in einer Vorarbeit zum «Mutterrecht» und ist in dieser, den Vater
als Zeugenden völlig ausschließenden Form in keiner antiken
Quelle aufzufinden: «Irdische Geburt hat keinen Vater, nur die
Mutter einen Mann.»

682



Den Leser wird mehr als einmal vor der auftürmenden Masse
des gelehrten Stoffes der Schwindel ergreifen und er wird dann
auch an der Autorenqualität Bachofens zweifeln. Der Vergleich
mit Lucrez liegt wiederum nahe. Wie bei dem römischen Dichter
die Proömien der einzelnen Gesänge, sind hier die «Vorreden und
Einleitungen» — die höchsten Stadien der Entwicklung, die Bachofen

selbst durch das Werk durchgemacht hatte — glänzend. Allein
Bachofen ist gewissermaßen der Gegen-Lucrez. Dort die
widerspruchsvolle Austreibung der Religion und die Herstellung der
Herrschaft des Stoffes. Hier die Zurückführimg der Religion in
eine Lucrez' würdige Konstruktion des stofflichen Urzustandes der
Menschheit und die Darstellung eines imaginären Weges durch
die vorchristliche Weltgeschichte zur Herrschaft des Geistes.

683


	Zu J. J. Bachofens Porträt

