
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 11

Artikel: Sühne und Ehre

Autor: Hagelstange, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758691

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SÜHNE UND EHRE

Von Rudolf Hagelstange

An den Flüssen Babylons
haben wir nicht gesessen. —
Aber keines Klagetons
Schwingung sei uns vergessen.

Vor den Mauern Jerichos
haben wir nicht geblasen. —
Aber der stürzenden Mauern Stoß
schreckt uns noch unterm Rasen.

In den Tempeln Jerusalems
haben wir nicht gebetet.
Doch mit dem Blute Seths und Sems
ist unser tägliches Brot geknetet.

Spät, sehr spät — so möchte es wenigstens scheinen — schicken
wir uns an, unaufgefordert von Dingen zu sprechen, von denen
die Welt sprach, als sie geschahen, und von denen sie laut zu uns
sprach, als sie geschehen waren.

Wir haben zu diesen Dingen, die geschehen sind und nicht
ungeschehen gemacht werden können, geschwiegen, als wir den
Knebel auf der Zunge hatten. Aber der Knebel band nur die Zunge.
Doch weil er die Zunge zum Schweigen band, betrog er uns —
vor dem Angesichte der Welt — um die Scham, die auch in diesem
Schweigen wohnte, sich in dieses Schweigen verkroch.

Dann kam die Zeit, da der Bruder den Bruder richtete, und es

ist ein Gesetz der menschlichen Natur, daß sie Anklage für Angriff
nimmt, daß sie sich in Abwehr verkrampft und verstockt unter
den Anwürfen des Anklägers. Und weil dieser sprach, viel sprach,
hatte der Beklagte zu schweigen. Er schwieg — in Scham oder in
Trotz, oder in beidem. Denn es gehört wiederum zur Natur des

Menschen, daß ihm ein Gran des Zuviel als erlittenes Unrecht
erscheint und daß er Tnit dem Groschen der Selbstbemitleidung,
mit diesem winzigen «Haben» die große Summe des «Soll» schon
beglichen glaubt. Was aber war dieses Soll des Deutschen? Was
wollte man von ihm? Wollte man seine Scham? Wollte man sein
Schweigen in Scham, und davon vielleicht — aus sehr fadenscheinigen

Gründen — als liebsten Teil sein Schweigen? Ein Schweigen,

659



in dessen Duldung Raum war, viel Raum für manches, dessen man
sich auch schämen konnte — freilich für den anderen? Wollte man
Wiedergutmachung — diesen in sich widerspruchsvollen Begriff,
ähnlich dem sogenannter Entnazifizierung —, wollte man Reparationen

für Sachgüter, die auch vernichtet waren, justifiziert an
Hand eines Völkermordes?

Es gehört zu den Nachwehen des Krieges, daß er neue Irrtümer
ausstößt und daß sich die Dinge aufs neue verwirren, ehe sie sich
— spät vielleicht — entwirren, und daß die Welt, die dieser zu
gewinnen trachtete und an die er seine Seele verriet, nun jenem
als die Krone seiner Bemühungen winkt, damit auch er den
gehörigen Schaden an seiner Seele nehme. Denn das Prinzip des
Bösen — der Fromme mag es Satanas nennen — käme mit einem
Kriege nicht auf seine Kosten, ja es würde durch ihn seiner
Trümpfe beraubt, wenn dieser Krieg, wenn ein Krieg überhaupt
dazu dienen könnte, das Unrecht zu entmachten, das Helle zum
Siege zu führen, das Dunkle für immer in den Orkus zu
verbannen.

Wir kämpfen — sagte Arthur Koestler einmal — im Namen
einer halben Wahrheit gegen eine ganze Lüge. Als aber die ganze
Lüge bezwungen schien, bekam die halbe Wahrheit ihre Kinder,
und diese schlugen ihr nach.

Ueber diese Zeit der letzten fünfzehn, zwanzig Jahre wird
dereinst die Historie durch ihre redlich oder unredlich bemühten
Schreiber zu befinden versuchen. Sie wird mehr und mehr Abstand
gewinnen, heilsamen Abstand, und sie wird dabei doch auch schädlichen

Verlust an menschlichem, erfahrungsgemäßem Wissen um
die Dinge erleiden, um so mehr als die Aspekte wechseln und
insgeheim jede «neue Zeit» ihre Kinder korrumpiert. Aber solange
die Gesetzestafeln des Moses vom Berge Sinai noch nicht ganz
zerschlagen sind und das Gebot «Du sollst nicht töten!» noch
Geltung hat, wird der deutsche Name unter jenem Makel leiden,
den e'n verbrecherisches Regime, das über hinreichend verblendete
Helfershelfer verfügte, ihm anheftete, indem es Millionen wehrloser

jüdischer Menschen wie Ungeziefer bekämpfte und
vernichtete. —

Wir waren, einige Freunde, am Abend des 9. November 1938 nach
Erfurt gefahren, wo ein künstlerisch gut geleitetes Theater diesem
sogenannten Nationalen Feiertag durch die Aufführung dreier
Einakter entsprach, die dem Geiste des Opfers — wohlgemerkt des

freiwilligen Opfers — das Wort redeten. Der Abend war ein
Beispiel für jene damals gelegentlich geübte, einzig mögliche Art
verschlüsselten Widerspruchs, deren Bedeutung dem Außenstehenden

660



für immer verschlossen bleiben muß. Entsprechend dem Dreieck
Berlin—Rom—Tokio führte man auf: Lessings «Philotas», den
etwas geschwätzigen «Brutus» von Alfieri und ein wunderbar
poetisches altes japanisches Stück, dessen Name mir entfallen ist.
Der Abend erschütterte uns. Als das Wort Lessings auf der Bühne
fiel «Ein König muß ein Vater sein», hatte dies auf uns eine
ähnliche Wirkung wie Marquis Posas Wort auf einer Bühne des
«Dritten Reiches»: «Sir, geben Sie Gedankenfreiheit!» Nur war es
unendlich stiller, tiefer und, in seiner Weisheit, schmerzlicher. Am
meisten aber bewegte uns der Japaner zum Schluß; denn es ging
ihm um ein Kind, das Kind eines Kaiserhauses, das — um an
Herodes zu erinnern — von Häschern gesucht wurde und, das zu
retten, Eltern ihr eigenes Kind opferten. Es erinnerte an das Opfer
Abrahams, nur daß es geleistet wurde. Und da das japanische
Kaiserhaus immer in göttlichem Ansehen stand, opferten hier
Eltern ihr Kind zur Rettung des gefährdeten göttlichen Kindes.
Was an «europäischen» Verstellungen und Empfindungen noch in
uns Einwände wußte, brachte die Poesie zum Verstummen. Das
Ganze war archaisch, alttestamentarisch. Wir gingen lange durch
die nächtlichen Straßen, ehe wir uns in den Wagen setzten und
heimfuhren.

Als wir ankamen, war der Himmel gerötet. Bestellter
uniformierter Mob hatte Feuer an die Synagoge gelegt und sich dann,
berauscht an diesem Fanal, über die Wohnungen der jüdischen
Mitbürger hergemacht. Wie sollte, der die Wohnung Gottes schändet,

vor dem Hause des Menschen Ehrfurcht hegen! In dieser Nacht
wußte ich, daß wir verurteilt waren — nicht vor einem menschlichen

Gericht. Und als ich, sechs Jahre später in Italien von einem
Offizier, der zwei Jahre im rückwärtigen Gebiet Rußlands gedient
hatte, von den Massenerschießungen und dann von der
Vernichtungsmaschinerie der Gaswagen und Verbrennungsöfen hörte,
erschien mir das nur wie die logische Plünderung eines
Fruchtbaumes, der über der Wurzel schon abgesägt war. — Ich sagte: ich
hätte gewußt, daß wir verurteilt waren, und es wäre zu fragen:
wozu verurteilt? Ich möchte sagen: zum Leiden. Und ob dies
richtig sei oder falsch: wir alle wissen, daß wir mit Leid bezahlt
haben, ob wir wollten oder nicht. Aber gerade darauf kommt es
wohl an.

Es ist in den ersten Jahren nach dem Zusammenbruch und nach
der Selbstentleibung dessen, der hier der diabolische Spielleiter
war, viel die Rede gewesen von Kollektivschuld, und es ist viel
Tinte vergossen worden, Tinte für Blut, das davor vergossen wurde,
um das Verhältnis — vor allem das Verantwortlichkeitsverhältnis

661



— von uns Deutschen zu diesem scheinbar in unserem Namen
verbrochenen Massenhinrichtungen Schuldloser zu fixieren. Und spät
erst hat sich die Gerechtigkeit dazu verstanden zu sagen, daß das
Phänomen der Schuld an den freien Willen des einzelnen
Individuums gebunden ist. Und so kehrte denn dieses Problem der
Schuld zum Einzelnen zurück, dorthin, von wo es seinen Ausgang
genommen hatte, und der Einzelne hatte nun vor seinem Gewissen
oder seinem Verantwortungsbewußtsein darüber zu befinden.

Eis gehört zur Natur des Menschen — gehen Sie in die Gerichtssäle

der Welt! —, Schuld von sich zu weisen, selbst dort, wo sie
eindeutig besteht, und es gehört zum geistigen Adel des Menschen,
Verantwortung auch für das zu empfinden, was er selbst nicht tut.
So wie Goethe einmal gesagt hat: Alles, was geschieht, geht mich
an. In dieser Hinsicht ist auch der Christ, der echte Christ, empfindlicher

für Schuld und Verantwortung als Hinz und Kunz, vom
Metaphysischen her; und er teilt dieses wachere Empfinden mit
Geistern von Rang, denen solcher Rang eben von einem höheren
Verantwortungsbewußtsein her zufließt. Ich will dies an einem
Beispiel deutlich machen, das auch in anderem Sinne ein Beispiel
ist, um so mehr, als es sicher keines zu sein beabsichtigt:

Ich besuchte, ausgangs des letzten Jahres, den siebzigjährigen
Leopold Ziegler, der Zeit seines Lebens nur seiner kulturphilosophischen

Arbeit und keinem Mächtigen der Welt gedient hat
und somit wirklich ein Philosoph, ein Freund der Weisheit ist. Wir
sprachen auch über Vergangenes. Sein Anwesen steht (in Ueber-
lingen) auf einer Anhöhe, unter der sich Hohlräume befinden, die
während des späteren Kriegsverlaufs, als die Rüstungsmaschinerie
mehr und mehr unter die Erde kriechen mußte, in Rüstkammern
umgewandelt wurden, Rüstkammern, in denen KZ-Häftlinge,
Juden und Ausländer arbeiten mußten. Als der Krieg zu Ende
war und der Abrüstungsbefehl alle militärischen Anlagen zu
sprengen vorschrieb, wurden auch hier Sprengungen durchgeführt,

die dem Ortskundigen nicht erst unter heutigem Aspekt
grotesk erscheinen mochten. Dabei wurden Häuser, darunter auch
das Zieglersche, schwer beschädigt; das seine zu achtzig Prozent
zerstört. Als er davon berichtete, klang nicht einmal der Schimmer
einer Satire, geschweige denn ein Ton des Unmutes oder des
Hasses durch seine Rede. Ja, er fügte zum Schluß einfach hinzu:
«Ich habe es hingenommen gleichsam als Abtragung einer Schuld.
Ich bin ja gelegentlich auf der Straße einem Trupp der
ausgemergelten Gestalten begegnet, wenn sie in die Höhlen geführt
wurden, und hatte so Kenntnis und Anteil an dem, was geschah.» —
Ich muß gestehen, daß mich diese Worte sehr bewegten und daß

662



ihr Sprecher für mich durch sie eine neue Stufe des Ranges betrat:
er sprach wirklich als der Weise mit dem adeligen Herzen.

Wir wissen alle, daß es auch Gegenbeispiele gibt. Wir können
solche Rangäußerungen weder von einem Harlan noch von einem
Remer erwarten. Sie würden auch den Unterschied verwischen,
der zwischen dem Narren und dem Weisen, dem Schamlosen und
dem Schamhaften besteht.

Aber nun, da — wenn auch vielleicht korrumpiert durch eine
ebenso beängstigende wie aufschlußreiche Verwirrung der
politischen Weltlage — die anderen mit ihrem bestenfalls väterlichen
«Schäme dich!» aufhören, da die Schreie der Opfer aus unseren
Ohren und die Hügel eingesunken sind, die sie decken —, nun
wäre es wohl an der Zeit, daß wir, ohne Ressentiment, ohne
Nationalismen, ohne Augenaufschlag vor den kritischen Blicken der
anderen und ohne uns durch das gelegentlich unversöhnlich
klingende Anathema! derer, mit denen wir Frieden und Versöhnung
suchen müssen, beirren zu lassen, uns ehrlich und würdig bemühen
zu ordnen, was da zu ordnen ist, und zu sühnen, was da zu sühnen
ist. Es gilt dabei nicht: abzuwägen, zu bezichtigen oder selbst-
zubezichtigen, zu stufen oder um Stufung zu rechten — und schon

gar nicht darum, unsere Rede auf jene Rede abzustimmen, die
uns antworten könnte oder bereits geantwortet hat. Es geht auch
nicht darum, daß wir Deutschen als Einzelne uns angerufen fühlen,
das Problem einer sogenannten Wiedergutmachung im Ganzen zu
lösen. Wir können diesen materiellen Handel, der gewiß nicht
immer ein delikates Geschäft bleiben kann, jenen überlassen, die
uns im Augenblick öffentlich vertreten, und bestenfalls wünschen,
man möge Säumigkeit nicht Methode werden lassen und über
steigende Dividenden nicht die ungetilgte Schuld gering einschätzen.

Was uns einzelnen Deutschen nun obliegen sollte, scheint mir
ein anderes, das ich, wenn es nicht zu großmächtig klingt, die
Wiederherstellung unserer Ehre nennen möchte. Und ich wähle
dieses Wort, obwohl es, wenn ich mich nicht täusche, eine bevorzugte

Redensart jenes Menschen war, der wie kein anderer in
unserer Geschichte deutsche Ehre mit Füßen trat, der — in jeder
Hinsicht und nach allen Seiten hin — ein Ehrabschneider par
excellence war. Denn ich glaube, wir sollten uns durch keine
Fälscher und Propagandisten den Mut abkaufen lassen, Frieden
Frieden, Freiheit Freiheit und Ehre Ehre zu nennen, solange es
noch Menschen unter uns gibt, die von diesen Dingen gekostet
haben oder nach ihnen hungern. Es kommt darauf an, in welcher
Umgebung sie stehen und wohin sie weisen.

Von deutscher Ehre zu sprechen, ist nach allem, was hinter uns

663



liegt, gewiß ein heikles Unterfangen — zumindest für denjenigen,
der sich den Begriffsauslegungen jeweiliger Zeit unterwirft. Wer
dies tut, der mußte sich zeitweilig, vor allem bald nach dem Kriege,
auch um seine sogenannte Soldatenehre betrogen fühlen, und er
mag recht haben, von anderen die Wiederherstellung seiner
Soldatenehre zu verlangen. Er vergißt dabei freilich, daß diese Art
Standesehre von jedem Stande mit gutem Recht beansprucht wird,
vielmehr — daß wir dies endlich richtigstellen — von jedem
einzelnen irgendeines Standes. Denn die Ehre, wie die Schuld, ist an
das Individuum gebunden. Ein General wie Schörner zum
Beispiel, der nach der unterzeichneten Kapitulation seine Soldaten
weiterzukämpfen zwang und sie dadurch allesamt im Sinne des

allgemein anerkannten Kriegsrechtes zu Marodeuren stempelte,
handelte zwar selbst ehrlos, indem er ihrer aller Leben auf Gnade
und Ungnade in die Hand des Gegners gab; aber er konnte keinem
von ihnen die Ehre nehmen. Wenn ich Soldat war (und ich war
es auch), hatte ich Ehre oder Unehre durch mein Handeln.
Niemand nahm mir Ehre und niemand gab mir Ehre. Ehre hütet man
selbst, oder verspielt sie selbst. Die Ehre ist ein Stigma unserer
Individualität.

Es kann freilich der Fall eintreten, daß eine Zahl von Ehrlosen
— im Angesicht der Welt und nur hier — den Ruf von vielen
erschüttert. Was aber hätten dann die Verdächtigten, zu Unrecht
Verdächtigten Besseres zu tun, als dafür Sorge zu tragen, daß ihre
Ehrenhaftigkeit auf eine selbstsichere und darum stille und feste
Art deutlich und erkennbar werde?

Wir Deutschen sind anders als die anderen, so wie wir — in
einem Hause schon — untereinander verschieden sind. Wir haben
dies zur Tugend und jenes zur Schwäche; und gelegentlich halten
wir wohl auch eine Schwäche für eine Tugend — oder umgekehrt.
Nur so konnte es dahin kommen, daß deutscher Idealismus als
Treibstoff des Bösen mißbraucht werden konnte. Aber — wir sind
darum nicht schlechter und nicht besser als die anderen. Vielleicht
waren wir leichtgläubiger und sind darum heute — aus gutem
Grunde — zurückhaltender und mißtrauischer. Und wir oder
unsere Eltern waren — einer falschen Ehre nachjagend — leichtfertig

genug, jenen das Steuer in die Hand zu geben, die uns nach
flüchtiger Beute in den Schiffbruch geführt haben. Ungezählte
haben Leib und Leben, Hab und Gut, Gesundheit und Zukunft
dabei verloren. Städte sind zerstampft, Provinzen verloren.
Verloren haben wir alle. Und nun rede ich von deutscher Ehre.

Unsere Ehre, so meine ich, besteht darin, daß wir haften, nicht,
weil wir müssen und weil es uns auferlegt ist, sondern weil wir

664



Ehre haben. Wir haften — wie der ehrsame Vater für seinen
ehrlosen Sohn — für das, was geschah, und indem wir — wie der
ehrsame Vater — dafür haften, versuchen wir den Schimpf zu
tilgen, den Ehrlose unserem guten Namen antaten. Kein Fremder,
keine weltpolitische Konstellation kann uns als Einzelnen und uns
als Gesamtheit Ehre ab- oder wieder zusprechen. Auch kein
deutscher Soldat neuer Art kann da ein Jota zufügen oder wegnehmen.
Dies ist unser ureigenstes und friedlichstes Geschäft.

Was unserer Ehre aber zweifellos zum abträglichsten geschah,
das war das mit dem Bodensatz von längst widerlegten Ideen und
Thesen — ich meine zum Beispiel den «Arier» — begründete
Massaker an den Juden deutscher und vor allem fremder
Staatszugehörigkeit. Als es mit jenem 9. November 1938 eingeleitet wurde,
öffentlich, vor den Augen der Mitbürger, habe ich — um auch dies
zu sagen — in viele entsetzte Augen geblickt, habe bestürzte Reden
gehört, Zweifel, Empörung und Widerspruch, selbst von jenen, die
Hitler für ihren Mann hielten und einen seiner schon von der
Farbe her unschönen Röcke oder sein Abzeichen trugen. Und die
Fama wurde dann allzu begierig aufgesogen: er habe dies alles
nicht gewollt; es habe sich um einen Uebergriff untergeordneter
Stellen gehandelt. Das Gefühl für Recht und Menschlichkeit war
nicht erstorben. Aber da es fortlaufend beirrt und beunruhigt
wurde, suchte es einen Anker im Wunschtraum. Das Entsetzliche,
da es schon sichtbar geschehen war, wollte nicht Platz finden in
dem Bewußtsein; und die spätere Verfahrensweise des
Nationalsozialismus trug diesem Bedürfnis, nicht teilzuhaben, nach Möglichkeit

Rechnung: es tarnte Art und Ausmaße seiner Untaten recht
oder schlecht. Und wer die Tarnung durchschaute, trug ja den
Knebel.

Was aber von diesen Dingen geglaubt oder nicht geglaubt,
geduldet oder nicht erkannt, gutgeheißen oder verurteilt wurde, ist
zurückgekehrt in die Brust des einzelnen und ruht heute bei ihm,
und er allein mag es wägen, beurteilen, mag sich frei oder schuldig
sprechen. Es geht um Zukünftiges. Es geht immer um Zukünftiges,
auch in der Gegenwart. Und wie damals unser aller Zukunft, ohne
daß wir es wußten oder wissen wollten, ausgehandelt wurde, so
ist uns Heutigen aufgetragen, auf den Trümmerblöcken des
Vertrauens, der Achtung und der echten Selbstachtung wieder ein
Fundament zu setzen, dessen Maße korrekt und auf Dauer gewählt
sind, damit sich nach und nach über ihnen ein Haus erheben kann,
in dem wir — als einzelne und als Volk —, geachtet und uns selbst
achtend, leben können.

Was der Krieg, hier wie dort, an Blut kämpfender Soldaten und

665



wehrloser, aber in kausalem Zusammenhang mit dem totalen Krieg
getöteter Zivilisten aufgesogen hat, was er an materiellen Gütern
vernichtete, steht auf einem besonderen Blatt, und wir kämen mit
der Nachrechnung und Aufrechnung wohl nie zu einem befriedigenden

Ergebnis. In dieser Hinsicht haben wir auf eine Art und
in einem Ausmaß bezahlt, die schon mehr als einen ahnungslos
über die Grenzen zu uns Kommenden verstummen ließen. Man hat
ganze Länder wie Kuchenstücke verschoben und Millionen zu
Heimatlosen darüber gemacht. Und wenn es als Reaktion auf
Aehnliches, was Hitler tat, auch erklärt werden kann — das Recht
stand dort wie hier verstoßen und mißachtet am Rande. Es ist
— bis auf den heutigen Tag — kein Mangel an Widersinn, an
Mißgriffen und Mißverständnissen gewesen, weil es auf die Dauer
einem höheren, ich möchte sagen, den ewigen Gesetzen
widerspricht, daß ein Volk das andere bevormunde oder beherrsche.
Wir sollten dies wissen und daran ein wenig Weisheit zu gewinnen
suchen. Ob wir uns, dies alles hinter uns werfend, in der Morgenröte

oder einer Abendröte des europäischen Tages wähnen — uns
hilft hier nicht die gute, nicht die abträgliche Meinung, kein Sentiment

oder Ressentiment. Die Welt zu verändern, sie gerechter und
friedfertiger zu gestalten, werden wir uns immer mühen — nach
dem moralischen Gesetz, das in uns gelegt ist. Nur sollten wir
bescheidener und nüchterner von unseren Möglichkeiten denken
und diese vor allem bei uns selbst, nicht aber in Kollektiv-*
maßnahmen, großen politischen Bewegungen, weltpolitischen
Konjunkturen sehen. Die unermüdliche tägliche Arbeit der zahllosen
Namenlosen und die Elite schöpferischer Geister auf jedem Gebiet
— diese beiden Faktoren bestimmen das Gewicht eines Volkes auf
die Dauer, und dieses Gewicht ist mächtiger und maßgebender als
die ewig hin und her schwankende Waage des politischen Kräftespiels.

Was aber dieses Gefühl für das eigene Gewicht, dieses Vertrauen
in uns selbst, bestärkt, ja was ihm vorausgesetzt ist, das ist jene
polare Spannung zwischen Wert und Würde einer Nation, die —
wie eine Wasserwaage — im Lote sein muß, wenn alles, was diese
Nation unternimmt, sinnvoll sein und zu einem festen standhaften
Unternehmen gedeihen soll.

Ob wir, wir Deutschen insgesamt, aus dem, was uns — von innen
und außen — geschehen ist, immer die rechten Lehren gezogen
haben, ist schwer zu entscheiden. Der Unsinn redet immer lauter
als der Sinn, dem es nicht um Effekte, sondern um echtes Wirken
geht. Und wenn sich Kräfte wieder regen, die wir erloschen hofften,
hier und dort vielleicht, so sollten wir zwar wissen, daß sie dem

666



überall in der Welt unsterblichen Chauvinismus Parolen und
Schlagzeilen gegen uns liefern und ihrem Lande damit den nur
möglich schlechtesten Dienst leisten, aber wir sollten uns durch
sie nicht beirren lassen, das Vernünftige zu tun. Ihr Geschrei soll
die Schuld zudecken, die sie unfreiwillig damit bekennen.

Nicht weil die Welt oder die Judenheit es von uns erwartet,
sondern weil wir es den Millionen Hingemordeter und uns selbst
schuldig sind, wünschen wir Aussöhnung mit den Juden der Welt,
und wenn wir dies ehrlich wünschen, wird uns bewußt werden,
daß dies kein billiger und bequem zu erfüllender Wunsch ist —
und daß er auf mehr zielt, als uns die jüdischen Menschen der Welt
heute gewähren können. Sie müssen dabei nicht nur über ihren
eigenen, sondern auch über den Schatten ihrer Toten springen.
Wer — in den Hungerjahren nach 1945 — das erste Lebensmittelpaket

für seine Familie von einem nach den USA emigrierten
deutschen Juden bekam, mit der bescheiden vorgetragenen Bitte:
er möchte gelegentlich nach dem Schicksal der zurückgebliebenen
Mutter und Schwester forschen, und wer dann seinem Dank den
Bescheid mitgeben mußte, daß die Mutter an Herzschwäche auf
dem Wege nach und die Schwester — auf die dort übliche Weise —
in Theresienstadt «gestorben» sei, der kann sich nur für eine
sogenannte Deutsche Partei schämen, die durch ihren Pressedienst
erklärt, daß wir, ohne Schaden zu nehmen, auch ohne die Gunst
Israels leben werden.

Nur in einem haben diese Leute recht, daß die Gunst .oder
Ungunst des Staates Israel, der — mit den Einschränkungen, die alle
Kollektiva herausfordern — als jüdischer Staat in dieser Angelegenheit

gewissermaßen stellvertretend für alle Juden spricht, nicht
Ehre ab- oder zusprechen kann; am wenigsten könnte er sie denen
zusprechen, die sich diese Ehre selbst — absprechen. Denn auch
in diesem Fall bleibt Ehre an jeden einzelnen von uns gebunden.

Der einzelne Deutsche hat es in der Hand, hier Entscheidendes
zu tun, und dem einzelnen ist aufgegeben abzuwaschen, was an
Makel dem Namen eines Volkes anhaftet. Wir können nicht von
jedem erwarten, daß er Vorbild sei in dieser unerläßlichen
Bemühung. Aber alle diejenigen, die im Namen des Geistes,, der
Wissenschaften und Künste, der Volksbildung im weitesten Sinne
dieses Wortes handeln und dienen, möchten erkennen, daß es an
der Zeit ist, den Haß, der einst gesät wurde, in Geduld und mit
dem Fleiß der Liebe wieder auszujäten. So, wie es leichter ist,
Unkraut unter den Weizen zu werfen, als ihn davon zu befreien,
so muß auch dieses uns schwerer sein und schwerer fallen: den
Haß zu besiegen und zu beseitigen, als es einst jenen fiel, ihn zu

667



säen. Und mögen auch manche unter den Aelteren zu herzensträge

oder zu feige sein, für diese wahrhafte Ehrensache der Nation
einzustehen — um so beschwörender wenden wir uns an
diejenigen, deren Jugend sie auf jeden Fall freispricht von
Verantwortung für Vergangenes: sie möchten ihr Herz freihalten von dem
giftigen Unkraut des Hasses und der fadenscheinigen Haßlehren,
von dem würdelosen und geistlosen Ressentiment des Antisemitismus

politischer Unterwelt, das nicht zuletzt beigetragen hat zu
unserem Zusammenbruch und der tödlichen Gefährdung, in der
Europa jeden Tag leben muß. Sie möchten mit Hand anlegen,
zuerst im Geistigen und der Gesinnung, die Grenzpfähle nationalistischer

Engstirnigkeit niederzulegen, das Eigene prüfen und das
Fremde verstehen, und, ungeachtet zunehmender Rüstungen, das
Glück und die Ehre ihres Volkes nicht in der Spekulation auf das
Veränderliche, sondern in dem guten Willen zum Recht, im Glauben
an das Beständige zu sehen.

Wir können heute nicht sagen, auf welchem Wege Getrenntes,
willkürlich und nur politisch Getrenntes, sich wiederfinden soll.
Wir sind, vor allem und in erster Linie, ein Spielball großer Mächte,
und die dies nicht aussprechen dürfen, sind es am meisten. Wir
wünschen, in Freiheit zu leben, und was uns zu dieser Freiheit noch
fehlt, wollen wir — eingedenk der Unfreiheit, in die andere mit
unserer Hilfe gerieten — geduldig und mit sauberen Händen
erkämpfen. Wo wir Haß begegnen, wollen wir ihn beklagen, aber zu
überwinden trachten. Nur das Unrecht, die Willkür und die
Unmenschlichkeit erlauben, ja sie fordern unseren Haß.

Was aber uns Deutschen zu der Frage, die uns zusammenführte,
und zu allen anderen, die uns bedrängen und bewegen, zu sagen
ist, beruhigend, belehrend und aufrufend, hat Goethe einmal —
nicht weit von diesem Ort — ausgesagt, als er die Zeile schrieb:

Da, wo wir lieben,
ist Vaterland.

Ansprache, gehalten in der Johann-Gutenberg-Universität, Mainz, am
24. Januar 1952, und am gleichen Tag in der Deutschen Akademie für Sprache
und Dichtung.

668


	Sühne und Ehre

