
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 10

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zufall in einer verläßlichen Mitte. Aber den Mann da neben mir
bewunderte ich. Statt den verirrten Vater sich selber zu
überlassen, was gewiß bequemer gewesen wäre, führte er ihn mit einer
Geduld und Selbstverleugnung ohnegleichen auf dem schmälsten
Pfade dem Abgrund entlang. Sein schwankendes Verhältnis zur
Wirklichkeit und seine fortwährenden kleinen GrenzverSchiebungen

mochten damit zusammenhangen. Der alte Herr selber blieb
mir so vor Augen, wie ich ihn kurz vor meinem Abschied auf dem
Turm gesehen hatte. Er stand, zu seiner ganzen Größe aufgerichtet,
ruhig da, die Linke in der Außentasche seiner zugeknöpften Lodenjacke,

die Rechte kräftig um den Stockgriff geschlossen, das
herrische Gesicht mit dem weißen Schnurrbart im Halbschatten eines
breitkrempigen Filzhutes, und blickte, einen triumphierenden,
scharfen Glanz in den grauen Augen, rundum auf sein weites Land
hinaus.

KLEINE RUNDSCHAU

DIE GEBURT DES GEWISSENS

Wer dieses Buch des berühmten amerikanischen Aegyptologen J. H. Breasted,

das den sprachlich anfechtbaren Untertitel trägt: «Die Entwicklung des
moralischen Verhaltens im kulturgeschichtlichen Verlaufe Alt-Aegyptens» h
von hinten beginnen würde, legte es wohl bald aus der Hand. Das Nachwort
enthält geschichtsphilosophische Betrachtungen, welche den amerikanischen
Fortschrittsoptimismus in einer Form zeigen, die den Europäer in eine aus
Bewunderung und Grauen gemischte Verblüffung versetzt. Zwar seien heute
«alle nachdenklichen Menschen beunruhigt beim Anblick des modernen
Menschen»; aber «es sollte uns nicht allzu besorgt machen, wenn der Mensch auf
seinem weiteren Entwicklungsweg zuzeiten ins Schwanken gerät oder gar
bisweilen Rückschritte macht». Seit dem Neandertal-Menschen habe das
menschliche Hirnvolumen überhaupt nicht zugenommen; man müsse sich also
mit großer Geduld gegen die Langsamkeit der Entwicklung wappnen (381/2).
«Der Mensch ist in sittlicher Hinsicht noch ein kleines Kind, das in der
Kinderstube mit sehr gefährlichem Spielzeug spielt» (389). Aber jetzt «endlich ist
der Mensch, der aus seiner Frühgeschichte seinen eigenen sittlichen
Fortschritt als das Ergebnis und die Frucht sozialer Erfahrung erkannt hat, zum
erstenmal in der Lage, den Veredlungsprozeß der Sittlichkeit zu beein-
flußen und zu beschleunigen» (389/90). Zwar wird uns die «Schönheit des
Geländes, das vor uns liegt, noch durch die Nebel menschlicher Schwächen
und die dunkle Rauchwolke des Eigennutzes, der Habsucht und des Krieges
verhüllt» (390); aber vor uns liegt das «Gebirge der Verheißung» (391), auf
das unsere sittliche Entwicklung unhemmbar zuschreitet. «Die Seele des Neu-

1 Sammlung: «Erkenntnis und Leben» herausgegeben von Walter Robert Corti.
Morgarten Verlag, Conzett & Huber, Zürich.

639



humanismus wird durch das moderne Studium des Bodens gefunden werden,
in dem die ersten sittlichen Saatkörner Wurzel faßten und Frucht trugen»
(386). Der sittliche Fortschritt der Menschheit war es auch, der Beethoven
zu seiner 5. Symphonie begeistert hat (388).

Wenr gleich uns vermutlich sowohl die undämpfbare Gläubigkeit wie auch
die unintelligente Ueberhebung dieser Einstellung verschlossen bleibt, so
ergibt sich für den Leser des ganzen Buches die Tatsache, daß für seinen engeren

Forschungskreis Breasted weitgehend den Beweis zu führen vermag,
zwar nicht, daß die Menschen wesentlich besser werden; auch nicht, daß «das
Erwachen des Gewissens ein Ereignis ist, welches ebenso genau datiert werden

kann wie die erste Benutzung des Metalls» (381) —, doch aber, daß
innerhalb der voll überschaubaren Entwicklung eines erstrangigen Kulturvolkes

auch die trümmerhafte Ueberlieferung uns Feststellung und
Einzelrekonstruktion eines eindeutigen Fortschrittes in der Verfeinerung und der
Vertiefung des sittlichen Bewußtseins erlaubt. Das ist sehr viel; und in der
Erfüllung dieser Aufgabe hat Breasted ein wertvolles und fesselndes, ja
stellenweise faszinierendes Buch geschrieben. Aber noch mehr. Der Europäer
wird Anstoß nehmen an der Deutung, die Breasted der Entfaltung des
sittlichen Bewußtseins im Sinne einer Art soziologischer Entwicklungsmechanik
gibt. «Die sittlichen Vorstellungen der Menschen sind das Ergebnis seiner
Umweltbedingungen und ein Bestandteil der sozialen Entwicklung» (130).
Doch auch hier gelangt der Verfasser von einer vielleicht allzu leicht
verallgemeinerten These aus zur Aufdeckung eines hochwichtigen Zuges der
ägyptischen Religions- und Sittlichkeitsgeschichte, die auch jenseits dieses
Landes mancherlei Zusammenhänge aufhellt. Wenden wir uns zuerst dieser
Blickseite des vor uns ausgebreiteten Stoffes zu.

Die überlieferten Denkmäler der ägyptischen Religion sind natürlich auf
längere Zeit nur solche, die uns von den Königen und den Großen des Landes

reden. Das ist wohl nicht nur Sache von Aufzeichnung oder Nichtauf-
zeichnung. Die Verbindung der obersten Schicht im Staate mit der höheren
jenseitigen Welt, mit den Göttern ist auch ein gesellschaftliches Vorrecht; für
den kleinen Mann interessieren sich die Götter nicht. Eine Weltanschauung,
die ihn unmittelbar stützt, ist ein ihm unerschwinglicher Luxus. Die religiöse
Beziehung des Königs geht auf den Sonnengott. Dieser ist die Verkörperung
einer gegenwärtigen Rechtsordnung (Maat), die im wesentlichen mit dem
diesseitigen Reich des Königs zusammenfällt und für die dieser in einem
Sinne Mittler und Garant ist (150), welcher von fern an die chinesischen
Vorstellungen darüber zu erinnern scheint. (Später setzt sich der Monotheismus

als auch religiös betonter Imperialismus durch; Gott ist allumfassend
wie die Macht des Pharao — 267/8.) Dem König dient die Jenseits-Beziehung
zur Sicherung; daß sein Leben ungestört über den Tod fortdauere, ist Hauptsorge

der Religion. Dazu erweist sich bald als nötig, daß er auch als sittlich
gerechtfertigt erscheine. Zwar hat er diese Rechtfertigung sozusagen fast von
selber in der Tasche; dennoch ist die Einbeziehung des Königs in die sittliche
Ordnung ein bedeutsames Entwicklungsmal (154).

Worauf beruht nun die Rechtfertigung? Anfangs und für lange durchaus
nicht auf Reue und Vergebung, sondern auf einer blanken Beteuerung völliger

Schuldlosigkeit. Diese Beteuerungen nehmen einen außerordentlichen
Umfang an; sie sollen den Göttern, den Dämonen und auch dem selber
gegenüber wirken, der die Erklärung abgibt. Denn damit wird der couéhafte
Charakter dieser Formeln klar: Auch das eigene Herz soll, wenn es anderes
weiß, überlistet und zum Schweigen • gebracht werden, damit es seinen Be-

640



sitzer, den unbeirrbaren Unschuldsengel, nicht beim Totengericht in der
Unterwelt verrate (258); den Göttern glaubt man leichter Sand in die Augen
streuen zu können, wenn man nur mit sich selbst einig ist. Die Zauberformeln,

die dazu und zum Abweisen aller anderen dämonischen Mächte im
Diesseits und Jenseits verhelfen, haben alle mehr oder minder diesen sugge-
stiv-imperativischen Wortlaut. Die ungeheure Rolle der Magie bei denAegyp-
tern beruht darauf, daß dieses berühmt religiöse Volk auch eine durchaus
irreligiöse Blickseite darbietet, gerade indem das ganze Leben aufs Jenseits
bezogen ist. Der in seinem wohlgepolsterten Dasein der Oberschicht
Angehörige hängt mit jeder Faser am Diesseits, und all sein Bestreben ist, das

diesseitige Leben todlos hinüberzuzwingen ins Jenseits. Auf dieser glaubenslosen

absoluten Angst vor dem Negativen, dem Tode, beruht auch die
absolute Angst vor der Schuld, der Glaube, sie durch Selbstvertrauen hinwegdrängen

zu können, der Glaube an die suggestive Unschuldsbeteuerung und
ihre Magie. Es ist klar, daß solcher Einstellung die Angst immer schrecklicher
zuwachsen muß, und so wächst auch die Magie lawinengleich an. Der
Sicherungswahn sucht immer fieberhafter nach Lücken, die noch verstopft werden
müssen, sowohl intensiv wie extensiv. Es braucht immer neue Befestigungen,
daß das durch den Zauber Angemutete geschehe, wirklich geschehe, tatsächlich

wirklich ausgeführt werde (234/5). Und es müssen immer neue
Gefahrenherde abgedämmt werden (242/3). Es kann gar nicht anders sein, als
daß diese Hilflosigkeit einen organisierten Priesterstand auf den Plan ruft,
der die gewünschte Sicherung gewährt, aber zugleich die Gefahren mit viel
Phantasie vervielfacht (262) — und nicht, ohne sich materiell und durch
Zubilligung einer wachsenden Machtstellung bezahlen zu lassen. Wenn anfänglich

der ganze Handel weitgehend gutgläubig sein mochte, so konnte es

wohl nicht anders kommen, als daß die Priester mit der Zeit die ihnen dabei
zufallende Rolle systematisch ausbauten. Breasted gibt uns erbauliche
Beispiele: Bald war ein besonderer Zauber nötig, um nicht im Jenseits auf dem
Kopf gehen, ein anderer, um nicht daselbst seine Exkremente verzehren zu
müssen (236/8). Ein weiterer Zauber vermochte den Toten von jeder
Arbeitsverpflichtung zu befreien und diese auf andere abzuwälzen (261). Ja es gab
einen eindeutigen Ablaßhandel: Zauber, welche bewirkten, daß auch der
Schuldbeladene störungsfrei im Totengericht gerechtfertigt wurde (244),
sowie einen, um den Gott selber aus dem Himmel herabzustürzen, wenn er
Schwierigkeiten machte (258). Aber die Ueberspitzung der ganzen Entwicklung

brach immer wieder von selber ab. Die Aufhäufung der Stiftungen zur
Lebenspflege der Verstorbenen im Jenseits überhöhte sich im Lauf der
Jahrhunderte, und was angstvoll für die Ewigkeit entworfen war, stürzte zusammen

und geriet in Vergessenheit, so wie auch die «ewigen» Gräberbauten in
Schutt sanken und immer neue Gräber in sie hineingewühlt wurden. Auch
bei uns ist ja der Gräberkult nur eine Gemütsfunktion der Lebenden, die
mit ihnen jeweils hinsinkt.

Was war nun aber der Inhalt dieser Rechtfertigungen, die Sünden, von
denen ihr Verfasser sich freisprach? Es sind neben Verstößen gegen die
«Rechte der Kirche» (250/1) —denn von einer solchen ist hier zu sprechen —
ganz vorwiegend Unterdrückung und Rechtsverweigerung an die sozial oder
dem Geschlecht nach Schwächeren (210/11). Und indem diese naheliegende
Sünde abgeleugnet wurde, mußte ihr doch eine echte sachliche Aufmerksamkeit

zugewandt werden, mußte sie stark in den Mittelpunkt der Ethik rücken,
ja mußten auch diese Schwächeren und Kleinen selbst zu Subjekten der
Ethik und der Religion werden. Hier setzt nun die große Gegenbewegung

41 641



von unten gegen die ältere (153), aristokratische, diesseitige, zu tätigem
Leben aufrufende (142, 144, 216) Sonnenreligion Aegyptens ein. Der Gegenspieler

Res ist Osiris, der Totengott, der selber durch den Tod hindurchgeht;
und das ist die Religion der Unterschicht, die auch immer durch das Negative

hindurch muß, die vom Diesseits nicht viel zu erwarten hat und sich
infolgedessen mit echter Uebersteigung aufs Jenseits richtet. (Von der
Religiosität einer getretenen Unterschicht, die nicht nur in dumpfem Sektenwahn
sich erschöpft, können uns heute die bekannten Negro Spirituals einen
Begriff geben.) Schlagend ist die Aehnlichkeit dieser Entwicklung mit derjenigen

Griechenlands. Auch dort steht auf der einen Seite die homerische Religion

der Oberschicht, lebenbejahend, diesseitig, auch die Götter ganz ins
Diesseitige hineinziehend — aber ohne die Sicherungssucht der Aegypter,
untragisch, ohne allzu große Angst, und nicht ohne Anstand willig, schweigend

abzutreten, wenn das Schicksal es fordert. (Aehnlich, doch mit viel
düstrerer Tönung die alten Germanen.) Schon früh tritt dieser Religion, die
sich dann im Apollonkult vergeistigt, die orphisch-dionysische Religion an
die Seite, welche zunächst von einer (ursprünglich nicht-griechischen?)
Unterschicht getragen ist und auch alle Merkmale einer Gruppe trägt, die
nur von gewaltsamen Umbrüchen ins Jenseitige, von Durchgängen durch
mystische Nullpunkte des Nein hindurch etwas zu erhoffen hat, so von dem
immer erneuten Uebergang aus barbarischem Toben in schroffe Reinheitsaskese

— beides dem eigentlichen griechischen Ideal ruhiger Selbstbildung
durchaus widersprechend. Schon da ist ein Stück von Nietzsches «Sklavenaufstand»

im Hinterhalt. Aber die griechische Religion entwickelt sich dann
in einer dialektischen Auseinandersetzung von Apollon und Dionysos, welche,
wie uns schon Heraklit zu sagen weiß, eines sind. Eine entsprechende
Entwicklung findet in Aegypten statt: Rê steigt auch in die Unterwelt, Osiris
auch gen Himmel (217, 233).

Diese Entwicklung, die im ganzen Züge einer Demokratisierung trägt (218;
jedermann wird im Tode König und Osiris, 248), wird in ihrer vorwiegend
wunderbar vergeistigenden Wirkimg durch Breasted auf dem Gebiete der
Ethik verfolgt. Aber sie hat auch ihre Schattenseiten, die den auch an Nietzsche

Geschulten nicht überraschen werden. Das zeigt sich dann überzeugend
an dem Schlußdrama der schöpferischen ägyptischen Geistesentwicklung, an
Echnaton und seinem Sturz. Daß dieser König ein großer, edler Geist von
himmelstürmendem Idealismus war, wird nach den erhaltenen Zeugnissen
nicht bezweifelt werden können. Er hatte wohl auch die Züge zerbrechlich
schwärmerischen Selbstgenusses, die Thomas Mann an ihm so reich
ausgestaltet hat, allerdings ohne daß auch hier seine feine Feder das eigentlich
Religiöse hätte erreichen können, wodurch sein Held allzu sehr einem sehr
begabten, frühreifen, dekadenten, bildungsspielerischen Kommerzienrats-
jungen vom Kurfürstendamm ähnlich wird. Nach seiner politisch-geschichtlichen

Wirkimg könnte man Echnaton wohl eher mit Julian oder Josef II.
vergleichen. Er scheiterte daran, daß er den unteren Volksmassen ihren
sterbenden Mittlergott, den Osiris, nahm (294), ohne den sie tatsächlich nicht
leben können, zu Gunsten eines vermittlungslosen Himmelsgottes, der immer
die schwere Sache der Wenigen bleiben wird. Auch die Rechtfertigung durch
Magie nahm er ihnen (292). Und natürlich ersah die Priesterschaft da ihren
Augenblick. Ihre Rolle braucht in solcher Stunde nicht ohne Größe zu sein;
Dostojewskij hat sie in seinem «Großinquisitor» in solcher Richtung gedeutet.
Die Priesterschaft ließ sich von jener Gegenbewegung tragen — wobei viel
von dem besiegten Aton-Kult in ihren Ammonsdienst eindrang. Sie über-

642



nahm von da an die Macht im Staate, mit der Wirkung, welche alle
Priesterherrschaften der Geschichte auf die Dauer hatten: Abtötung des schöpferischen

Geistes, bei glänzender kirchlicher Pompentfaltung nach außen (319)
Erstarrung in rückwärtsgewandter Sammel- und Wiederherstellertätigkeit
(223), minutiösem Formalismus sakralen Brauchtums (325). In dieser Form
fand der große Zerstörer Kambyses Aegypten vor und schlug es mit dem
ganzen versteinerten Bau seiner Kultur zu Boden.

Was Breasted von allen diesen Dingen vordringlich interessiert, ist also
die moralische Entwicklung, und hier weiß er religiös-ethische Zeugnisse von
einer Unmittelbarkeit, Persönlichkeit und Innerlichkeit des Menschlichen
(nun auch Schuldbekenntnisse, 307, 317) aufzureihen, welche uns ergreifen —
aber eigentlich seiner These nicht dienen. Denn sind wir wirklich heute
menschlich einen Schritt weiter als die stärksten und echtesten Stimmen aus
dieser Vergangenheit? Und hat es wirklich die spät hier zu Wort kommende
schlicht persönliche Frömmigkeit früher gar nicht gegeben, nur weil sie nicht
aufgezeichnet wurde und nicht zu breiterem Bewußtsein gelangte? Aber
Breasted ist so eingenommen für seine Grundsätze, daß er auch den anderen
Widerspruch zu ihnen nicht bemerkt — den, welcher darin beruht, daß er
nun, wie es Fachhistoriker oft gemacht haben, das Volk, welches seinen
Forschungsgegenstand bildet, weitgehend absolut setzt — und den anderen
morgenländischen Nationen auf dem Gebiete von Ethos und Frömmigkeit wenig
andere Entwicklungen mehr übrigläßt, als einfache Uebernahme von Aegypten

her. Ausführlich sucht er dies für die alten Juden zu belegen. Betreffs
zahlreicher Stellen fußt er nur auf schwachen Analogien, wie sie sich, wenn
das Menschentum etwas nur einigermaßen zwischen Oertern und Zeiten
Beständiges ist, unter verschiedensten Himmelsstrichen aus seiner Begegnung
mit denselben Gegenstands- und Lebensproblemen von selber ergeben müssen.

Viele Altphilologen sind ja vorangegangen mit solchen mißbräuchlichen
Ueberdehnungen der Nötigung, literarische Einflüsse und Abhängigkeiten
anzunehmen. Aber einige Stellen werden in der Tat namhaft gemacht, wo fast
wörtliche Entlehnungen mit Händen zu greifen sind, und in der Tat seien
sich die Gelehrten darüber auch durchaus einig. Das ist natürlich schwer für
die Anhänger der Verbalinspiration der Bibel wie auch für diejenigen, für
welche die Juden in irgendeiner deuterojesajanischen Schau etwas durchaus
Einziges sind2. Aber dem Vernünftigen wird der Wert der schönsten und tiefsten

Stücke des Alten Testaments um kein Haar dadurch vermindert, daß wir
sehen, auch anderwärts habe damals Sehnen und Suchen der Menschenseele

zu immittelbaren und ganz persönlichen Annäherungen an Gott geführt, die
gelegentlich hinter denen des alten Judentums nicht zurückstehen.

2 Hier fügt sich ein Wort zu der im vorigen Heft abgedruckten Arbeit Felix
Stössingers über «Die Juden- und Deutschenfrage» fast von selbst ein. Was
er über die Deutschen hier und anderweit sagt, beruhe auf sich; denn man
muß heute einem leidenschaftlich bewußten Juden einen auch bis zur
reinen Verzerrung der Dinge führenden Deutschenhaß psychologisch
zubilligen. Ueberhaupt beschränke ich mich auf das mich persönlich Betreffende.

Es kann mir aber nicht einfallen die Zensuren, mit denen Stössinger
meinen Aufsatz über Adorno begleitet, im einzelnen zurechtzurücken. Ein
Beispiel der erfolgten Verdrehung mag genügen und zeigen, daß der Grad
an Gutgläubigkeit, der hier am Werke war, eine weitere Diskussion
ausschließt. Ich zog zur Kennzeichnung der Reaktion eines Teils der Deutschen
(nicht: der Deutschen, wie Stössinger mir unterschieb!) auf die Juden
Shakespeares Kaliban heran; Stössinger macht daraus, ich hätte 1933 eine
Folge jüdischer Schuld genannt! Genug also, der Leser, der sich für die
Streitfrage interessiert, lese meine und Stössingers Ausführungen und
urteile dann selbst. Hinzu kommt eins: Mit Menschen, für die ihr Volk, ihre

643



Partei, ihre Konfession absolut ist und die vorwiegend für deren Verherrlichung

leben, ist eine Auseinandersetzung erfahrungsgemäß unergiebig. Die
Juden haben, wie alle bedeutenden Völker, die Geschichte gemacht haben,
große Vorzüge und große Mängel. Die ersteren wären bei Stössinger von
vornherein zugegeben; so bliebe mir nur, die letzteren hinzuzufügen und
mich dafür polemisch zu verteidigen. Ueber die mir- neulich abgenötigten
Feststellungen hinaus interessiert mich eine solche Rolle nicht. Und wie
gesagt, in der heutigen Zeit kann es noch doppelt nicht meine Absicht sein,
mich in diese Rolle hineindrängen zu lassen. So ist nur übrig, einen Satz
Stössingers zurückzuweisen der für mich persönlich ehrenrührig ist. Wenn
er sagt, indem ich vor den Folgen des Judenhasses warnte, spielte ich mit
ihnen — so ist das eine Unterstellung, für die kein sachlicher Anhaltspunkt
vorhanden ist und die zu kennzeichnen im bürgerlichen Leben zulässige
Ausdrücke mir fehlen.

Erich Brock

JETZT UND HIER

Bei Anlaß von Ernst Jüngers neuer Schrift «Der Waldgang»

Die neue Schrift Ernst Jüngers1 ist unter ihrem Motto «Jetzt und hier»
nichts weniger als der Versuch, eine Antwort — die Antwort — zu geben auf
die zugleich dringlichste und dunkelste Frage, die an den heutigen Menschen
gerichtet ist: wie nämlich er sich dem Zugriff der ungeheuren Schrecken
und Untergänge entziehe, mit denen der Staat durch seine dämonische, «total»
erfassende Maschinerie von Technik und Statistik dem Einzelnen und allem
Daseinswerten an die Lebensstränge greift.

In Deutschland gestellt, dringt diese Frage zielstrebiger gegen den Problemkern

vor, als es in den soziologischen Reservaten Europas und Amerikas bei
allem guten Willen möglich ist. Was beispielsweise einem Schweizer es
schwierig macht, die Frage bis ins Wesentliche vorzutreiben, sind die immer
noch lebbaren und für manchen lebenswerten Verhältnisse seines Landes.
Und selbst wenn das Schlimmste kommen sollte, so ist ihm seine Aufgabe
klar gestellt: er wird in den meisten Fällen noch das scheußlichste aller
Kleider, die Uniform, mit Ueberzeugung und Stolz überziehen dürfen. Darüber

hinauszudenken ist schwierig; denn der Gedanke, wenn er seriös ist,
wird über den möglichen Tod hinausführen, der bei der Vorstellung der
schrecklichsten Eventualitäten für viele wieder als Erlöser erlebbar wird. Es
gibt aber Länder, wo diese schrecklichsten Möglichkeiten Wirklichkeit
geworden sind, das Leben trotzdem weitergeht und wo der Mensch ohne rechtes

Zivilkleid, auch ohne schützende Uniform, sondern gleichsam nackt im
Angesicht der letzten unbarmherzigen Tatsachen antritt. An diesem Punkt
setzt Jünger seine Frage an.

Mehrere Jahrhunderte haben den Mut des Märtyrers als den höchsten
bewundern gelehrt. Jünger zollt ihm auch heute noch die Hochachtung, des
festen Glaubens, daß das der guten Sache hingegebene Leben nicht vergänglich

sein könne. Zugleich aber hat er eine Grundsituation erkannt, so neu
und fürchterlich und universal, daß es in ihr wohl erstmals in der Geschichte
mehr Mut zum Leben als zum Sterben braucht. Bei aller nie abzuschwörenden

Ehrfurcht gegenüber dem Märtyrer, sieht er in ihm einen Ignoranten in
den neuen Machtfragen der Zeit. In Situationen, wo man auf die Generosität
des Todes zählen darf, braucht es größere Ideen und mehr sittliche Kraft,
um statt seiner das Leben zu ergreifen. Auszuharren in der Weltnacht, in ihr
das einzelne Herzensflämmchen nicht ausgehen zu lassen, vielmehr in seinem

i Verlag Vittorio Klostermann, Frankfurt a. M.

644



Lichte selbst unter fürchterlichen Kompromissen nach Maßgabe des
Möglichen Gerechtigkeit zu üben, Schutz zu gewähren und hilfreich zu sein, dies
ist die wahre neue Aufgabe, schwieriger und aufreibender, als je es eine gab.

Wo aber sind die Kraftreserven, aus denen ein solches Leben bestritten
werden kann? Nach Jünger im «Waldgang». Und hier, nach einer halluzinatorisch

klaren Exposition, wird der Leser, wie schon das Wort es ihm
bedeuten mag, ins Dunkle geführt. In der Einsamkeit des Waldes, der zugleich
traulich und beängstigend, heimlich und unheimlich ist, freundet sich der
Berufene mit dem Tode an, macht er sich den Schrecklichen zum Gefährten,
und es verliert sich — Ergebnis wundersam — die Furcht. Der Waldgänger
kommt zum Bewußtsein der noch kaum angezehrten Vorratslager des Seins.
Aus seinen Reichtümern gespeist, gewinnt er die Kraft des Wolfes, der schlau,
zugriffig und kühn den Biß ins Uebermächtige wagt.

Es sind dies dunkle Worte, die verstehe, wer kann. Auch wenden sie sich
an eine kleine Elite, die übrigens, nach Jünger, Legionen retten wird, zu der
sich aber der Schreibende nicht zählen darf. Er kann auch nicht entscheiden,
ob es sich hier um einen mystisch teutonischen Galimathias oder run wirkliche,

nur schwer zu kommunizierende Wahrheiten handelt. Es gibt Dinge,
die man erst unter Examensdruck beantworten oder nicht beantworten kann.

Der von Jünger vorgezeichnete Weg ist würdig der Bewunderung, wenn
auch die Kräfte, ihn zu beschreiten, schwer zur Kenntnis zu bringen sind.
Bis zum Examen aber ist die Zeit noch mit andern Fragen ausgefüllt,
vielleicht subalterner Art, dennoch der Mühe wert. Wer noch nicht in der Prüfung

steht, hat notwendigerweise ein anderes Hier und Jetzt, mit eigenen
Problemen. Zumal in freien Ländern, wo die Vorbereitung aufs Examen
zunächst in der Bewaffnung besteht, wird sich die nicht minder wichtige Aufgabe

stellen, all das zu inventarisieren, was die Waffen verteidigen sollen.
Diese Aufgabe wendet sich an jeden Normalbürger, in der höchsten Form
aber an den Denker und Künstler, deren Werk den Wert vom Unwert
scheidet und das der Liebe Würdige zu lieben gibt.

Hier nun hat Ernst Jünger eine halbe Schriftstellerlaufbahn lang ein
negatives Beispiel gegeben. Mit welch hoffnungsbanger Bereitschaft hat man
nicht nach den Worten dieses außerordentlichen Mannes gelauscht, etwa an
den kruzialen Punkten von 1933 oder 1940! Und dann sackten in die lebensweiten

Erwartungen die kalten Selbstgefälligkeiten der «Marmorklippen», der
«Gärten und Straßen», später der «Strahlungen» und der Friedensschrift.
Weder in der Freiheit, noch in Friedenszeiten und Siegerheeren hat dieser
überragend begabte Schriftsteller ein Wort gefunden, das für etwas
Verteidigungswertes stehen könnte. Ja, nicht einmal die Freiheit, in der er lange
geschrieben hat, wurde durch sein Werk zu einem Gut gestempelt. Es waren
vielmehr nicht wohl größere Gaben als die seinen an die schauerliche Kälte
verwendet worden, welche in die Welt gekommen ist. Ernst Jünger hat mir
in seinen Pariser Tagebüchern vorgeworfen, ich hätte beim Lesen von «Gärten

und Straßen» seine politische Widerstandshaltung böswillig verkannt.
Verkannt: vielleicht; böswillig: sicher nicht. Begriffen aber wurde, und zwar
von untrüglicheren Organen als denen eines damals zwanzigjährigen
Verstandes, daß dieses Werk stumm blieb auf alle Fragen nach dem der Liebe
und der Hingabe Würdigen. Es wurden hier die Trauer und die Hoffnung
und die Scham in einem verletzt. Damals gingen ein paar Dinge zugrunde,
die jener Träne wert gewesen wären, die noch in keinem Werk von Jünger
geflossen ist. Sie wäre in der männlichsten Form erkannt worden, hätte der
menschlichen Sache gedient und ein paar Werte beglaubigt, denen Jüngers

645



prunkvolle Kultur zum Spottbild, wurde. Die Quellen, welche dieser Prophet
in der Wüste mit Vorliebe aufspringen ließ, waren die giftführenden der
Bosch, Poe, Bloy. Aus all dem antwortete dem Entsetzlichen statt des Bannworts

das Echo. Und dieses wurde ausgekostet wie das Essen aus den
raffiniertesten französischen Küchen, das in Zeiten wie jenen nur der
Schamlosigkeit noch schmecken konnte. Am Luxus wie an der Not begannen Pilze
von ununterscheidbar großer Pracht zu wuchern. Der Mut, mit dem ihr
Bewunderer selbst den tödlichsten unter ihnen auf subtiler Jagd nachgespürt
ist, kann erstaunen machen, doch heißt dies zugleich die Tollkühnheit des
Faszinierten verkennen. Nie ist das Fehlen von Furcht und Ehrfurcht besser
als Mut maskiert gewesen, und nie war das Abgeschmackte ein reineres
Aesthetentum. Damals, als es des echten Seelenführers echte Tat gewesen
wäre, dem Hilfesuchenden ein Stück Brot zu reichen, entkorkte ihm Jünger
die letzten Flaschen der großen französischen Weine.

Es braucht keine philosophische Anstrengung, sondern ist mit der
Unmittelbarkeit des Hungers zu erkennen, daß die echte und verteidigungswerte

Kultur nicht dieser ihr alexandrinischer Morbus sein kann. Wer irgend
noch Freiheit und Bildimg hat, muß sie an jene Güter wenden, welche der
Menschenwürde das Brot sind. Lebe und segne noch jeder jede Gegenwart,
da er einen Blick in die geliebten Augen tun kann, da ihm aus dem Rauch
der Pfeife noch ein Traum aufsteigt, da er mit den geistigen Schutzpatronen
noch in Bibliotheken kommunizieren kann, die kein Index gestaltet hat. Es
sind dies von den Dingen, so einfach, nahrhaft und heilig wie das Brot. Sind
sie einmal wieder gesichert, so mag sich auch der Geschmack an den Orchideen

und allem Phantastischen von neuem einstellen. In einer beispielsweise
von Goethe normierten Welt hätte allenfalls auch ein Lautréamont Platz, die
von Lautréamont normierte aber, in der es keinen Goethe geben kann, ist
die Hölle.

Erst dort dann, wo die Werte definiert und bewahrheitet sind, welche das
Leben zur Liebe machen, ohne welche es über sich selber herfällt, lohnt es
sich, die Waffen zu schmieden, die es beschützen sollen. Und diese weitere
Aufgabe gilt es nicht zum Verhängnis werden zu lassen. Es gibt ein
Grundproblem der Zeit, das sich als die Zweischneidigkeit des Bajonetts bezeichnen
läßt. Wenn das Böse dem Guten die Waffe in die Hand zwingt, so schreibt es
ihm damit eine Laufbahn vor, die es als solches nur schwer begehen kann.
Denn schon die Waffe ist Böses, und dieses kämpft also mit der Kraft der
eigenen Identität, wo das Gute sich nur mit einem Hilfswerkzeug zur Wehr
setzt. Hier ist vielleicht die übermenschlich paradoxeste Aufgabe, welche die
Zeit stellt. Das Gute kommt in Situationen, wo es sich selber aufzugeben
versucht ist, um dem Bösen standzuhalten, und wenn das geschieht, so kann es
auch gewonnene Schlachten verlieren. Fruchtbar aber ist der Sieg nur dort,
wo der Mensch ihn als Mensch und nicht als Wolf erringt. Dies zu leisten
muß auf Oekonomien zurückgegriffen werden, die schwer erschließbar sind.

Als der wahre Held wird dann der erscheinen, dem nicht die Hand zum
Schwert, sondern das Schwert zur Hand wird. Vor ihm scheiden sich die
Feiglinge und die falschen Helden. Was diese letzteren betrifft, denen schon
manche Denkmäler stehen, so wird ihr Mut erkannt, wenn man für «sterben»
den Ausdruck «den Geist aufgeben» setzt. Und die Feiglinge? Vielleicht wird
der wahre Held auch noch die andere Kraft besitzen, einige von ihnen in
seine Welt einzubeziehen. Denn es gibt Dichter und Liebende darunter. Von
einem der Leidvollsten stammt der Satz: «Je n'ai pas l'énergie de mes vues.»

Hans Naef

646



VOM SCHWEIZERISCHEN ANTIMILITARISMUS

VON GESTERN UND HEUTE UND SEINER PROBLEMATIK

Eine kritische Auseinandersetzung

In der Schweiz wirkte bis zum Jahre 1946 ein hervorragender Vertreter des

religiösen Antimilitarismus: der protestantische Theologe Professor Leonhard
Ragaz. In Vorträgen und in seiner Zeitschrift «Neue Wege» stritt er für den
religiösen Sozialismus, für die Botschaft vom kommenden Gottesreich für
diese Welt, ein besseres Völkerrecht und für die Totalabrüstung der Schweiz
und der anderen Staaten, welche allein den Frieden garantiere. Der Gebrauch
der Waffe sei dem Christen, dem Menschen als Ebenbild Gottes, überhaupt
verwehrt.

Auf derselben Linie stand die Wochenzeitschrift «Der Aufbau», die vor
dreißig Jahren von Ragaz' Schülern gegründet wurde, voran von Max Gerber.
Auch Gerber, ursprünglich Pfarrer, der langjährige Redaktor, war Antimili-
tarist. Zu Beginn der zwanziger Jahre vertrat er den Standpunkt, daß der
Gottesglaube des Schweizers über seine Stellung zur Abrüstung entscheide.
Wer wirklich an Gott glaube, für den sei es selbstverständlich, daß Gott eine
Schweiz, die auf Militär und Waffen völlig verzichten würde, niemals dauernd
untergehen lassen könne. Ferner sei die Abrüstung auch eine Frage der Intelligenz:

nur der Naive könne noch glauben, daß unsere kleine Armee unsere
Grenzen im Ernstfall wirksam gegen die entwickelte Kriegstechnik und die
Massenheere des 20. Jahrhunderts zu verteidigen vermöchte. Die
Vaterlandsverteidigung — die Gerber sehr am Herzen lag — müsse heute mit ganz
anderen Waffen geführt werden: Helvetien müsse das Vorbild einer lebendigen
Demokratie, ein Land vollkommener sozialer Gerechtigkeit, ein Asyl und Hort
aller Freiheitsliebenden werden, darin liege sein Schutz. Er befürwortete eine
umfassende Bodenreform in Stadt und Land, eine allgemeine Altersversicherung

ohne Beitragsleistung der Versicherten, eine direkte Bundessteuer und
eine Erbschaftssteuer, die für große Vermögen bis zu 95 % (sie!) gehen sollte.

Ende Juli 1931 nahm ich im «Aufbau» Stellung zur Frage der kollektiven
militärischen Sanktionen. Ich führte aus, daß die Forderung der Totalabrüstung
im Widerspruch zur Satzung des Völkerbunds stehe, welche den Frieden
nötigenfalls durch gemeinsame militärische Sanktionen gegen den Friedensbrecher

garantiere. Der Weg des «radikalen», des Totalabrüstungspazifismus,
sei utopisch, weil er eine Gesellschaft von Heiligen voraussetze. Die bloße
Vernichtung aller Waffen garantiere den Frieden noch lange nicht, weil ein
kriegslüsternes Volk solche rasch herstellen und Armeen aus dem Boden stampfen
könne. Die Politik habe mit der faktischen Struktur des Menschen zu rechnen.

L. Ragaz entgegnete Anfang August, daß eine Teilabrüstung, die nicht die
völlige zum Ziele habe, Utopismus sei. Eine Armee sei stets Ausdruck der
Selbsthilfe, des Gewaltsystems. Wenn der Völkerbund die allgemeine, völlige
Abrüstung nicht wolle,' sei er bloßer Humbug.

Hierauf schloß Gerber rasch die Debatte.
Weder Ragaz noch Gerber vertraten einen schwächlichen oder gar ängstlichen

Pazifismus. Beide erkannten von Anfang an die Gefahr, die Hitler
für Europa und den Frieden bedeutete. Sie warnten und befürworteten eine
aktive Politik der Abwehr, aber eine solche mit geistigen und politischen
Waffen. Scharf kritisierten sie die Appeasementpolitik eines Chamberlain. Sie
bewegten sich etwa auf der politischen Linie eines Churchill, allerdings mit

647



dem Unterschied, daß der englische Staatsmann gleichzeitig die
Wiederaufrüstung Englands und Frankreichs verlangte, während die Schweizer
Propheten nach wie vor an ihrer unglücklichen Abrüstungsparole festhielten, auch
als die deutsche Wiederaufrüstung machtvoll einsetzte.

In seinem Kommentar zur Konferenz von München zeigte sich bei Ragaz
ein seltsamer Zwiespalt: am 5. Oktober 1938 schrieb er in den «Neuen Wegen»,
es sei Ungeheures geschehen, Unsagbares an Offenbarung des Bösen. Was sei
die unterste Hölle der Danteschen «Göttlichen Komödie», verglichen mit dem,
was wir nun gesehen hätten und wohl weiter sehen würden. Es empörte ihn,
daß die zum Widerstand bereite Tschechoslowakei, die «einzige seelenvolle
Demokratie Europas», von den westlichen Kapitalisten, die Hitler retten wollten,

zur Kapitulation gedrängt wurde.
Wir lesen jedoch in derselben Nummer: «Das gebe ich selbstverständlich zu:

besser als ein wirklich ausgebrochener Weltkrieg ist auch dieser Trugfriede.
Denn Gott ist nicht in ihm, aber über ihm, und kann über ihn hinweg Frieden
schaffen — seinen Frieden.» Gott könne und werde Hitler stürzen, ohne Krieg,
ohne Drohung mit Militärgewalt. Vielleicht sei es besser, er stürze so. Und in
der Novembernummer der «Neuen Wege»: «Vielleicht war es doch nicht ohne
Gott, daß das Volk des Peter v. Cheltschitsch und Arnos Komenius (das heißt
das tschechische, v. M.), ohne einen Kanonenschuß abzugeben, seine Festungen
verlassen hat. Vielleicht ist das eine ganz große Verheißung. Hitler wird
stürzen, Masaryk wird wiederkommen.»

Das ist nun wieder die alte, an sich mögliche, ja große antimilitaristische
Linie: die Tschechen sind dank ihrer Kapitulation nicht zu «Massenmördern»
geworden, sie leiden nun Unsagbares (Ragaz sieht richtig voraus, daß Hitler
bei diesem ersten Erfolg nicht stehenbleiben wird), aber sie werden durch ihre
sittliche Höhe den deutschen Nationalsozialismus überwinden und ohne
Gewalt, durch Satyagraha Kraft der Seele, sieghafte Seelenkraft) das ihrige
zum Sturze Hitlers beitragen. Es kam dann freilich anders. Ragaz sah nicht,
daß auch die Tschechen «Götzendiener», Chauvinisten waren.

Unklar sei, fährt Ragaz weiter fort, die Haltung Rußlands in der Oktoberkrise.

«Ist es durch Stalins Mordwahnsinn (seine Säuberungsprozesse, v. M.)
so geschwächt, daß es nichts mehr wagen darf?» Wie dem auch immer sei —
das große Positivum bleibe jedenfalls der Zusammenbruch des Militarismus:
«Was hat der Tschechoslowakei ihr glänzendes Heer geholfen — was haben
den Westmächten ihre ,riesigen' Rüstungen genützt? Haben wir Schweizer
Aussicht, daß unsere Rüstungen uns helfen? Nur Toren können das noch
glauben. Nun ist dem wahren Pazifismus ein neuer Weg geöffnet.»

In diesem leidenschaftlichen Kommentar ist manches richtig gesehen, ja
vorausgesehen. Jedoch, geziemt es dem grundsätzlichen Antimilitaristen, dem
Vertreter der Totalabrüstungsparole, den Westmächten vorzuwerfen, wie er dies
tat, daß sie nicht mit letztem Ernst mit ihren Waffen drohten (mit Waffen, die
sie nach Ragaz nicht haben durften!)? Wenn selbst dieser Trugfriede besser ist
als ein Weltkrieg, so hätten doch die Chamberlains das Richtige getan, wenn
auch, nach Ragaz, aus einer falschen Gesinnung heraus.

Später nahm Ragaz zumeist den Standpunkt ein, daß es schon richtiger sei,
wenn ein Staat, der über Waffen verfüge, diese im Notfall zur Selbstverteidigung

gebrauche. Dies sei jedenfalls besser, als wenn aus bloßer Feigheit
widerstandslos kapituliert werde. Auch einem militärischen Widerstand der Schweiz
gegen Hitlers Armeen hätte er sich wohl nicht widersetzt, so sehr er für sich
und seine Freunde das Recht in Anspruch nahm, niemals zu den Waffen zu
greifen.

648



Die späteren Ereignisse, zum Beispiel die Haltung der Tschechen im Jahre
1945, haben den Propheten Ragaz nicht widerlegt. Propheten-Amtes ist es, den
Menschen zu schildern, wie er sein sollte, nicht wie er ist. Der Prophet hat zu
fordern. Der Politiker freilich, der Ragaz ja auch sein wollte, muß mit den
Menschen rechnen, wie sie sind, wenn er sein Land nicht ins Unglück stürzen
will, das, wenn es eintrifft, den nur Gott verantwortlichen Propheten, der mit
absoluten Maßstäben mißt, wenig bedrückt. Diesen wichtigen Unterschied
zwischen den Funktionen des Propheten und des den Menschen verantwortlichen

Politikers haben die Ragazianer zu wenig gesehen und daraus erklärt
sich manche ihrer falschen Haltungen.

*

Bei Ragaz wurzelt die Ablehnung der Macht und Gewalt in seiner Theologie.
Er sieht in seinem Buche «Jesus» (S. 176,177) in Jesus Christus einen Gegner
der Religion, der Religion schlechthin, nicht etwa nur der erstarrten Religion
der Pharisäer, die ihm entgegentrat. «Jesus ist über aller Religion und gegen
sie, die Sonne Gottes.» — «Jesus, der Kämpfer gegen die Religion, dieses
ungeheure Paradoxon, wird, einmal verstanden, das Zentrum der Revolution des
Christentums zum Reich Gottes bedeuten.» — «Jesus hat den Weg zu Gott
nicht von der Welt, sondern auch von der Religion freigemacht», lauten einige
Kernsätze dieses Buches. In der Religion sieht Ragaz Kult, Schriftgelehrsamkeit,

religiösen Besitz, Moralismus usw. (Den Moralismus bei sich sieht er
nicht.) Die Religion stehe je und je im Gegensatz zum Gottesreich und seinen
Propheten. Auch alle Kirchen sind ihm verdächtig. Sie suchen die Macht, sie
wollen bekehren und bevormunden, sie pflegen die theologische Reflexion, die
gegen Gott schützt, verbünden sich mit der Welt, verfallen der Sinnlichkeit.
Jesus wollte die freie Laiengemeinde, keine Kirche.

Religion heißt doch etymologisch Rückverbindung mit dem Urgrund, dem
Schöpfer, und sie ist nichts anderes. Aus dieser Verbundenheit mit dem Vater
hat Jesus gelebt, wodurch er freilich in Gegensatz zu erstarrten Religionsformen

geriet. Es erscheint mir als ein unglücklicher Gedanke, in Jesus einen
Gegner der Religion schlechthin zu sehen. Auch über die Kirchen urteilt Ragaz
in diesem Jesus-Buch ungerecht. Wer nun freilich die Religion, weil sie
entarten kann, grundsätzlich ablehnt, wird zwangsläufig auch die Kirchen, den
Staat und die verschiedenen Formen der Macht ablehnen. Uebrig bleibt das
durch Gott erleuchtete Gewissen des Einzelchristen und die formlose
Laiengemeinde. Leider irrt unser Gewissen öfters, so daß dessen Belehrung,
Erziehung, allenfalls Korrektur durch eine Lehre, durch Philosophie und
Tradition, durch Gesetze und den Einfluß organisierter, religiöser und kultureller
Gemeinschaften als wünschenswert erscheint, nach dem Gesetz der Polarität,
das Ragaz oft selbst in fruchtbarer Weise verwertet. Aller Machtmißbrauch
wurzelt in vorangehender Gewalttätigkeit im Denken. Ist es nicht ein gewalttätiger

Akt, einem alten, ehrwürdigen Begriff, wie dem der Religion, seinen
Wert zu bestreiten? Müßte nicht, wer die Gewalt überhaupt ablehnt, sich sehr
bemühen, jede Gewaltsamkeit im Geistigen zu vermeiden?

Viele Militärdienstverweigerer berufen sich auf Ragaz. Er hat jedoch seine
Anhänger in diesem Sinn nicht persönlich beeinflußt. Der Dienstverweigerer
ist echt, wenn er einfach sagt: Ich kann nicht, ich darf nicht und ich will
nicht; ich bin zu jedem anderen Dienst, auch dem gefährlichsten, bereit; ich
verstehe, daß ihr mich heute bestrafen müßt. Sobald er sich jedoch in
politische Begründungen einläßt, wird er fragwürdig, wenn er etwa meint, daß er

649



durch seine Verweigerung dem Frieden diene. Denn, nähme die Verweigerung
im Westen — und nur dort ist sie möglich — heute stark zu, so würden die
Sowjetrussen gestärkt, der Friede wäre gefährdet.

Nach Ragaz' Tod gerieten die «Neuen Wege» leider in die Hände des
stärkeren linken, sowjetfreundlichen Flügels der religiös-sozialistischen Gruppe.
Die Redaktion des «Aufbau» übernahmen nach dem Tode Gerbers die Pfarrer
Trautvetter und Hürlimann. Sie streiten sich heute mit den «Neuen Wegen»
um die Nachfolge Ragazens. Tatsache ist, daß des Meisters Haltung gegenüber
Sowjetrußland eine zwiespältige war. Im November 1945 schrieb Ragaz an
Trautvetter (der Brief wurde später im «Aufbau» publiziert) : «Meine Stellung
zu Rußland ist taktischer, im höchsten Sinne des Wortes, die Ihrige prinzipieller
Art.» Nim, Taktik ist gewiß dem Politiker, besonders dem Diplomaten, gemäß
und erlaubt; aber gibt ein Prophet nicht sein Bestes preis, wenn er sich nun
auch auf Taktik einläßt, besonders wenn es sich um eine geistesgeschichtlich
und politisch so bedeutsame Bewegung wie den Bolschewismus handelt?

Trautvetter führt im «Aufbau» einen entschlossenen Kampf gegen den
Bolschewismus, den er der Unmenschlichkeit, des «Verrats am Sozialismus» zeiht.
Leider ist die politische Basis seines Kampfes eine fragwürdige. Es wird nicht
klar, welchen Sozialismus er noch bejaht, nachdem er den marxistischen so
scharf ablehnt und dem freien Kapitalismus gelegentlich fast «bedenkliche»
Zugeständnisse macht.

Obgleich im «Aufbau» das Bekenntnis zum Antimilitarismus seit vielen
Jahren nur noch gedämpft erklingt (in den zahlreichen Nachrufen auf Gerber
wurde der Verstorbene zwar wohl als Kämpfer für Recht und Frieden, aber
nicht als Antimilitarist gekennzeichnet), bricht diese Linie gelegentlich doch
wieder durch. So zum Beispiel durch Tscharner, einen regelmäßigen
Mitarbeiter der Zeitschrift, der in der Nummer vom 19. August 1949 die
Oxfordbewegimg auf den religiös-sozialen Index setzt, da in Caux die Parole der
moralischen «Aufrüstung» ausgegeben werde. (Sic!)

Eine recht überraschende Bejahung der Gewaltpolitik brachte Ende Juli 1950

im «Aufbau» eine Arbeit von Hans Ornstein, der sich früher immer scharf
gegen Gewalt und «Gewaltrecht» gestellt hatte. Ornstein schreibt über die
belgische Königskrise; er begrüßt es, daß schließlich die Minderheit des
belgischen Volkes mit Gewalt — das heißt mit Bürgerkriegsdrohung — den
Thronverzicht des Königs erzwang. Die Lebens- und Funktionsgesetze der Demokratie

dürften nicht zu formalistisch verstanden werden.
Das klingt seltsam. Ist Gewaltpolitik für Ornstein und den «Aufbau» dann

zu bejahen, wenn sie im Dienst einer linken Minderheit steht?
Die entscheidende Wendung brachte im «Aufbau» der Kommentar von

Redaktor Hürlimann zum Korea-Krieg (Nr. 26, 1950). Hürlimann begrüßte
klipp und klar, ohne jede reservatio mentalis, die militärische Intervention
Amerikas, respektive der UNO. Diese sei richtig, sei eine tragische Notwendigkeit.

Aggressionen dürften sich nicht mehr rentieren. (Ein echt schweizerischer
Gedanke, selbst bei einem religiösen Sozialisten!)

Damit ist der grundsätzliche Antimilitarismus im «Aufbau» preisgegeben.
Nun ist die Waffe, ja die Gewalt, in den Händen des Guten (des relativ Guten)
nicht mehr böse, wenn sie eine rechtswidrige Aggression abzuwehren
versucht.

Auch Tscharner hat nun umgestellt, bejaht die Rüstungen des Westens. Ja,
in der Nummer vom 3. November 1950 schreibt er anläßlich einer Polemik

650



gegen die schweizerische Zentralstelle für Friedensarbeit, die unter anderem
neuerdings die Kriegsdienstverweigerung befürwortet: «Wenn in Rußland einmal

Unruhen der Rechtlosen ausbrechen sollten, und die Kriegsmacht des
Westens in die Rolle von Befreiungsarmeen gedrängt würde, dann wünschen
wir nicht, dieser Macht in den Arm zu fallen. Wir wehren uns dagegen, daß
der religiöse Antimilitarismus für Kominformzwecke eingespannt werde.»

Zur schweizerischen Aufrüstung hat sich der «Aufbau» lange Zeit
ausgeschwiegen. Am 16. Februar 1951 nimmt der neue Redaktor Dr. Jakob Ragaz,
der Sohn des Professors, Stellung (Pfarrer Hürlimann ist zum «Volksrecht»
übergetreten). Militärische Rüstungen hätten im allgemeinen Kriege nicht
verhindert, sondern begünstigt. Starke Kriegsrüstungen führten leicht zum
Militarismus. Die Sachlage ändere sich, wenn die nicht oder weniger militärischen
Staaten zusammenstehen, um Angriffe abzuwehren. Wenn die Westmächte
heute ihre Waffen denjenigen des Ostblocks anpassen, so diene dies der Erhaltung

des Friedens, sofern sie die kollektive Sicherheit weiter ausbildeten. Es
gäbe keine kollektive Sicherheit, wenn die dafür eintretenden Staaten infolge
ihrer militärischen Schwäche zu Konzessionen an den Angreifer gezwungen
seien. Die schweizerischen Rüstungen dagegen (da wir neutral sind) seien kein
Beitrag zur kollektiven Sicherheit. Ihr einziger Zweck sei, die Kriegführenden
von der Verletzung unserer Neutralität abzuhalten.

Trotz mancher Vorbehalte, die Ragaz' Sohn äußert, von grundsätzlicher
Waffengegnerschaft ist auch in diesem Artikel nichts mehr zu sehen. In der
Frage der kollektiven Sicherheit, der militärischen Sanktionen, nimmt er heute
den Stadtpunkt ein, den ich schon 1931 im «Aufbau» vertrat und deshalb von
L. Ragaz als Militarist bezeichnet wurde.

In den «Neuen Wegen», dem Zwillingsbruder des «Aufbau» — in partibus
infidelium — wird der Korea-Krieg (Juli/August-Heft 1950) ganz anders als im
«Aufbau» beurteilt. Dr. Kramer gibt zu, daß Nordkorea den südlichen Nachbarn

wohlüberlegt und wohlvorbereitet angegriffen habe, jedoch, auch
Südkorea habe zum Krieg gerüstet. Im weiteren sei Südkorea ein Herd «brutalster
Reaktion». In Nordkorea sei eine Agrarrevolution großen Stils durchgeführt
worden, nur böser Wille könne nicht sehen, daß es sich um einen «Revolutionskrieg

mit agrarkommunistischen Vorzeichen» handle. Jedenfalls sei die
Intervention Amerikas weit verwerflicher als der Präventivkrieg Nordkoreas, denn
es gehe ja den USA nicht um das Völkerrecht, sondern um ihre kapitalistisch-
antikommunistische Machtpolitik.

Diese Thesen eines Ragazianers, eines einst scharfen Antimilitaristen, wirken
seltsam. Zugegeben, daß in Südkorea Korruption herrscht, vielleicht sogar
mehr als in Asien üblich, daß die Sozialordnung rückständig und Herr Rhee
ein fragwürdiger Politiker ist. Wir können selbst annehmen, daß in Nordkorea
eine einigermaßen vernünftige Bodenreform durchgeführt wurde. Aber ist nun
ein solches, möglicherweise nur geglaubtes Gefälle des Niveaus der
Sozialordnungen zweier Länder ein hinreichender Grund, daß das eine, das eine
etwas bessere Lösung erzielte, das andere mit wohlvorbereiteten Waffen überfalle,

um es zu «befreien»? Wo kommen wir da hin? Jedenfalls nicht zu einer
Völkerrechtsordnung! Wenn jeder Krieg, der unter einer Sozialrevolutionären
Etikette erfolgt, zu zwei Dritteln gerechtfertigt ist, so landen wir beim
Dauerkrieg, und alles Gerede vom Frieden wird zur Heuchelei. Typisch für
Kramer und Leute seiner Art ist die ungeheure Ueberschätzung der
Innenpolitik, der innerhalb eines gesunden politischen Denkens nie das Primat
zukommt.

Ueber die schweizerischen Rüstungen schreibt Dr. Kramer in den «Neuen

651



Wegen» (Januar 1951): Unsere große Aufrüstung entspringe der Angst vor
einem russisch-kommunistischen Einbruch in Westeuropa, einer Angst, die
letzten Endes im schlechten Gewissen der Anhänger der herrschenden
Gesellschaftsordnung wurzle. Man wolle nicht einsehen, daß die «zügellose
militärische Aufrüstung Westeuropas und Westdeutschlands» den dritten Weltkrieg
fast unvermeidlich machen werde. Unsere Aufrüster richteten die Schweiz
zugrunde.

Das sind die alten Ragazischen Töne; sie wären erträglicher, wenn Kramer die
zügellosen und weit älteren sowjetrussischen Rüstungen mit derselben Schärfe
geißeln würde; aber davon konnte ich in seinen Arbeiten wenig finden. Kramer
hat zwei Maßstäbe in Sachen Rüstung, einen scharf negativen für den Westen
und die Schweiz und einen sehr milden für den Osten. Diese Spaltung gab es
bei L. Ragaz nicht, oder kaum. Waffengegnerschaft für den Westen, Billigung
oder Excuse der Rüstungen für den Osten ist kein Antimilitarismus.

Beide Gruppen der Ragaz-Nachfolger haben somit ihre grundsätzliche
Waffengegnerschaft preisgegeben, darin sind sie völlig einig, uneinig sind sie in der
zentralen Frage der Ziele, für welche, notfalls, Waffen eingesetzt werden
dürfen.

*

Die politische Grundhaltung der ernst zu nehmenden Ragazianer war offenbar

weitgehend durch die These Jakob Burckhardts, daß die Macht an sich
böse sei, bestimmt.

Jedoch, diese These ist falsch. Die gesellschaftliche, finanzielle, politische
oder militärische Macht ist keineswegs an sich böse, sie ist ein neutraler Wert;
sie ist gut, wenn für gute, schlecht, wenn für schlechte Ziele eingesetzt, wenn
sie mißbraucht wird. Keine organisierte Gesellschaft, vor allem kein Staat, ist
ohne politisches Machtzentrum denkbar, die militärische Macht oder Gewalt
ist ein Spezialfall der politischen, steht normalerweise in ihrem Dienst, ist an
sich nicht böse. Böse ist ein Machtstreben, das die Macht nicht der Leitung des
Geistes unterstellt und die Macht um ihrer selbst willen sucht. Notsituationen
berechtigen in der außenpolitischen Sphäre einen Verteidigungs- oder
Sanktionskrieg. Auch ein Sanktionskrieg wird leicht, wie uns Korea zeigt, zu einem
scheußlichen, grausamen Krieg; dennoch ist er das kleinere Uebel gegenüber
der Hinnahme einer Verletzung des Völkerrechts. (Die richtige politische
Entscheidung ist ja zumeist nur die Wahl eines kleineren Uebels; es bedeutet
schon viel, wenn die Menschen in der Politik und sonstwo sich nicht gerade
für das größere oder größte Uebel entscheiden.) Recht, gesetztes Recht, gibt
es nur im Verein mit der Staatsmacht, die seine Durchsetzung garantiert.

Der beständige Hinweis auf die Möglichkeit und Häufigkeit des
Machtmißbrauchs hat etwas Tantenhaftes. Alles kann und wird von uns schwachen
Menschen mißbraucht werden, besonders das Geld, aber auch das hohe Gut
der Liebe, im Sinn von Eros und Sexus, das Wissen, selbst die Religion.
Dasselbe gilt vom Privateigentum an Produktionsmitteln, das durchaus nicht zur
Ausbeutung führen muß, sowenig wie dessen Kollektivisierung vor
Ausbeutimg schützt. Daß die geistlichen, weltlichen und wissenschaftlichen Herrscher

ihre Macht sehr oft mißbrauchten und mißbrauchen, ist unbestritten.
Aber gerade der politisch Mächtige, der beständig allen spezifischen
Versuchungen der Machtsphäre ausgesetzt ist, hat Anrecht auf ein gerechtes
Urteil. Wenn er den Versuchungen nur gelegentlich unterliegt, so steht er
immer noch hoch über dem Machtlosen, dem diese fremd bleiben. Wer aus
Angst vor dem möglichen Mißbrauch auf ein Gut verzichtet, verfällt einem

652



neurotischen Asketismus. Der gesunde Asket verzichtet nicht aus Angst,
sondern um eines höheren Wertes willen. Was wesensgemäß zum Leben des
einzelnen wie der Gesellschaft gehört, wie die Macht in allen ihren Formen, kann
nicht verneint oder entwertet werden, sonst verfängt man sich in einem
idealistischen Utopismus, einem Aberglauben, wie Paul Häberlin sagen würde.

A. v. Muralt

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Der Anti- Schwerer als die zum Teil schon abgeschlossene Geschichte
liberalismus des Liberalismus ist die Genesis des Antiliberalismus zu

schreiben. Eine heute noch reichlich undurchsichtige Mechanik
der verschiedenartigsten Sach- und Triebkräfte, der Wiedererstarkung tot-
geglaubter Traditionen, der Selbstentlarvung geheiligter Institutionen wirkten
mit der Umwandlung der Wirtschaft, dem Aufstieg der Massen, der
zentralisierenden Schwerkraft der Monopole, der immer komplizierteren Technik der
Staatsverwaltung zusammen, den Liberalismus in den Hintergrund zu drängen.

Eine Aufsatzreihe in The Listener (1189 bis 1193) geht von der Darstellung

einiger entscheidender Persönlichkeiten des Antiliberalismus aus, um
die Revolte des im 19. Jahrhundert schon latenten 20. Jahrhunderts gegen den
Rationalismus und seine politischen Konsequenzen darzustellen. Carlyle,
Schopenhauer, Dostojewskij, Sorel und Pareto wurden als Vorläufer und Begründer

des Antiliberalismus in Zusammenhang gebracht. Wie unvollständig diese
Reihe ist; welche anderen Namen in einer deutschen oder französischen
Zeitschrift diese Zeitwende repräsentieren würden; wie naheliegend es etwa
wäre, Schopenhauer durch Nietzsche zu ersetzen, Dostojewski] durch Balzac
oder Stendhal zu ergänzen; Pareto durch Robert Michels zu bestätigen: in
jedem Fall wurde die englische Auswahl so getroffen, daß ganz verschiedene
Komponenten und Ursprünge des Antiliberalismus seinen komplexen
Charakter bewiesen.

Die Bedeutung Carlyles für den Antiliberalismus ist heute offenkundig, da
wir die Unvereinbarkeit des Heldenkultus mit den Spielregeln der Demokratie

grausamst erlebten und erleben. Carlyle war, so stellt ihn Humphry
House dar, nichts als Schriftsteller, ohne jeden politischen Aktivismus. Aber
er war von Haus aus Rebell gegen die Philosophie der Aufklärung, er
mißtraute der Logik in der Politik, er bekämpfte die utilitaristische Philosophie
und stellte als einer der ersten die Verwüstungen där, die die Gesellschaft
vom «Mechanical Age» zu erwarten hat. Prophetisch hat er schon 1829 in
dem Essay Signs of the Times die Herrschaft der Maschine selbst in Küche
und Keller, beim Abtragen von Bergen und Umleiten von Seen vorausgeahnt.

Aber welche gesellschaftlichen Wirkungen wird die Herrschaft dieses
Arbeitswerkzeugs über die Menschheit haben? Er sieht eine weit besser
gekleidete, ernährte, wohnende, schaffende Welt voraus. Die Gegensätze
zwischen Völkern und Klassen werden aber gespannter werden. Der Gottesdienst

wird Furcht vor Leiden und Hoffnung auf Genüsse zum alleinigen
Inhalt haben. Die Metaphysik wird durch die Physik determiniert werden,
und unter dem Einfluß von Adam Smith und Bentham wird das Glück von
äußeren Dingen abhängen und nicht weniger die Seelenwürde. In der großen
Krise der vierziger Jahre wurde Carlyle als Verfasser des Chartism (1839)
und von Past and Present (1843) ein führender Opponent des Laissezi-faire,
dieser 18.-Jahrhunderts-Parole, die im 19. nicht mehr anwendbar sei und in

653



Zeiten der Arbeitslosigkeit, Not, Verzweiflung den Luxus einer Minderheit
auf Kosten der Mehrheit fördert.

In Past and Present bietet Carlyle nicht zum erstenmal den Heldenkult als
Mittel der Massenerneuerung an. Die Massen sollen wieder verehren können

und ein Gegenstand ihrer Verehrung ist der Held. In diesem Kult hat
der Glaube, die Intuition der Seele die Macht der Logik überwunden.
Verstehen, schreibt Carlyle schon 1831, heißt nicht beweisen und Argumente
besitzen, sondern wissen und glauben. Der Mann der Logik und der Mann
der inneren Einsicht sind ganz verschiedene Charaktere. Carlyle wurde
philosophisch von Kant und dem deutschen Idealismus beeinflußt, aber mit der
Terminologie Kants ist er nie fertig geworden. So viel gegen seinen
Wortschwulst zu sagen wäre, so haben die Mängel dieses Autors wenig mit seiner
Bedeutung für den 19,-Jahrhunderts-Begriff des Helden zu tun. Helden
waren für ihn vor allem der Dichter und der Prophet, der Dichter, der Prophet

ist. So wenig sich aus der widersprüchlichen und willkürlichen
Definition des Helden eine prototypische Fassung herauskristallisieren ließe, so
kann man doch als Endgedanken Carlyles annehmen, daß jedermann für ihn
potentiell Held ist, Heldentum sich aber nur durch die Tat entfaltet. Die
höchste Form des Helden ist der Herrscher,' und daher ist es die wichtigste
Aufgabe der Gesellschaft, politische Institutionen zu schaffen, die den Helden

zur Macht bringen.
Als Methoden der Heldenbildung kommen aber weder Wahlen noch

parlamentarische Debatten in Frage; der Held wird nie von der Masse gewählt
werden, er kommt auf anderen Wegen zur Macht. Als Beispiele erfolgreicher
Elitenbildung — denn darum handelt es sich — zitiert Carlyle in The Hero
as Man of Letters China und zehn Jahre später in The New Downing St. die
katholische Kirche. In beiden Fällen sei es gelungen, Männer von großer
Bedeutung an die Spitze zu bringen. Die Unfähigkeit der liberalen Bourgeoisie
Englands, die Carlyle vor allem im Sinne hat, Persönlichkeiten zu schulen,
trägt zu seinem pessimistischen Weltbild bei. Sein Einfluß auf den Sozialismus

reicht durch verschiedene, zum Teil gegensätzliche Richtungen bis in
die Gegenwart. Marx und Engels rühmen seine Einsicht in die kapitalistische
Entwicklung, und durch die religiösen Sozialisten Kingsley und Ruskin
gehört Carlyle zu den Vorbildern der Fabier. Kübel der Verachtung schüttet
Nietzsche über Carlyles Verfälschung des Helden zu einem Tugendträger aus.
Unbestreitbar wandte sich Carlyle von der kapitalistischen Wirklichkeit ab,
um eine weder von Nutz- noch von Verstandesprinzipien beherrschte Gesellschaft

zu fordern.
Dostojewski) begann als Radikaler und hat, wie man heute weiß, einen

größeren aktiven Anteil an der Verschwörung Petraschewskijs gehabt, als
ihm die Geheimpolizei nachweisen konnte. Die Wendung vom Liberalen zum
theokratischen Nationalisten erfolgte in Sibirien, wo er erlebte, daß die
Bedeutung eines Volkes nicht von materiellen Verhältnissen allein determiniert
wird. Sein Hauptgedanke richtet sich gegen die Entwürdigung des Menschen
(der in sich ein Ziel ist), zu einem Mittel der Gesellschaft. Die Triumphe
der liberalen Wirtschaft, die Wohlfahrt der Vielen darf nie durch das Leiden
der Wenigen, ja auch nur durch den Tod eines einzigen Kindchens erkauft
werden. Die Zukunft hebt die Gegenwart nicht auf, der Sieg der Revolution
nicht die Opfer, die sie fordert. Und doch kennt Dostojewskij die Bestie im
Menschen und trägt ihre Bändigung dem Staat auf. Dostojewskij bekämpfte
den radikalen Liberalismus nicht als Antiliberaler, sondern erklärte seine
Politik für die allein liberale. Damit wird er zum Vorgänger der Gegner der

654



«formalen» Demokratie, die nicht weniger, sondern mehr Demokratie fordern,
aber seine Warnimg mißachten, die Menschen als austauschbare Einheiten
zu behandeln; denn nie in aller Welt kann der Schaden, der einer einzigen
Seele angetan werde, wieder gutgemacht werden.

Schopenhauer war, wie Erich Hellers Darstellung hervorhebt, als Pessimist
Menschenfeind und daher auch Massenfeind. Er haßte die liberale Revolution
von 1848, sprach von der souveränen «Kanaille», lieh einem Offizier sein
Opernglas zur Beschießung des «Pöbels» in Straßenkämpfen und vermachte
sein Vermögen den Opfern und Hinterbliebenen der im Kampf gefallenen
Soldaten. Als Gegner Hegels und Fichtes steht er nicht auf der Linie, die zu
Marx führte. Als radikaler Antirationalist rationalisiert er die Unmöglichkeit,
durch natur- oder gesellschaftsrechtliche Mittel die Lage des Menschen zu
verbessern. Die Welt als Ausdruck eines blinden Lebenswillens kann nur
durch Ueberwindung des Willens zum Sein aufgehoben werden. Ist aber das
höchste Gut das Nicht-Sein, dann ist der liberale Optimismus ruchlos und
der Glaube an eine Weltverbesserung durch den gesellschaftlichen Willen
leer.

Daß der Wille auch ganz anders gedeutet und verwirklicht werden kann,
ist der Grundgedanke des führenden modernen Gegners des Liberalismus
Georges Sorel. James Joll bezeichnet ihn nicht mit Unrecht als den unorthodoxen

Marxisten, aber einen andern gibt es nicht, da Marx Orthodoxie und
Dogmatik gleich entschieden verwarf. Als Bindeglied zwischen Lenin und
Mussolini ist Sorel in ein schiefes Licht geraten. Er bezweifelte, daß Lenin
ihn überhaupt gelesen habe; aber darin irrte er. Denn da Sorel mehrere
Jahre Mitarbeiter der Sozialistischen Monatshejte war und sich in der ersten
Periode seiner Auseinandersetzung mit der Sozialdemokratie Bernstein
anschloß, hat ihn Lenin zweifellos gekannt, der aber weniger von Sorel als von
Blanqui beeinflußt ist. Als Zeuge der Dritten Republik haßte Sorel die
Plutokratien und bezweifelte die Möglichkeit der Machteroberung des
Proletariats mit demokratischen Mitteln.

Sorels Bedeutung für den modernen Antiliberalismus liegt in einigen
Grundtendenzen, die durch ihn Wort, Schlagwort geworden sind. Er führte
die antiintellektuelle Linie, die sich schon beim sozialdemokratischen
Parteiradikalismus findet, auf einer prinzipiell neuen Basis weiter. Er billigt die
Verurteilung von Sokrates, da dieser die Werte, die die Gesellschaft Athens
zusammenhielten, in Frage gestellt und eben dadurch die Jugend korrumpiert,

das heißt intellektualisiert habe. Der intellektuelle Optimismus formt
die Welt nach einem Schema, das der Weltwirklichkeit nicht entspricht. Die
Wissenschaft gibt die wahre Natur des Lebens nicht wieder, sie produziert
Lösungen, die keine sind'. Die proletarische Elite, die syndikalistisch sein wird,
löst die bürgerliche Elite ab, beendigt la trahison des clercs. Sie wird nicht
von einem vernunftmäßig erfaßbaren Programm, sondern von einem Mythos
geleitet.

Mit dem Begriff des Mythos hat Sorel in entscheidender Weise zur Bildung
eines neuen Weltbilds und zur Erfassung der Geschichte beigetragen. Der
irrationelle Glaube an Mission, Dauer und Schicksal hält geschichtliche
Einrichtungen am Leben. Nicht die intellektuelle Konstruktion, nicht die
vernunftgemäße Analyse geben der Kirche Bestand, sondern ihre mythische Funktion.

Wo kein Mythos mehr ist, hört die Energie des Lebenswillens auf, damit
aber auch die Bereitschaft einer Elite, sich durch Gewalt zu halten oder durch
Gewalt zur Herrschaft zu gelangen. Die katholische Kirche, die Französische
Revolution, der Nationalismus Mazzinis waren solche Kräfte. Träger des

655



Mythos kann aber nur eine Elite sein. Mythos und Elite bedingen gegenseitig

die gesellschaftliche Wirklichkeit, aber, wie James Joll hinzufügt, nur
unter der Voraussetzimg, daß der Mythos sich realisiert und nicht zur Utopie
verblaßt. «Wer Sorel gehört hat», schrieb Daniel Halévy 1940, «wurde von
den Veränderungen in der Welt nicht überrascht.»

Einen rationalisierten Sorel kann man die Lehre nennen, die Marquis Vil-
fredo Pareto von 1894—1906 auf dem Lehrstuhl für politische Oekonomie in
Lausanne vortrug und die auch von Mussolini gehört und angenommen
wurde. Der Grundgedanke von Sorel: «Mythen sind nicht Beschreibungen von
Dingen, sondern der Ausdruck einer Entschlossenheit», liegt der Lehre
Paretos über die Kapazität der Ideen zur Beeinflussung des Menschen
zugrunde. Richard Wollheim arbeitet den Widerspruch heraus, der darin
besteht, daß Paretos Oekonomie dem klassischen Liberalismus folgt, Paretos
Soziologie dem Antiliberalismus. Die ökonomische Lehre stellt dar, was
eintreten wird, wenn die Gesellschaft rationell handelt; die Soziologie, was aus
dem irrationellen Handeln hervorgeht. Das irrationelle Element im
gesellschaftlichen Geschehen ist das Neue, das Pareto aufgezeigt hat. Der Gegensatz

zwischen dem logischen und dem alogischen Verhalten entfaltet sich in
Paretos Hauptwerk zu einem beherrschenden Faktor der Geschichte. Zuerst
sind nur die unbewußten Reflexhandlungen unlogisch; allmählich durchdringt

die Alogik alle Handlungen. Daß Pareto die Geschichte psychologisch
beschreibt, lag in der Zeitströmung, und vieles, was er als Soziologe der Massen

sah, wurde von Le Bon und Freud analysiert, die auch in der Geschichte
des Antiliberalismus von erheblichem Einfluß waren.

Paretos Lehre von der Elite stammt zwar auch von Sorel, wird aber mit
einer Methodik, die nicht Sache des französischen, einfallsreichen Sozialisten
war, entwickelt. Der Gefahr des Darwinismus ist Pareto nicht entgangen.
Gaetano Mosca, der in dieser Aufsatzreihe nicht einmal genannt wird,
verwirft alle Theorien, die den Darwinismus auf die Gesellschaft übertragen, als
Verwechslungen des Kampfs ums Dasein mit dem Kampf um die Vormacht.

Träger der Vormacht ist die Elite, und wie Carlyle steht auch Pareto vor
der Frage, Methoden der Elitenbildung zu finden, die nicht so blind, korrupt
und irreführend sind, wie die der parlamentarischen Demokratie. Seine Antwort

ist enttäuschend, denn er preist die Grausamkeit der Natur als das hohe
Mittel der Auswahl. Das Ziel der Gesellschaft ist ihm nicht Glück, Wohlfahrt,

Moral, Produktivkraft, sondern die Stabilität der Gesellschaft. Wie
aber diese ohne jene erreicht werden kann, bleibt offen. Robert Michels hat
in seiner hervorragenden Schrift Zur Soziologie des Parteiwesens in der
modernen Demokratie die Lehren Paretos an dem praktischen Beispiel des
deutschen Parteilebens meisterhaft angewandt. Seine Arbeit zeichnet sich durch
den Willen aus, die entdeckten Mängel nicht zum Prinzip zu erheben, das der
Faschismus proklamierte und der Bolschewismus stillschweigend praktiziert,
sondern einen Ausgleich zwischen Führungs- und Eliteprinzip auf der einen
Seite, demokratischem Mitbestimmungsrecht auf der anderen Seite
herbeizuführen.

Der antiliberale Pessimismus spekuliert auf die Mängel der Gesellschaft,
auf das Böse im Menschen. Seine Korrekturen des liberalen Weltbilds sind
zweifellos von größter Bedeutung für das Begreifen der sozialen Strukturen.
Aber den stolzen Trieb zur Vernunft kann kein Herrschaftssystem ausrotten;
und wenn es auch gefährlich ist, sich auf das Gute im Menschen zu verlassen,
so kann doch das blinde Vertrauen in seine Bereitschaft, sich belügen und
erniedrigen zu lassen, zu grausamen Enttäuschungen der Despoten führen.

Felix Stössinger

656


	Kleine Rundschau

