
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 10

Artikel: Das Gleichnis vom gordischen Knoten

Autor: Kassner, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS GLEICHNIS
VOM GORDISCHEN KNOTEN

Von Rudolf Kassner

Versuch einer Lösung

Kinder, kindliche Menschen fragen einander zuweilen: Wer
möchtest du am liebsten oder wer lieber gewesen sein: Cäsar oder
Alexander oder Napoleon? Es kommen dabei zumeist die Namen
gewaltiger Eroberer zum Vorschein, dann und wann wohl auch
der Name eines, dem großer Reichtum Macht über die Menschen
verleiht. Hat einer auf solche Fragen je die Antwort vernommen:
Shakespeare oder Beethoven oder Sokrates? Nein, denn die
Menschen wollen Macht und zusammen damit Gegenwart.

Ich für meine Person wünsche mir nicht, Gordios gewesen zu
sein, aber ich denke ihn gerne, in Augenblicken mit einer ganz
unsinnigen Freude, ihn, den Bauernkönig, der den gordischen
Knoten der Sage nach geschlungen und geknüpft hat, und zwar
aus dem Bast des Kornelkirschenbaums, den er für fester und
elastischer gehalten haben mag als den der anderen Bäume Phrygiens,

der ihn geschlungen und geknüpft hat um Joch und Deichsel
jenes Ochsengespannes, worauf er zu seinen Feldern außerhalb
Gordions, der Stadt, fuhr, als die Phrygier, der Weisung des Orakels
Folge leistend, ihn als ihren König zu begrüßen kamen. Ich möchte
also nicht mit ihm tauschen, fehlt mir doch überhaupt die
Vorstellung davon, daß ich mit wem immer tauschen könnte oder
wollte, aber ich denke ihn, denke ihn zuweilen ganz unsinnig, so
daß es den Anschein hat, als lebte er aus mir, aus und von einer
gewissen verschwiegenen Unsinnigkeit und Zwecklosigkeit in mir,
ja als ginge er daraus hervor, gleich wie die Pfeile absprangen vom
Bogen, welche die Skythen aus bloßer Tollheit, des Feindes
ermangelnd, zur Sonne hin schössen.

Und ich denke mir zu ihm dazu und um ihn herum die Landschaft

sehr hoher Berge, an deren Gipfeln des Morgens die Wolken

hängen. Auf grünen Hängen, die unter der Einwirkung des
Lichtes und der Wolken bald die Farbe des Smaragds, bald die
der Frucht des Olivenbaumes annehmen, weiden Schafherden,
deren Wolle von allen Völkern der Alten Welt gerühmt wird. Im

G 0 2



Tal des Skamandros, an dessen Ufern die Platane wächst, der
Nußbaum und die Zypresse, ihr Grün mengend, zieht der Pflug
des Bauern tiefe Furchen in den warmen braunen Boden. Und
wenn einer von den Pflügenden die Augen zum Himmel emporhebt,

um sich der Stunde des Tages zu versichern, sieht er die
Adler hoch über sich kreisen. Ich sehe und denke die Berge und
Aecker und den Fluß ebenso sehr um dieser Vögel wie um des
Gordios willen, auf dessen Wagen sich eines Morgens, da er damit
sein Gehöft verließ, ein Adler setzte vornehin auf das Joch. Oder
war es die Spitze der Deichsel? Die Flügel einziehend, verweilte
der Vogel des Zeus darauf, so daß Gordios, über diesen Vorgang
in Staunen geratend, stracks zu den Wahrsagern lief, die ihm dann
Großes, das seiner harrte, aus diesem Zeichen verkündigten.

*

Es hatte sich aber ein Jahr vor dem Tage, da sich der Adler auf
das Gespann des Gordios niedergelassen hatte, folgendes ereignet,
daß, während Gordios auf den Acker fuhr, ein Gewitter niederging

und der Blitz einen Bauern niederschlug, und zwar in eben
dem Augenblick, als dessen Wagen, vom Felde draußen kommend,
sich mit dem Gespann des Gordios am Wege kreuzte. Sie waren
Nachbarn, auch grenzten ihre Aecker vor der Stadt aneinander.
Hatte sich Gordios die Frage gestellt oder nicht, warum der Blitz,
da er niederfuhr, unter fürchterlichem Krachen die Welt in Feuer
einhüllend, den Nachbarn getötet und ihn selber verschont habe?
Die Frage war wohl zu stellen und ist stets so von Menschen
gestellt worden, sooft das gleiche Ereignis zutraf: Warum er und
nicht ich? Oder was habe ich getan, daß ich die Ausnahme, die
Auszeichnung seitens des Gottes verdiene, und was der Tote Böses?
Oder geht es nicht um das Gute und das Böse, sondern ist es allein
um der Ausnahme, um des Ruhmes willen geschehen, daß der Gott
also zwischen mir und dem entschied, der jetzt tot neben mir am
Boden liegt?

Das ist der größte Gedanke, den Gordios zu fassen vermochte,
daß, gleichwie uns das Leben und der Tod, den Göttern die
Unsterblichkeit verliehen und diese, weiter, ihr Ruhm ist. Gordios
hatte kein anderes Mittel, das Unbegreifliche der Wahl zu fassen
als den: Gottes Ruhm oder daß das bloße Dasein und Wirken
Gottes Ruhm sei. Konnte es darum für den Menschen, dem von
Gott das Leben geschenkt wurde, eine andere Tugend geben als
den Eifer? Gordios war eifrig. Um des Ruhmes willen, der die
Sprache der Götter zu den Menschen hin ist.

*

603



Viele tausend Jahre später hatte sich dasselbe oder etwas
auf eine ähnliche Weise zugetragen, daß nämlich, da zwei arme
Burschen auf der Landstraße eines anders gearteten Erdreiches
dahinzogen, der Blitz während eines Sturmes niederfuhr und einen
von beiden erschlug, während der andere heil blieb, um später zu
Namen und größtem Ruhm unter den Menschen zu kommen. Was
aber dieser eine Jüngling damals fühlte, da er verschont blieb und
der Geselle tot neben ihm am Boden lag, ist etwas, wovon die
Seele des Gordios zu ihrer Zeit nichts gewußt, war Schuld, war,
daß er allein Schuld habe oder daß sein die Schuld sei, will sagen:
die Schuld dessen, der am Leben geblieben, daß sein die Schuld
sei um der Ewigkeit willen. Denn ohne Ewigkeit keine Schuld.
Ist es nicht so, wie wenn die Ewigkeit mit ihrem Gewicht die
Schuld eindrückte in die Seele des Menschen? Ist es nicht so, wie
wenn der Tote mit dem Lebenden verbunden bleibe durch die
Ewigkeit und wie wenn somit im Augenblick der Tod des einen
die Schuld des anderen aufdecke? Dies ist, was Gordios außerstande

gewesen wäre zu denken, daß nämlich der Lebende Schuld
habe und nicht der Tote, daß, um uns seiner Sprache, der Sprache
dessen, der von Gott zum König bestimmt war, zu nähern, der
Lebende unrecht hätte und nicht der Tote, denn die Menschen
damals und mit ihnen Gordios hatten an Stelle der Ewigkeit eben
den Ruhm.

*

War es nicht auch so gewesen, daß Gordios an Stelle der Ewigkeit
das Himmelszelt, über sich, seinen Acker, das Tal des Flusses, die
Berge und die Adler gespannt, und über dem Himmelszelt jene
obere Welt besaß, aus welcher die Zeichen zu ihm herniederstießen?

Gordios war nicht gut und nicht böse, aber er konnte
ohne Zeichen nicht leben, nicht ohne Zusage. Alles schien ihm,
schien seiner eifrigen Seele voll Zeichen, voll Zusage, wo er stand
und ging, wohin er blickte und horchte, alle Dinge der Erde um
ihn herum, die hohen und die niedrigen, die nahen und die fernen.
Es wird sicherlich unter den Menschen Neider gegeben haben, die
ihn der Hast und des Uebereifers beschuldigten, des Unmaßes. War
es nicht Uebereifer und Unmaß gewesen, da er gleich darauf, nachdem

sich der Adler auf sein Gespann niedergelassen hatte, zu den
Deutern des Zukünftigen lief um Kunde und sich auch ein Mädchen

aus der Gilde der Wahrsager zur Gattin erkor, dieselbe, die
ihm später den Midas gebar, der nach ihm in Phrygien herrschte und
dem alles, was er berührte, zu Gold werden sollte? Nicht ganz, denn
was den Menschen als Uebereifer erscheinen konnte, war nur der

604



Eifer des Eifrigen gewesen, und zwar um der Zeichen und der
Zusagen willen seitens des obersten der Götter, der wollte, daß
Gordios als König über die Phrygier herrsche.

*

Weil und indem Gordios Zeichen empfing von oben, konnte außer
den Schmeichlern und Neidern niemand von ihm sagen, er sei so
oder so, liebend, nicht liebend, treu, treulos, ergeben oder
verschlagen. Denn er war stets beides zugleich: voll Liebe und voll
Abwehr, ergeben und verschlagen, treu und die Treue brechend,
darum, weil er Zeichen empfing von oben. Oder auch um des

Königtums willen, das ihm vom obersten unter den Göttern
zugesagt worden war.

*

Die Frage ist: Warum schlang und knüpfte Gordios den Knoten,
womit das Joch an die Deichsel gebunden war? Ich will versuchen,
die Frage zu beantworten, so gut ich kann: Wenn in seiner Seele
ein Gefühl von Schuld gewesen wäre, würde er den Knoten, der
für alle Zukunft nach seinem Namen genannt werden sollte, nicht
geschlungen haben. Wenn in des Gordios Seele ein Gefühl jener
Schuld gewesen wäre, die auf dem Menschen lastet, der zeitlich
im ewigen Leben steht, würde es statt dieses Knotens die Sehnsucht

in seinem Leben gegeben haben. Vielleicht aber hat es nie
einen Menschen gegeben, dem die Sehnsucht und das Verlangen
nach dem, was nicht ist, nach Erlösung, nach Freiheit so fremd
gewesen wäre wie Gordios, und zum Zeichen dafür, sage ich,
knüpfte er den Knoten (aus dem Bast der Kornelkirsche). Und
indem er ihn knüpfte, wand er seine Seele hinein, will sagen:
seiner Seele Treue und Treubruch, Ergebung und Verschlagenheit,
Gutes und Böses. Er knüpfte und schlang den Knoten mit Eifer,
ohne aufzusehen, gleichwie einer nicht aufsieht, der ein Grab in
die Erde gräbt. Denn wie das Himmelszelt über dem Grab des

Menschen oder wie das Grab um des Himmels wegen ist, so war
der Knoten des Gordios um der Zeichen willen da, die dieser von
oben empfangen hatte. Das Grab des Gordios aber war ein Königs-
grab, will sagen, das Grab eines, der nicht in der Sehnsucht, sondern
in der Folge lebt und zu leben entschlossen ist. Auch darum hatte
Gordios den Knoten geschlungen: um der Folge willen, um des

Geschlechtes, um der Reihe der Könige willen, die nach ihm
kommen sollte.

*

605



In den Knoten war ferner geschlungen, daß alles Leben ohne
Anfang und Ende sei, womit nicht die Ewigkeit eines vor Gott
Schuldigen bedeutet ist, sondern das, was die Menschen Glück
und Unglück nennen. Nur wer den Knoten zu lösen verstünde,
der dürfte dann sagen: Glück ist aller Anfang, oder: Ich bin glücklich,

oder: Ich bin König, oder: Es lebte einmal ein Bauer mit
Namen Gordios, den Gott zum König bestimmt hat vor allen
anderen Bauern.

*

Welch ein Knoten, der ohne Anfang und ohne Ende scheint, und
doch da ist zwischen Anfang und Ende! Er war Menschenwerk. Im
Leben der Götter ist statt des Knotens der Plan, oder im Leben
der Götter ist alles gelöst wie in einem Plan. Oder statt des Knotens
ist im Leben der Götter, soweit sie sich zu den Menschen neigen,
der Spruch, ist die Zweideutigkeit des Spruches. Ich habe die
Zweideutigkeit der Sprüche aus dem Munde der Priester und
Priesterinnen an den Stätten der Weissagung nicht begriffen, bis
ich einzusehen begann, daß diese aus dem Planen, aus dem Flachen
der Pläne der Götter oder der göttlichen Absicht selbst entspringen.
Gibt es etwas so Planes, etwas so Geebnetes wie den Plan eines
Gottes? Wie tief reicht daneben nicht das Planen des Menschen!
In der Zweideutigkeit oder Zweischneidigkeit des Spruches nun
reißt dieses Ebene und Plane der göttlichen Anlage auf, und zwar
zum Menschen hin, der sich selbst überlassen bleibt ohne Zuspruch
und Zusage, um sich zu mühen in oder aus seiner einsamen Tiefe.

*

Ich wiederhole, daß Gordios den Knoten, der nach ihm für alle
Zeiten genannt werden sollte, an einer ganz bestimmten Stelle
knüpfte, und zwar so, daß mit ihm das Joch der Ochsen an die
Deichsel, die vom Sitz des Menschen zu den Tieren und zwischen
diese durch führt, oder daß, wenn wir das Zeichen auflösen,
der Dienst des Tieres an die Herrschaft des Menschen gebunden
bleibe, gleichwie der Anfang und das Ende der Dinge miteinander
verknüpft sind. Das war der Sinn des Knotens, der heimliche, den
Gordios nicht aussprach: die Bindung von Herrschaft und Dienst.
Und darum ordnete er an, daß der Wagen samt dem Joch nach
seinem Tode im Tempel des Zeus aufgestellt werde, denn es war,
noch einmal, derselbe, auf welchem er fuhr, als die Phrygier auf
das Geheiß Gottes zu ihm kamen, ihn zur Herrschaft berufend.

6 0 G



Und Gordios fügte die Weisung hinzu, daß nur der ihn zu lösen
vermöchte, dem die Weltherrschaft bestimmt sei.

*

Niemand vermochte den Knoten zu lösen, bis daß Alexander
von Mazedonien auf seinem Zug gegen die Perser nach Gordion
kam und ihn mit dem Schwerte zerhieb. Hatte er den Knoten
damit gelöst? Alexander von Mazedonien wußte von keiner anderen
Lösung, denn sein Herz war zerrissen zwischen seinem Vater
irdischer und seiner Mutter göttücher Herkunft, die einander
gefürchtet und gehaßt hatten. Um dieser Feindschaft willen hier und
in allen Dingen oder auch darum, weil er sterben mußte, bevor er
die Grenzen der Welt, die sein Reich einschließen sollten, erreicht
hätte, mußte er den Knoten zerhauen und konnte ihn nicht lösen,
wie Gordios gewollt hatte, daß dieser gelöst würde.

Es gibt aber drei Arten, den Knoten zu lösen, und ist die eine
vom Körper, die andere von der Seele und die dritte vom Geist her.
Die erste (vom Körper her) war die Lösung, die Alexander der
Große gefunden hatte. Er zerhieb und teilte ihn, wie gesagt, um
aller Feindschaft und Teilung willen der Körper und körperlichen
Dinge, er zerhieb und teilte den Knoten um der Geburt und des
Todes willen oder auch darum, weil sein Verlangen grenzenlos war.
Alle Lösung durch den Körper oder in dessen Sinn ist einmalig.
Nachdem der Knoten einmal zerhauen worden war, konnte er nie
mehr gelöst werden. Darum mußte auch den Menschen, die zu
spät kamen, um ihn zu lösen, die Lösung Alexanders des Großen
als Ausdruck menschlichen Witzes erscheinen. Alexander aber
hatte keineswegs den Wunsch, den nachkommenden Geschlechtern
witzig zu erscheinen, indem er den Knoten zerhieb statt ihn zu
lösen, sondern er wollte groß sein und daß ihn die Menschen den
Großen nennten.

*

Die zweite Lösung ist von der Seele her oder durch die Seele,
von welcher Lösung Gordios nichts wußte oder welche er nicht
finden konnte, weil sie versteckt war hinter der ersten, was soviel
heißt, wie daß der Knoten erst durch den Körper oder vom Körper
her gelöst, mit dem Schwerte, wie es geschah, ein für allemal
zerhauen werden mußte, bevor an die zweite Lösung (von der Seele
her) gegangen werden konnte. Welches ist nun die zweite Lösung?
Die ist es, daß, wer den Knoten löst (ohne ihn zu zerhauen), das
Joch von der Deichsel, das Tier vom Menschen, den Sklaven von
dem, der über ihn Macht hat, losbindet. Sie ist die eine.

607



Die andere ist, daß damit zugleich Anfang und Ende auseinanderfallen

und daß sich das Glück von aller Wahl um des Körpers
willen: zwischen mir und dir, mein und dein, Tat und Untat,
zwischen dem Blitz, der mich trifft, und dem, der mich nicht, dafür
aber den Menschen neben mir trifft, lossagt, vielmehr zurücknimmt
in den Ort der Seele, wo es nicht Wahl, noch Entscheidung gibt,
denn die Seele, sich selber überlassen, ist soviel wie Traum. Ein
Mensch träumt, daß der Blitz den, der neben ihm am Wege ist,
tötet, daß aber der Getötete zugleich lebt, daß er tot ist und lebt
in einem. Ist es nicht so, wie wenn einer bei seinem eigenen
Leichenschmaus dabeisäße mitten unter Brüdern, Vettern und
Gefährten, die traurig sind um des Todes und doch heiter um des
Lebens willen? So ist der Traum, und diesem Traume gleicht die
Seele, die losgebunden ist vom Körper, losgebunden von der
Entscheidung durch die Dinge des Körpers, losgebunden vom Glück
oder Unglück, das uns trifft oder nicht trifft. Des Gordios Seele

war aber nicht Traum oder Traum nur insoweit, als die Zusage
von oben, als Blitz, Adler und alles, was zutraf und ihm zukam,
Traum gewesen waren.

*

Die dritte Lösung ist durch den Geist und lautet: Damit die
Gleichung gelte: Geist ist Geist, oder: Geist ist Gott, und die beiden
Aeste der Gleichung sich das Gleichgewicht halten und der Geist
oder Gott sich nicht im Grenzen- und Sinnlosen verlaufen, damit
der Geist geschützt bleibe in sich, umstehen oder umlagern ihn
kniend die Dämonen. Diese sind nicht Gottes Geschöpfe gleich
den Menschen, sondern sie sind da zugleich mit dem Gott, der
Geist ist, gleichwie der Umfang des Kreises zugleich da ist mit
dessen Mittelpunkt. Das ist der Unterschied zwischen Dämon und
Geschöpf.

Woraus sich zweierlei ergibt: Erstens, daß die Gottgleichung:
Geist ist Gott oder Gott ist ohne Mittler, streng genommen nur für
die Dämonen gilt oder für den Menschen insoweit, als er
dämonischer Natur ist. Und zweitens, daß nur die Geschöpfe der höchsten
Art, die Menschen und nicht die Dämonen, dem Gesetz des
Handelns unterliegen und somit zur Fréiheit streben und als Strebende
dahin gelangen. Nur die Geschöpfe der höchsten Art, die Menschen,
handeln, und nicht die Dämonen, in welchen statt aller Handlung
Treue und Untreue, Ergebung und Verschlagenheit, Gut und Böse,
Ziel und Ziellosigkeit ebensosehr ineinandergeschlungen erscheinen,

wie sie es im Knoten des Gordios waren.

608


	Das Gleichnis vom gordischen Knoten

