
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 10

Artikel: Virgil und die deutsche Tradition

Autor: Curtius, Ernst Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIRGIL UND DIE DEUTSCHE TRADITION

Von Ernst Robert Curtius

Es ist für mich ein seltsames Gefühl, vor britischen Hörern über
Virgil zu sprechen.1 Denn die Liebe zu Virgil wurde mir durch
einen Oxforder Freund vermittelt, und das wird bald ein halbes
Jahrhundert her sein. Mein Freund war nach Deutschland
gekommen, um Bibelkritik an der Quelle zu studieren. Wenn er auf
der Bahn fuhr, pflegte er Virgil zu lesen in einer Dünndruckausgabe

der Clarendon Press. Als Exlibris diente ihm der Anfang
eines Virgil-Verses, in dem sein Name verborgen und sein kämpferisches

Ideal angedeutet war: fit via vi. Als wir einmal zusammen
reisten, bat ich mir seinen Virgil aus. Von der Schule her kannte
ich die Aeneis, die mir nicht viel sagte. Aber nun entdeckte ich
die Bucolica und traf bald auf einen Vers, der mich mit unge-
kanntem Glück erfüllte:

Mille meae Siculis errant in montibus agnae.

Diese Worte berührten mich wie ein Zauber. Ich war damals noch
nie in Italien gewesen — aber auf einmal breitete sich eine
südliche Landschaft vor mir aus: Berge, Herden, Blick auf das tiefe
Blau der See. Als ich später meinen Freund in Oxford besuchte,
kaufte ich mir dieselbe Ausgabe. Ein anderer Oxforder Student,
der sich auf den Indian Civil Service vorbereitete, forderte mich
auf, mit ihm das sechste Buch der «Aeneis» zu lesen. Ein dritter,
der seither Bischof geworden ist, führte mich in Theokrit ein.
Später wurde das Oxford Book of Latin Verse mein Begleiter. Viele
Jahre hindurch ist mir England als eine Art Arkadien erschienen:
eine glückliche Ausnahme in der modernen Welt; ein Land, in
dem Humanismus ein lebendiger Besitz war und nicht eine
Spezialität für Philologen. In Deutschland fand ich niemanden, der zu
seinem Vergnügen antike Dichter las; am wenigsten einen Virgil-
Leser.

Was ich Ihnen erzählt habe, ist mehr als eine persönliche Reminiszenz.

Es gehört zu meinem Thema. Denn ich habe von der
Tradition zu sprechen. Das kleine Erlebnis, das ich berichte, ist ein

1 Sendung des B.B.C. im Oktober 1951.

595



exemplarischer Fall von Traditionsübermittlung. Ich empfing ein
Buch aus der Hand eines älteren Freundes. Ich las es, weil ich
teilhaben wollte an seiner Welt. Ueberlieferung wird nur lebendig,
wenn sie vermittelt wird durch eine Person, der wir ähnlich werden
möchten.

Was mir damals durch Oxford zuteil wurde, erschien mir als
biographischer Zufall. Und doch war es mehr. Denn in demselben
Jahr, in dem ich Virgil entdeckte, war in Leipzig ein kleines Buch
erschienen, das die deutsche Philologie am Oxforder Humanismus
maß und verurteilte. Es hieß «Das Gespräch über Formen», und
sein Verfasser war Rudolf Borchardt. Borchardt lebte von 1877 bis
1945. Als er das «Gespräch über Formen» veröffentlichte, 1905,
war er noch ganz unbekannt. Und wenn Sie heute einen jungen
Deutschen nach Borchardt fragen, werden Sie wahrscheinlich
feststellen, daß er wieder unbekannt geworden ist. Das hängt zum
Teil damit zusammen, daß sein Name während der Hitlerherrschaft
nicht genannt werden durfte. Aber es hat noch andere Gründe.
Borchardt hat Jahrzehnte lang in Oberitalien gelebt, meist in einer
Villa bei Lucca. Von der literarischen Oeffentlichkeit Deutschlands
hielt er sich fern, wenn er sie nicht mit bitterster Schärfe
verurteilte. Seine Bücher waren schwer erhältlich und sind heute kaum
aufzutreiben. Was ihm vorschwebte, war die Reinigung und Restauration

der deutschen Literatur. Seine Maßstäbe entnahm er der
Antike und der deutschen Klassik. Aber er fügte die provenza-
lischen Troubadours und das toskanische Trecento in die große
Tradition europäischer Dichtung ein. Es wird eine wichtige
Aufgabe der deutschen Kritik sein, das Lebenswerk Borchardts zu
integrieren und sein Vermächtnis zu erschließen.

Schon sein Erstlingswerk, das «Gespräch über Formen», enthielt
heftige Ausfälle gegen die offizielle deutsche Geistigkeit. Sie
betreffen auch das Thema, über das ich heute zu Ihnen spreche.
Borchardt verwahrt sich darin gegen einen deutschen Gelehrten,
dessen Namen er nicht nennt und den ich nicht zu identifizieren
vermag, der es gewagt hatte, «den heiligen Schatten Virgils zu
insultieren». «Aber», fährt Borchardt fort, «wen kümmert es?

Welcher Deutsche liest Virgil?» In seinen toskanischen Jahren
wurde Borchardt dann mit dem ländlichen Italien der Gärtner und
Weinbauern vertraut. Es war das Italien der Georgica, das Italien
jener Oden, in denen Horaz sein Sabinum preist. Dort entstand
Borchardts großartiger Essay über die «Villa» (1907). Er fängt
mit dem stimulierenden Satz an: «Das Italien unserer Ahnen ist,
wie man weiß, seit die Eisenbahnen es für den Verkehr erschlossen
haben, eines der unbekanntesten Länder Europas geworden.» Der

596



Satz ist sehr bezeichnend für Borchardts Stil und für seine Attitüde.
Wenn Borchardt etwas mitzuteilen hat, schüchtert er den Leser
zunächst durch eine funkelnde Paradoxie ein und dann redet er
als Besitzer eines höheren Wissens, das der Menge verschlossen
ist. Er gibt seiner Darstellung das Pathos dessen^ der in die
Mysterien eingeweiht ist. Aber das nimmt der kleinen Schrift über
die Villa nichts von ihrer Bedeutung. Indem sie eine typische Form
italienischer Existenz beschreibt, weitet sie sich aus zu einer
Charakteristik der Italianität; mehr noch: der Latinität. Damit
schuf sie neue Voraussetzungen für die Würdigung lateinischer
Dichtung in Deutschland. Diese Wiederentdeckung der Latinität
war nicht das Resultat wissenschaftlicher Forschung, sondern
lebendiger Berührung mit der italienischen Erde. Wohl hatte
Borchardt auf den Universitäten von Berlin, Göttingen, Bonn ein
umfassendes philologisches Wissen erworben; aber lebendig war die
Antike dort nicht. Der Kontakt mit Oxford war nötig gewesen,
damit Borchardt das «Gespräch über Formen» schreiben konnte;
der Kontakt mit Toskana, um den Essay über die Villa hervorzubringen.

Ich halte ihn für einen Markstein der neueren deutschen
Geistesgeschichte. Lassen Sie mich das erklären.

Die große Epoche der deutschen Literatur, die man als deutsche
Klassik und Romantik bezeichnet, umfaßt die zwei Menschenalter
von 1770 bis 1830. Ihr genialer Befruchter war Herder. Seine
Geschichtsbetrachtung lehrte die Leistungen der großen Völker
als einen einheitlichen Zusammenhang verstehen, in dem sich die
Idee der Humanität verwirklichte. Die Poesie, ob Volkslied oder
Heldengesang oder Gotteslob, war für ihn die schöpferische
Selbstbekundung der Völker: «die Muttersprache des menschlichen
Geschlechts». Das Humanitätsideal hat Herder zu einer negativen
Beurteilung der Römer geführt. Er sieht in ihnen nur die Krieger
und Unterjocher. «Der Geist der Völkerfreiheit und
Menschenfreundschaft war dieser Genius nicht.» Wenn man die Prachtbauten
der Römer, ihre Fechterspiele, «die Wollüste der Bäder» betrachtet,
«so wird man glauben müssen, ein gegen das Menschengeschlecht
feindseliger Dämon habe Rom gegründet». Was die Poesie der
Römer betrifft, so war sie «nur eine ausländische Blume», nicht
Urpoesie, Naturpoesie. Als Herder dies schrieb, hatte er Homer
und Shakespeare entdeckt. Neben ihnen verblaßte ihm Virgil.
Herders Geschichtsanschauung vererbte sich auf die deutsche
Wissenschaft; ja, sie wurde verstärkt und vergröbert. Auch Friedrich

August Wolf, der Neubegründer der Altertumswissenschaft
in Deutschland, war Virgil abgeneigt, aber auch Niebuhr, der
Historiker Roms; auch Wilhelm v. Humboldt und die Romantiker.

597



Es blieb so das ganze 19. Jahrhundert hindurch und darüber hinaus.

Erst seit etwa 1925 wurde das anders. Unsere Philologen
begannen damals den Wert des Römertums und seine Bedeutung
für die humanistische Bildung zu entdecken. Gelehrte wie Eduard
Fraenkel (der jetzt in Oxford wirkt), Günther Jachmann, Kurt
Latte, Friedrich Klingner haben diese Wendung herbeigeführt.
Der letztgenannte hat bezeichnenderweise mit einer Arbeit über
Boethius begonnen, den man den letzten Römer genannt hat und
der die Brücke von der untergehenden Antike zum lateinischen
Mittelalter bildet. Er hat dann die geschichtlichen Wandlungen der
Romidee untersucht und hat mehr als irgendein anderer Gelehrter
für die Erneuerung des Virgil-Verständnisses in Deutschland getan.
Die Arbeiten, die er unter dem Titel «Römische Geisteswelt», 1943,
gesammelt hat, legen davon Zeugnis ab.

Es war nötig, einen Blick auf die Geschichte der Philologie in
Deutschland zu werfen, wäre es auch nur, um zu zeigen, daß sie
um 1930 einen ganz anderen Standpunkt einnahm, als im ersten
Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts, das heißt, in der Zeit von Bor-
chardts Anfängen. Aber so erfreulich diese Wandlung war, so
drang sie doch kaum über den engen Kreis der Fachleute hinaus.
Der Virgil-Freund wird der Virgil-Forschung gewiß dankbar sein.
Aber einen entscheidenden Impuls auf die deutsche Bildung konnte
sie naturgemäß nicht ausüben. Dazu sind ursprünglichere Mächte
nötig. Nur durch die Kraftströme neuer Dichtung kann ein Dichter
wieder neu erweckt werden; in zweiter Linie durch eine schöpferische

Kritik, die ihrerseits durch das Erlebnis neuer Dichtung
gespeist ist. In diesem Sinn waren die Jugendschriften Borchardts
schöpferische Kritik. Denn das bestimmende Erlebnis Borchardts
war die Erneuerung der deutschen Dichtimg durch Stefan George
und durch Hugo von Hofmannsthal gewesen.

Es macht wenig aus, daß Borchardts Verhältnis zu George mit
Problematik geladen war, während er Hofmannsthal unbedingt
huldigte. Auch wo er an George Kritik übt, zollt er ihm den Tribut
hoher Ehrfurcht. Georges Gedicht «Porta Nigra» nennt er «eines
der herrlichsten, durchaus vollendetsten Geschöpfe dieses großen
Schöpfers» und «eines der außerordentlichsten Wagnisse der
Weltliteratur». Mit Absicht hebe ich dieses Gedicht hervor, das dem
Römertor von Trier gewidmet ist. Am Ende der Kaiserzeit war
Trier eine der vier Hauptstädte des Imperiums. Kaiser haben dort
residiert, römische Villen schmückten die Ufer der Mosel,
lateinische Verse wurden dort gedichtet. George war ein Sohn der
kleinen Stadt Bingen, wo heute noch die Drususbrücke von Römertagen

zeugt. Römisch-deutsche Substanz als angestammtes Erbe

598



wurde in Georges Dichtung wieder lebendig. Aber auch der Wiener
Hofmannsthal trug sich in das Erbe des Imperiums und hat sich
dazu bekannt. Beide Dichter fühlten sich Rom blutsverwandt, und
zwar durch die Kräfte des Heimatbodens, im rheinischen Raum
wie im Donauraum. Beiden strömten aus dieser Wurzel eine Liebe
zur altrömischen Welt zu; aber auch zu den Sprachen und Literaturen

der romanischen Völker. In den Werken beider ist der Streit
des Griechischen mit dem Römischen, aber auch des Antiken mit
dem Deutschen überwunden. Die römische Kontinuität der
europäischen Geistesform war wieder ins Bewußtsein gehoben. Bor-
chardts Schrift über die Villa kann als Symptom dieses Vorgangs
verstanden werden. Aber seine Ausstrahlungen durchdrangen
allmählich die geistige Atmosphäre Deutschlands und machten sich
zwanzig Jahre nach Borchardts Erstlingsschriften auch in der
Universitätswissenschaft geltend. Die NeuWertung des Römertums und
Virgils durch die Philologie der zwanziger Jahre steht — bewußt
oder nicht — im Zusammenhang mit diesem Vorgang. Er schuf
eine günstige Atmosphäre für die Zweitausendjahrfeier Virgils im
Jahre 1930.

Wie eine Begegnung erneuerter Wissenschaft und erneuerter
Dichtung wirkte es, daß Rudolf Borchardt damals als Gast der
Kieler Universität sprach. Er verbarg seinen Hörern nicht, «mit
welchen Blicken kalten Abwartens das humanistische Europa der
Virgil-Feierstunde über die geistigen Grenzen hinweg in das Land
Herders und der Romantik hinüberblickte». Aber zugleich nahm
er für Deutschland die Vollmacht in Anspruch, von seiner eigenen
geschichtlichen Basis aus die widerstreitenden Erbteile des Altertums,

also die Gegensätze zwischen der westlichen und der
deutschen Rezeption der Antike, in einer übergreifenden Anschauung
zu versöhnen, in welcher der deutsche Hellenismus Virgil erreicht,
«ohne Hellas zu verlassen; der ihm vorgeschriebenen Erforschung
des Werdens genügt, ohne die Pflicht gegen das Seiende, den Dank
an das dem Werden Entrückte, den Dienst an seinem Heiligtum zu
verletzen». Borchardt deutete auf die geschichtliche Einmaligkeit
des griechischen Epos, das schon im 6. Jahrhundert den Kreislauf
seines Lebens beendet hatte und keine Erneuerung mehr litt. Aber
zugleich rettete er die «Aeneis», indem er nachwies, daß sie etwas
ganz anderes sei als römische Kopie eines griechischen Originals.
Sie ist so wenig ein homerisches Gedicht oder überhaupt ein Epos
«wie die in virgilischem Geiste unternommene ,Comedia' Dantes
eine Komödie oder wie sie virgilisch ist». Die Menschheit hat kein
unbegrenztes Vermögen zur Bildung neuer Formen. Deshalb tritt
in entscheidenden Epochen das Neue in der Verkleidung alter

599



Formen auf die Bühne des Lebens. Als ein Ende, «auf der letzten
Stufe der absinkenden Antike mit ihrem letzten Hauche errungen»,
aber als ein Ende, das zugleich ein Anfang ist, «der in einem
magischen Momente die ganze Vergangenheit noch einmal nachlebt,

indem ihm die Tore der Zukunft schon aufspringen, voll Gold
der Ewigkeit» — so deutet Borchardt das Gedicht des Virgil. Die
«Aeneis» ist eine einzige seelenvolle Rückschau. Der epische Bericht
und die ihm eigene sinnliche Gegenwart liegen ihr als schon
verbrauchte Form zugrunde. Sie werden auf die Stufe historischer
Kontemplation hinübergerückt. Virgils Gedicht bezeugt, «daß die
Tragik des Menschenlebens an sich, die furchtbare Gesetzlichkeit
der historischen Kausalität, ihn berührt und im Anrühren um die
Freude am Sterblichen gebracht hat». Mit Virgil endet die Antike,
«aber sie endet, indem sie über sich selbst noch einmal, wie bei
Piaton, hinausgreift». Sie entdeckt den Primat der Seele und öffnet
sich damit der neuen Weltzeit des Christentums. Für Borchardt
ist die «Aeneis» «das Alte Testament des gesamten abendländischen

Westens» wie Piaton das Alte Testament des griechischen
Ostens. Beide weisen voraus auf das Evangelium, beide sind fähig,
es in sich aufzunehmen und es umzustimmen.

Die Auffassimg Borchardts, die ich Ihnen hier wiedergebe, ist
eine geistvolle, eine großartige Konstruktion. Borchardts Ausgangspunkt

ist die Hellaskonzeption der deutschen Klassik, die auf
Herder beruht. Homer, Pindar, die Tragiker sind ihre Grundpfeiler.

Borchardt hat dieses Griechenlandbild beibehalten, aber
mit starker Akzentuierung der archaischen Züge (das Ende der
Antike beginnt schon mit Piaton). Von dieser Basis aus ein positives
Verhältnis zu Virgil zu gewinnen war nicht leicht. Es gelang
Borchardt nur mit Hilfe einer sehr persönlichen Geschichtsphilosophie.
Gleichviel wie man sie beurteilt, sie war ein Versuch, Virgil wieder
einzugliedern in die deutsche Tradition.

Es würde wenig Interesse haben, die deutschen Beiträge zur
Virgil-Feier von 1930 zu durchmustern. Sie wiegen so viel oder so
wenig wie die Manifestationen zur Dante-Feier von 1921 oder zur
Goethe-Feier von 1932. Solche Feiern beweisen nicht, daß Dante,
Virgil, Goethe zwischen den beiden Weltkriegen lebendiger Besitz
der deutschen Bildungsschicht waren. Sie beweisen das Gegenteil.
1830 hat man Virgil nicht gefeiert, denn damals wurde er noch
gelesen. Virgil ist auch heute noch in Deutschland ein ungelesener
Dichter; ja, man muß sagen: heute erst recht. Der Rückgang der
klassischen Studien, der am Ende des 19. Jahrhunderts einsetzte,
hat heute in Deutschland, aber auch in den Vereinigten Staaten,
die Form einer Naturkatastrophe von der Art der Sintflut ange-

600



nommen. Dadurch ist auch die deutsche Bildungstradition, die nie
sehr tief verwurzelt war, in ihrem Bestand gefährdet. Die großen
griechischen Dichter sind ebenso bedroht wie die Lateiner. Bücher
wie The Private Life of Helen of Troy haben mehr Leser als
Homer. Der Bestseller ist an die Stelle des Klassikers getreten.
In Deutschland wurde schon vor zwanzig Jahren das Stichwort
vom «Klassikertod» ausgegeben. Auch Stefan George und
Hofmannsthal, unsere letzten großen Dichter, sind heute schon
vergessen; wenigstens von denen, die heute in der Presse den Kurs
der literarischen Ware bestimmen. Glücklicherweise gibt es auch
bei uns immer noch einige Menschen, die diese Kursnotierungen
nicht als verbindlich anerkennen. Es sind nur wenige: bei günstiger
Schätzung einige tausend. Aber auch Minoritäten, selbst
verschwindend kleine, können in der Biologie der Tradition eine
Sendung haben. Die kleine Zahl der deutschen Virgil-Leser darf sich
eines glückverheißenden Omens erfreuen, mit dem ich diese
Betrachtimg schließen will. Noch haben wir unter uns einen Dichter,
der zugleich ein Wahrer der großen deutschen Bildungstradition
und ein meisterlicher Uebersetzer ist, wie wir seit August Wilhelm
Schlegel keinen besessen haben. Ich meine Rudolf Alexander
Schröder, den Jugendfreund Hofmannsthals und Borchardts. Er
hat uns Homer und Horaz neu geschenkt; von Virgil die Bucolica
und die Georgica. Wir dürfen auf das Werk hoffen, an dem er seit
Jahrzehnten arbeitet: die deutsche Aeneis.

601


	Virgil und die deutsche Tradition

