Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 19 (1951-1952)

Heft: 10

Artikel: Virgil und die deutsche Tradition
Autor: Curtius, Ernst Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758686

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIRGIL UND DIE DEUTSCHE TRADITION

Von Ernst Robert Curtius

Es ist fiir mich ein seltsames Gefiihl, vor britischen Horern iiber
Virgil zu sprechen.! Denn die Liebe zu Virgil wurde mir durch
einen Oxforder Freund vermittelt, und das wird bald ein halbes
Jahrhundert her sein. Mein Freund war nach Deutschland ge-
kommen, um Bibelkritik an der Quelle zu studieren. Wenn er auf
der Bahn fuhr, pflegte er Virgil zu lesen in einer Diinndruckaus-
gabe der Clarendon Press. Als Exlibris diente ihm der Anfang
eines Virgil-Verses, in dem sein Name verborgen und sein kdmpfe-
risches Ideal angedeutet war: fit via vi. Als wir einmal zusammen
reisten, bat ich mir seinen Virgil aus. Von der Schule her kannte
ich die Aeneis, die mir nicht viel sagte. Aber nun entdeckte ich
die Bucolica und traf bald auf einen Vers, der mich mit unge-
kanntem Gliick erfiillte: '

Mille meae Siculis errant in montibus agnae.

Diese Worte beriihrten mich wie ein Zauber. Ich war damals noch
nie in Italien gewesen — aber auf einmal breitete sich eine siid-
liche Landschaft vor mir aus: Berge, Herden, Blick auf das tiefe
Blau der See. Als ich spater meinen Freund in Oxford besuchte,
kaufte ich mir dieselbe Ausgabe. Ein anderer Oxforder Student,
der sich auf den Indian Civil Service vorbereitete, forderte mich
auf, mit ihm das sechste Buch der «Aeneis» zu lesen. Ein dritter,
der seither Bischof geworden ist, fithrte mich in Theokrit ein.
Spiter wurde das Oxford Book of Latin Verse mein Begleiter. Viele
Jahre hindurch ist mir England als eine Art Arkadien erschienen:
eine gliickliche Ausnahme in der modernen Welt; ein Land, in
dem Humanismus ein lebendiger Besitz war und nicht eine Spe-
zialitdt fiir Philologen. In Deutschland fand ich niemanden, der zu
seinem Vergniigen antike Dichter las; am wenigsten einen Virgil-
Leser. '

Was ich Ihnen erzihlt habe, ist mehr als eine personliche Remini-
szenz. Es gehort zu meinem Thema. Denn ich habe von der Tra-
dition zu sprechen. Das kleine Erlebnis, das ich berichte, ist ein

1 Sendung des B.B.C. im Oktober 1951.

5995



exemplarischer Fall von Traditionsiibermittlung. Ich empfing ein
Buch aus der Hand eines alteren Freundes. Ich las es, weil ich
teilhaben wollte an seiner Welt. Ueberlieferung wird nur lebendig,
wenn sie vermittelt wird durch eine Person, der wir dhnlich werden
mochten.

Was mir damals durch Oxford zuteil wurde, erschien mir als
biographischer Zufall. Und doch war es mehr. Denn in demselben
Jahr, in dem ich Virgil entdeckte, war in Leipzig ein kleines Buch
erschienen, das die deutsche Philologie am Oxforder Humanismus
mal} und verurteilte. Es hiell «Das Gespriach iiber Formen», und
sein Verfasser war Rudolf Borchardt. Borchardt lebte von 1877 bis
1945. Als er das «Gesprach iiber Formen» veroffentlichte, 1905,
war er noch ganz unbekannt. Und wenn Sie heute einen jungen
Deutschen nach Borchardt fragen, werden Sie wahrscheinlich fest-
stellen, dall er wieder unbekannt geworden ist. Das hingt zum
Teil damit zusammen, daf} sein Name wihrend der Hitlerherrschaft
nicht genannt werden durfte. Aber es hat noch andere Griinde.
Borchardt hat Jahrzehnte lang in Oberitalien gelebt, meist in einer
Villa bei Lucca. Von der literarischen Oeffentlichkeit Deutschlands
hielt er sich fern, wenn er sie nicht mit bitterster Schirfe ver-
urteilte. Seine Biicher waren schwer erhiltlich und sind heute kaum
aufzutreiben. Was ihm vorschwebte, war die Reinigung und Restau-
ration der deutschen Literatur. Seine Mallstibe entnahm er der
Antike und der deutschen Klassik. Aber er filigte die provenza-
lischen Troubadours und das toskanische Trecento in die grofle
Tradition europdischer Dichtung ein. Es wird eine wichtige Auf-
gabe der deutschen Kritik sein, das Lebenswerk Borchardts zu
integrieren und sein Verméchtnis zu erschliefen.

Schon sein Erstlingswerk, das «Gesprich iiber Formen», enthielt
heftige Ausfille gegen die offizielle deutsche Geistigkeit. Sie be-
treffen auch das Thema, iiber das ich heute zu Ihnen spreche.
Borchardt verwahrt sich darin gegen einen deutschen Gelehrten,
dessen Namen er nicht nennt und den ich nicht zu identifizieren
vermag, der es gewagt hatte, «den heiligen Schatten Virgils zu
insultieren». «Aber», fadhrt Borchardt fort, «wen kiimmert es?
Welcher Deutsche liest Virgil?» In seinen toskanischen Jahren
wurde Borchardt dann mit dem léandlichen Italien der Gartner und
Weinbauern vertraut. Es war das Italien der Georgica, das Italien
jener Oden, in denen Horaz sein Sabinum preist. Dort entstand
Borchardts groBartiger Essay iiber die «Villa» (1907). Er fingt
mit dem stimulierenden Satz an: «Das Italien unserer Ahnen ist,
wie man weil}, seit die Eisenbahnen es fiir den Verkehr erschlossen
haben, eines der unbekanntesten Liander Europas geworden.» Der

296



Satz ist sehr bezeichnend fiir Borchardts Stil und fiir seine Attitiide.
Wenn Borchardt etwas mitzuteilen hat, schiichtert er den Leser
zundchst durch eine funkelnde Paradoxie ein und dann redet er
als Besitzer eines hoheren Wissens, das der Menge verschlossen
ist. Er gibt seiner Darstellung das Pathos dessen, der in die
Mysterien eingeweiht ist. Aber das nimmt der kleinen Schrift iiber
die Villa nichts von ihrer Bedeutung. Indem sie eine typische Form
italienischer Existenz beschreibt, weitet sie sich aus zu einer
Charakteristik der Italianitdt; mehr noch: der Latinitat. Damit
schuf sie neue Voraussetzungen fiir die Wiirdigung lateinischer
Dichtung in Deutschland. Diese Wiederentdeckung der Latinitét
war nicht das Resultat wissenschaftlicher Forschung, sondern
lebendiger Beriithrung mit der italienischen Erde. Wohl hatte Bor-
chardt auf den Universitidten von Berlin, Gottingen, Bonn ein um-
fassendes philologisches Wissen erworben; aber lebendig war die
Antike dort nicht. Der Kontakt mit Oxford war notig gewesen,
damit Borchardt das «Gesprach iiber Formen» schreiben konnte;
der Kontakt mit Toskana, um den Essay iiber die Villa hervorzu-
bringen. Ich halte ihn fiir einen Markstein der neueren deutschen
Geistesgeschichte. Lassen Sie mich das erklaren.

Die grofle Epoche der deutschen Literatur, die man als deutsche
Klassik und Romantik bezeichnet, umfallt die zwei Menschenalter
von 1770 bis 1830. Ihr genialer Befruchter war Herder. Seine
Geschichtsbetrachtung lehrte die Leistungen der groBen Volker
als einen einheitlichen Zusammenhang verstehen, in dem sich die
Idee der Humanitat verwirklichte. Die Poesie, ob Volkslied oder
Heldengesang oder Gotteslob, war fiir ihn die schopferische Selbst-
bekundung der Volker: «die Muttersprache des menschlichen Ge-
schlechts». Das Humanitatsideal hat Herder zu einer negativen
Beurteilung der Romer gefiihrt. Er sieht in ihnen nur die Krieger
und Unterjocher.. «<Der Geist der Volkerfreiheit und Menschen-
freundschaft war dieser Genius nicht.» Wenn man die Prachtbauten
der Romer, ihre Fechterspiele, «die Wolliiste der Bader» betrachtet,
«so wird man glauben miissen, ein gegen das Menschengeschlecht
feindseliger Ddmon habe Rom gegriindet». Was die Poesie der
Romer betrifft, so war sie «nur eine auslédndische Blume», nicht
Urpoesie, Naturpoesie. Als Herder dies schrieb, hatte er Homer
und Shakespeare entdeckt. Neben ihnen verblaflte ihm Virgil.
Herders Geschichtsanschauung vererbte sich auf die deutsche
Wissenschaft; ja, sie wurde verstiarkt und vergrobert. Auch Fried-
rich August Wolf, der Neubegriinder der Altertumswissenschaft
in Deutschland, war Virgil abgeneigt, aber auch Niebuhr, der
Historiker Roms; auch Wilhelm v. Humboldt und die Romantiker.

597



Es blieb so das ganze 19. Jahrhundert hindurch und dariiber hin-
aus. Erst seit etwa 1925 wurde das anders. Unsere Philologen be-
gannen damals den Wert des Romertums und seine Bedeutung
fiir die humanistische Bildung zu entdecken. Gelehrte wie Eduard
Fraenkel (der jetzt in Oxford wirkt), Giinther Jachmann, Kurt
Latte, Friedrich Klingner haben diese Wendung herbeigefiihrt.
Der letztgenannte hat bezeichnenderweise mit einer Arbeit iiber
Boethius begonnen, den man den letzten Romer genannt hat und
der die Briicke von der untergehenden Antike zum lateinischen
Mittelalter bildet. Er hat dann die geschichtlichen Wandlungen der
Romidee untersucht und hat mehr als irgendein anderer Gelehrter
fiir die Erneuerung des Virgil-Verstandnisses in Deutschland getan.
Die Arbeiten, die er unter dem Titel «Romische Geisteswelt», 1943,
gesammelt hat, legen davon Zeugnis ab.

Es war notig, einen Blick auf die Geschichte der Philologie in
Deutschland zu werfen, wire es auch nur, um zu zeigen, daf} sie
um 1930 einen ganz anderen Standpunkt einnahm, als im ersten
Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts, das heillt, in der Zeit von Bor-
chardts Anfiangen. Aber so erfreulich diese Wandlung war, so
drang sie doch kaum iiber den engen Kreis der Fachleute hinaus.
Der Virgil-Freund wird der Virgil-Forschung gewil} dankbar sein.
Aber einen entscheidenden Impuls auf die deutsche Bildung konnte
sie naturgemifl nicht ausiiben. Dazu sind urspriinglichere Machte
notig. Nur durch die Kraftstrome neuer Dichtung kann ein Dichter
wieder neu erweckt werden; in zweiter Linie durch eine schopfe-
rische Kritik, die ihrerseits durch das Erlebnis neuer Dichtung
gespeist ist. In diesem Sinn waren die Jugendschriften Borchardts
schopferische Kritik. Denn das bestimmende Erlebnis Borchardts
war die Erneuerung der deutschen Dichtung durch Stefan George
und durch Hugo von Hofmannsthal gewesen.

Es macht wenig aus, daf} Borchardts Verhiltnis zu George mit
Problematik geladen war, wiahrend er Hofmannsthal unbedingt
huldigte. Auch wo er an George Kritik iibt, zollt er ihm den Tribut
hoher Ehrfurcht. Georges Gedicht «Porta Nigra» nennt er «eines
der herrlichsten, durchaus vollendetsten Geschopfe dieses groflen
Schopfers» und «eines der aullerordentlichsten Wagnisse der Welt-
literatur». Mit Absicht hebe ich dieses Gedicht hervor, das dem
Romertor von Trier gewidmet ist. Am Ende der Kaiserzeit war
Trier eine der vier Hauptstddte des Imperiums. Kaiser haben dort
residiert, romische Villen schmiickten die Ufer der Mosel, latei-
nische Verse wurden dort gedichtet. George war ein Sohn der
kleinen Stadt Bingen, wo heute noch die Drususbriicke von Romer-
tagen zeugt. Romisch-deutsche Substanz als angestammtes Erbe

598



wurde in Georges Dichtung wieder lebendig. Aber auch der Wiener
Hofmannsthal trug sich in das Erbe des Imperiums und hat sich
dazu bekannt. Beide Dichter fiihlten sich Rom blutsverwandt, und
zwar durch die Kriafte des Heimatbodens, im rheinischen Raum
wie im Donauraum. Beiden stromten aus dieser Wurzel eine Liebe
zur altréomischen Welt zu; aber auch zu den Sprachen und Litera-
turen der romanischen Volker. In den Werken beider ist der Streit
des Griechischen mit dem Romischen, aber auch des Antiken mit
dem Deutschen iiberwunden. Die rémische Kontinuitdt der euro-
pdischen Geistesform war wieder ins BewulBtsein gehoben. Bor-
chardts Schrift {iber die Villa kann als Symptom dieses Vorgangs
verstanden werden. Aber seine Ausstrahlungen durchdrangen all-
mahlich die geistige Atmosphire Deutschlands und machten sich
zwanzig Jahre nach Borchardts Erstlingsschriften auch in der Uni-
versitatswissenschaft geltend. Die Neuwertung des Romertums und
Virgils durch die Philologie der zwanziger Jahre steht — bewuf3t
oder nicht — im Zusammenhang mit diesem Vorgang. Er schuf
eine giinstige Atmosphére fiir die Zweitausendjahrfeier Virgils im
Jahre 1930.

Wie eine Begegnung erneuerter Wissenschaft und erneuerter
Dichtung wirkte es, daBl Rudolf Borchardt damals als Gast der
Kieler Universitat sprach. Er verbarg seinen Horern nicht, «mit
welchen Blicken kalten Abwartens das humanistische Europa der
Virgil-Feierstunde iiber die geistigen Grenzen hinweg in das Land
Herders und der Romantik hiniiberblickte». Aber zugleich nahm
er fiir Deutschland die Vollmacht in Anspruch, von seiner eigenen
geschichtlichen Basis aus die widerstreitenden Erbteile des Alter-
tums, also die Gegensitze zwischen der westlichen und der deut-
schen Rezeption der Antike, in einer iibergreifenden Anschauung
zu versohnen, in welcher der deutsche Hellenismus Virgil erreicht,
«ohne Hellas zu verlassen; der ihm vorgeschriebenen Erforschung
des Werdens geniigt, ohne die Pflicht gegen das Seiende, den Dank
an das dem Werden Entriickte, den Dienst an seinem Heiligtum zu
verletzen». Borchardt deutete auf die geschichtliche Einmaligkeit
des griechischen Epos, das schon im 6. Jahrhundert den Kreislauf
seines Lebens beendet hatte und keine Erneuerung mehr litt. Aber
zugleich rettete er die «Aeneis», indem er nachwies, daf} sie etwas
ganz anderes sei als romische Kopie eines griechischen Originals.
Sie ist so wenig ein homerisches Gedicht oder {iberhaupt ein Epos
«wie die in virgilischem Geiste unternommene ,Comedia‘ Dantes
eine Komddie oder wie sie virgilisch ist». Die Menschheit hat kein
unbegrenztes Vermogen zur Bildung neuer Formen. Deshalb tritt
in entscheidenden Epochen das Neue in der Verkleidung alter

599



Formen auf die Biihne des Lebens. Als ein Ende, «auf der letzten
Stufe der absinkenden Antike mit ihrem letzten Hauche errungen»,
aber als ein Ende, das zugleich ein Anfang ist, «der in einem
magischen Momente die ganze Vergangenheit noch einmal nach-
lebt, indem ihm die Tore der Zukunft schon aufspringen, voll Gold
der Ewigkeit» — so deutet Borchardt das Gedicht des Virgil. Die
«Aeneis» ist eine einzige seelenvolle Riickschau. Der epische Bericht
und die ihm eigene sinnliche Gegenwart liegen ihr als schon ver-
brauchte Form zugrunde. Sie werden auf die Stufe historischer
Kontemplation hiniibergeriickt. Virgils Gedicht bezeugt, «dal} die
Tragik des Menschenlebens an sich, die furchtbare Gesetzlichkeit
der historischen Kausalitdat, ihn beriihrt und im Anriihren um die
Freude am Sterblichen gebracht hat». Mit Virgil endet die Antike,
«aber sie endet, indem sie iiber sich selbst noch einmal, wie bei
Platon, hinausgreift». Sie entdeckt den Primat der Seele und 6ffnet
sich damit der neuen Weltzeit des Christentums. Fiir Borchardt
ist die «Aeneis» «das Alte Testament des gesamten abendlindi-
schen Westens» wie Platon das Alte Testament des griechischen
Ostens. Beide weisen voraus auf das Evangelium, beide sind fihig,
es in sich aufzunehmen und es umzustimmen.

Die Auffassung Borchardts, die ich Ihnen hier wiedergebe, ist
eine geistvolle, eine groflartige Konstruktion. Borchardts Ausgangs-
punkt ist die Hellaskonzeption der deutschen Klassik, die auf
Herder beruht. Homer, Pindar, die Tragiker sind ihre Grund-
pfeiler. Borchardt hat dieses Griechenlandbild beibehalten, aber
mit starker Akzentuierung der archaischen Ziige (das Ende der
Antike beginnt schon mit Platon). Von dieser Basis aus ein positives
Verhiltnis zu Virgil zu gewinnen war nicht leicht. Es gelang Bor-
chardt nur mit Hilfe einer sehr personlichen Geschichtsphilosophie.
Gleichviel wie man sie beurteilt, sie war ein Versuch, Virgil wieder
einzugliedern in die deutsche Tradition.

Es wiirde wenig Interesse haben, die deutschen Beitrige zur
Virgil-Feier von 1930 zu durchmustern. Sie wiegen so viel oder so
wenig wie die Manifestationen zur Dante-Feier von 1921 oder zur
Goethe-Feier von 1932. Solche Feiern beweisen nicht, da3 Dante,
Virgil, Goethe zwischen den beiden Weltkriegen lebendiger Besitz
der deutschen Bildungsschicht waren. Sie beweisen das Gegenteil.
1830 hat man Virgil nicht gefeiert, denn damals wurde er noch
gelesen. Virgil ist auch heute noch in Deutschland ein ungelesener
Dichter; ja, man mulf} sagen: heute erst recht. Der Riickgang der
klassischen Studien, der am Ende des 19. Jahrhunderts einsetzte,
hat heute in Deutschland, aber auch in den Vereinigten Staaten,
die Form einer Naturkatastrophe von der Art der Sintflut ange-

600



nommen. Dadurch ist auch die deutsche Bildungstradition, die nie
sehr tief verwurzelt war, in ihrem Bestand gefidhrdet. Die groflen
griechischen Dichter sind ebenso bedroht wie die Lateiner. Biicher
wie The Private Life of Helen of Troy haben mehr Leser als
Homer. Der Bestseller ist an die Stelle des Klassikers getreten.
In Deutschland wurde schon vor zwanzig Jahren das Stichwort
vom <«Klassikertod» ausgegeben. Auch Stefan George und Hoi-
mannsthal, unsere letzten groflen Dichter, sind heute schon ver-
gessen; wenigstens von denen, die heute in der Presse den Kurs
der literarischen Ware bestimmen. Gliicklicherweise gibt es auch
bei uns immer noch einige Menschen, die diese Kursnotierungen
nicht als verbindlich anerkennen. Es sind nur wenige: bei giinstiger
Schitzung einige tausend. Aber auch Minoritdten, selbst ver-
schwindend kleine, konnen in der Biologie der Tradition eine Sen-
dung haben. Die kleine Zahl der deutschen Virgil-Leser darf sich
eines gliickverheilenden Omens erfreuen, mit dem ich diese Be-
trachtung schlieBen will. Noch haben wir unter uns einen Dichter,
der zugleich ein Wahrer der groflen deutschen Bildungstradition
und ein meisterlicher Uebersetzer ist, wie wir seit August Wilhelm
Schlegel keinen besessen haben. Ich meine Rudolf Alexander
Schrioder, den Jugendfreund Hofmannsthals und Borchardts. Er
hat uns Homer und Horaz neu geschenkt; von Virgil die Bucolica
"und die Georgica. Wir diirfen auf das Werk hoffen, an dem er seit
Jahrzehnten arbeitet: die deutsche Aeneis.

601



	Virgil und die deutsche Tradition

