Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 19 (1951-1952)

Heft: 9

Artikel: John Deweys Aesthetik

Autor: Muller, Gustav E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758681

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOHN DEWEYS AESTHETIK

Von Gustav E. Miiller

Da jedes Bild, vor dem ihr fleht und fliehet,
Durch euch so grof} ist und durch euch so gilt...
Beweinet nicht zu sehr, was ihr ihm liehet

‘Stephan George

John Deweys reichhaltige, vielschichtige Aesthetik in Art and
Experience ist wie ein tiefer geologischer Aufschlul}, der Urspriinge
bloBlegt und die Verwerfung der Schichten erklirt.

Sein Standpunkt ist im Grund ein Protest. Man mul} die lebens-
und kunstfeindliche puritanische Tradition kennen, um Deweys
leidenschaftlichen Protest dagegen zu schidtzen. «Warum», fragt
er, «wird jeder Versuch, ideale hohe Werte mit natiirlichen
Lebenskriften zu verbinden, verdachtigt?» Der Moralismus macht
sich dadurch zu einem Mitverschworenen einer Sinnlichkeit, die,
enterbt und entwiirdigt, eine ungesetzliche Winkelexistenz zu
fiihren gezwungen ist. Und andererseits wird die Kunst, wenn
sie dem Leben enthoben ist, zu einer blutleeren, bleichen Kon-
_vention, zu etwas «Besseremy», das nur reiche Leute sich leisten
konnen, zu einem Beutestiick der Macht, zu einer Museums-
angelegenheit. Echte Schonheit mul} lebenswahr sein.

Was er so verwirft, ist mit Recht verworfen. Aber Verwerfung
begriindet keine Philosophie. Dewey hidtte von Hegel, von dem
er ja einmal ausgegangen ist, allerdings wissen miissen, daf} eine
echte Negation auch das Wesen des Gegners mit umfassen mul;
dall3 eine Negation, die nur verneint, selber von dem angesteckt
bleibt, was sie aus sich wegschaffen mochte.

Sein Protest gegen die puritanische Abspaltung von Leben
und Wert wird auf die ganze abendlandische Geschichte {iiber-
tragen; er verbindet sich mit dem marxistischen Begriff der Klas-
sengesellschaft. Als ob echte Kunst nicht in den verschiedensten
gesellschaftlichen Gefiigen gebliiht haitte, im demokratischen
Athen so gut wie unter despotischen Hofen! Und Deweys sach-
liche Einsicht siegt iiber seinen leidenschaftlichen Standpunkt,
wenn er gegen die schreckliche Vereinfachung und vor der Ver-
wirrung der Grundbegriffe warnt, die gerade in der okonomischen
Geschichtsverzerrung des Marxismus herrscht.

542



Der Widerstand gegen lebensfremde Autoritit verfithrt ihn
auch zu einer psychologischen Auflésung des Kunstwerkes. Es
gibt kein Gedicht als verdichtete, eindeutige Gestalt, es gibt so
viele Gedichte, als es Leser gibt. Ja, fiir den Dichter selber ist das
Gedicht immer anders; es kommt darauf an, in welcher Stimmung
und zu welcher Stunde er es wieder liest. Aber auch hier wider-
spricht die sachliche, bessere Einsicht dem weltanschaulichen Vor-
urteil: Im Kunstwerk ist der Unterschied von Selbst und Gegen-
stand aufgehoben; das seelisch-subjektive Geschehen ist nur der
Vordergrund fiir das Werk selbst, dessen dsthetische Qualitédt eins
ist mit dem, was das Werk ausdriickt und bedeutet, in seiner
eigenen Beschaffenheit, nicht in uns. Wer im Werk nicht dessen
eigene Schonheit anerkennt und sucht, sondern nur seine psycho-
logische Privatunterhaltung, ist ein «ausgefranster (fuzzy) Senti-
mentalisty. Auch der Psychologismus, der das Werk mit seelischen
Vorbedingungen verwechselt, macht sich derselben Verwirrung
schuldig wie der Oekonomismus, der das Werk mit seinen 6kono-
mischen Vorbedingungen identifiziert. Ausgefranst ist auch der im-
pressionistische Kritiker, welcher, statt sich sachlich in das Werk
zu vertiefen, dem Publikum nur seine Stimmungen vorsetzt.

Dewey nennt seinen Standpunkt Naturalismus. Dieses Wort ist
sein Banner des Protestes, das Zeichen, unter dem widersprochen
wird. Es gibt nach ihm im Grunde nur zwei Weltanschauungen.
Die eine ist supranaturalistisch, exzentrisch, jenseits von Erfah-
rung und Vernunft; die andere ist naturalistisch, ganz dieser Erde
treu, verniinftig und erfahrungsgemais.

Welche Rolle spielt die Kunst im Geistesleben der Menschheit?
Diese Frage bringt Dewey in ein nicht geringes Gedrdnge mit
seinem praktischen Instrumentalismus oder sozialen Pragmatis-
mus. Einerseits muf} die Kunst zu einem sozialen Instrument ver-
dreht werden, andererseits 1aBt sich das Wesen der Kunst eine
solche Verdrehung nicht gefallen.

Aehnlich wie Friedrich Schiller in seinen «Briefen iiber die
dsthetische Erziehung des Menschen», sieht auch John Dewey die
erzieherische Aufgabe der Kunst in der Harmonie der sonst ge-
spalten bleibenden Gegensitze. Die Kunst lebt diesen konkreten
Ausgleich vor. Sie vermeidet Extreme. Sie zwingt den Traumer
zu objektiver und offentlicher Gestaltung, und sie zwingt anderer-
seits den Aktivisten zur Schau. Sie verbindet die Spontaneitiat des
Neuen mit der Tradition des Alten, an das sich die Kunst mit
allen ihren Ausdrucksmitteln gebunden und dem sie sich ver-
pflichtet wei}. Sie vermittelt zwischen dem iibersteigerten Ge-

543



fiihlsleben, dem sie im romantischen Stil zuneigt, und der Trocken-
heit und Gefiihlskilte, in welchem ein nur praktisches Dasein
verkiimmert; der klassische Stil neigt zur Uebersteigerung dieser
Seite des RegelmifBigen. Sie bewahrt die menschliche Mitte, in
der es weder die (natiirliche) Wiederholung des immer Gleichen
noch ein Fortschreiten zu nur Neuem und Originellem gibt. Diese
vermittelnde Bewahrung des Menschlichen ist selbst das grofle
Abenteuer und Wagnis der Kunst.

Im Gegensatz zu der wissenschaftlich-technischen Zivilisation
gewdhrt die Kunst Vollendung des Lebens als Erlebnis. Die Wis-
senschaft spricht in abstrakten allgemeinen Ausdriicken iiber Er-
fahrung, wiahrend in der Kunst Erfahrung zum Erlebnis wird.
Denn ihr Sinn ist eins mit ihrem individuellen Ausdruck, wahrend
der Sinn der Wissenschaft der ist, auller sich auf zu machende
Erfahrungen hinzuweisen, Rezepte vorzuschreiben.

Der Naturalismus ist nach Dewey das notwendige Wissen aller
groflen Kunst und besteht in der Verweltlichung aller Werte. Wir
erinnern uns, von Platon und von Hegel gehort zu haben, dal} die
Vollendung der Kunst die einzige ideale und gediegene Einheit ist,
die dem Menschen in diesem Leben zuteil wird — das Absolute
in der Form sinnlicher Gegenwart. Diese idealistische Aesthetik,
und nicht Deweys Naturalismus, macht den zentralen Wert ver-
standlich, den die Aesthetik fiir Dewey besitzt. Wer sich gegen
eine religiose Metaphysik verschlie3t und zugleich den endlosen
Fortgang wissenschaftlicher und praktischer Miihe unbefriedigend
findet, muf} sich zum Ersatz an die Aesthetik klammern. Und so
heilit es in der Tat: Keine Erfahrung hat eine Einheit, wenn sie
nicht dsthetisch ist. Kunst fiihrt nicht zur Erfahrung, sondern kon-
stituiert sie. Entweder leben wir in individuellen Wahrnehmungen
oder in leblosen Konventionen und Mechanismen. Alle hewulBte
Erfahrung ist asthetische Phantasie (imagination). Und wie bei
Schelling heift es: Die Kunst ist eine hohere Form der Erkenntnis,
erhohende Enthiillung einer intelligiblen Welt, Erkenntnis ver-
klirend in mehr als Erkenntnis. Philosophie beginnt im Wunder
und endet im Verstehen; Kunst geht aus von dem, was bekannt
scheint, und endet im Wunder. Sowohl Philosophie als auch Kunst
sind Fliige der Einbildungskraft; aber weil die Kunst diese in end-
lichen Werken verdichtet, gewihrt sie dem Wagnis der Philo-
sophie eine wirkliche Bestatigung. Durch die universale Sprache
der Kunst nehmen wir teil an den offenbaren Beschaffenheiten
unserer gemeinsamen Welt; sie ist die Feier des Lebens in seinem
Gestaltwandel. Sie ist der Blitz, der uns entziindet, wenn wir
praktisch unbelastet sind.

544



Das alles steht im scharfsten Widerspruch zu dem vermeinten
Naturalismus; es wichst nicht aus ihm und ist undenkbar in ihm.

Die naturalistisch-pragmatistische Formel, aus der John Dewey
hofft, seine Aesthetik abzuleiten, ist die immer wieder ein-
geschirfte Wechselwirkung zwischen Lebewesen und ihrer natiir-
lichen Umwelt. Diese Wechselwirkung soll einerseits dazu dienen,
den Abstand des asthetisch festlichen Menschenlebens vom orga-
nischen Naturleben zu iiberbriicken, anderseits den andern Abstand
von dsthetischem Lebensgenull und dem schopferischen Leben der
Kunst zu beseitigen: Die Wechselwirkung von Lebewesen und ihrer
Umwelt ist die Quelle aller Erfahrung.

Der Organismus befindet sich in einer Umwelt, die ihm teils
abweisend und feindlich, teils entgegenkommend und freundlich
begegnet. Ware sie nur feindlich und enttauschend, so wiare ihr
Genull ebenso unmoglich, als wenn eine vollstandige und un-
getriibte Anpassung herrschte. Damit der Mensch zu dsthetischem
Lebensgenufl und zur Kunst komme, mul} ihn das Vergangene
und Gegebene nicht mehr bedriicken, und darf ihn auch die er-
wartete Zukunft nicht mit Angst und Unruhe erfiillen. Alles
natiirlich-organische Leben bewegt sich in Rhythmen, in immer
wiederkehrenden automatischen Vorgiangen von Schlaf und Wa-
chen, von Keimen, Bliihen, Reifen, von fragender Erwartung und
antwortender Erfiillung, von vorbereitenden Spannungen, bereit-
stellenden Mitteln und Mittelgliedern und befriedigender «Kon-
sumation». Deshalb ist die Kunst in Lebensprozessen vorgebildet,
und deshalb gibt es auch keinen Unterschied zwischen angewand-
ten Techniken und reinen Kiinsten. Dieser Unterschied ist von
besitzenden und herrschenden Klassen erfunden.

Wenn der mit tierischem Ernst erstrebte Triumph iiber die
gegnerische Umwelt, oder wenn die mit -tierischem Ernst ver-
zehrfe Gliicksgabe der Umgebung auch schon dsthetisch wire, so
wiirde es unmoglich sein, die festliche Freude und ihren mensch-
lichen Ausdruck als dsthetisch von den interessierten Lebens-
prozessen zu unterscheiden. Hunde versammeln sich nicht, um
mit Freude einer Katzbalgerei zuzuschauen. Menschen konnen
aber sogar einen Gewaltmenschen, wie Napoleon etwa, bewun-
dern, wenn er ein Schauspieler und Zurschausteller ist, auch wenn
sie sich zugleich praktisch vor ihm fiirchten oder ihn moralisch
verurteilen. Gewil}, das festlich-besinnliche Leben, die asthetische
Funktion, ist ganz urspriinglich, sie kommt nicht etwa als an-
gelernt hinzu. Der #sthetische Lebensgenul}, Freude an der bunten
Erscheinung, ist nicht etwas, das sich reiche Leute leisten kénnen,

35 545



wenn sie zuerst ein Leben lang dafiir gearbeitet haben. Gegen dieses
puritanisch-amerikanische Vorurteil hat Dewey einen wunderbaren
Kampf gefiihrt; aber aus seiner naturalistisch-pragmatischen For-
mel folgt das alles nicht im geringsten. Man kann den natiirlichen
Organismus und seine Leiden und Erfolge mit seiner Umgebung
beklopfen, so lang man will, es springt keine Kunst urid keine
Aesthetik heraus. Das dsthetische Leben ist ein interesseloses Wohl-
gefallen am Interessierenden, eine entspannte Freude am Spannen-
den, ein leidenschaftsloses Aufnehmen von Leidenschaften, ein
ernstes Spiel — und nicht ein grausames Katze-Maus-Vergniigen.

Die asthetische Funktion des Menschen als urspriingliche
Lebensform entdeckt und mit Nachdruck verteidigt zu haben,
bleibt trotzdem das groBle Verdienst dieses Teils von Deweys
Aesthetik. '

Er sagt auch selbst ganz richtig: Das dsthetische Erlebnis ideali-
siert die Beschaffenheit der gewohnlichen Erfahrung.

Deweys Vorgehen mahnt mich an die von ihm verabscheute
Methode gewisser Theologen, die alle Weltweisheit in Bausch und
Bogen zu verdammen scheinen, nur um sie heimlich dem Wort
Gottes unterzulegen und sie als Wort Gottes auszugeben. Dewey
tut dasselbe mit umgekehrten Vorzeichen: Er verneint alle Ur-
spriinglichkeit und Eigengesetzlichkeit nichtempirischer Werte,
nur um sie heimlich seinem organischen Naturleben unterschie-
ben zu konnen. Das wiederholt sich auch in seiner Philosophie der
Kunst: Gewill tragen alle Kiinste zur festlichen Erhchung des
Lebens bei und sind tot, wenn sie nicht von lebendigen Menschen
aktualisiert werden. Damit sie aber das Leben erhohen konnen,
miissen sie selbst einen Ewigkeitszug in sich haben, welcher das
Leben iiber sich selber hinaushebt.

Und wieder bemerken wir mit Erstaunen, dal Dewey seinen
pragmatischen Maximen zum Trotz gerade die formalen, nicht-
vitalen Werte des Kunstwerks klar erkennt und beschreibt.

Das Kunstwerk ist namlich einzigartig, weil es die sonst
iiblichen empirischen Gegensitze von Ich und Nichtich, von Form
und Stoff, von Einzelnen und Allen, von Zeitlichem und Rium-
lichem in seiner gediegenen Einheit aufhebt und verschnt.

Das wirksame Kunstwerk ist nicht dasselbe wie das tote Kunst-
produkt, das aus Stoffen, Farben, Toénen, Wortern der Umgangs-
sprache zusammengesetzt wird. Diese physischen Rohmaterialien
werden erst zum Kunstwerk, wenn sie ein spannungsreiches
Leben ausdriicken und bedeuten. Ebenso ist das dargestellte
Leben («subject») nicht gleich der leberidigen Darstellung selbst
(«substance»). Das empirische Leben gibt Anlaf, gibt Farben und

546



Masken her, aber erst, wenn sie sich zu einem neuen, eigenstan-
digen Rhythmus geordnet haben, werden sie asthetisch real, wer-
den sie zum Kunstwerk. Das Werk ist erst vollkommen, wenn
seine einmalige, konkrete Form adaquat erfalt und verstanden
wird. Die Energie des Kunstwerks lebt in der Synthese von Be-
ruhigung und Erregung, von Bewegung und Stille. Jedes Kunst-
werk betont entweder mehr den raumlichen oder den zeitlichen
Pol: Aber jedes existiert als ein bewegter Wechsel in sich ge-
spannter Qualitdten, deren dauernder Charakter bleibt. Es teilt
nicht ein privates Gefiihl mit — sich wiitend zu duflern, ist keine
Wutdarstellung —, sondern es iibersetzt praktische, gefiihls-
mafige, intellektuelle Reaktionen aller Art in eine offentliche,
allen zugingliche und offenbare Form, die das alles scheint, ohne
es zu sein. Kiinstlerisch ist ein Werk, wenn es den Mut schonungs-
loser Ehrlichkeit hat, aber zugleich die schonende objektive For-
mung meistert; wahrend ein kiinstliches Werk einen unehrlichen
Rifl zwischen Vorhaben und Ausdruck aufweist, wenn die Cha-
raktere des Kunstwerks nur dazu dienen, Mundstiicke der Privat-
zwecke ihres Urhebers zu sein. Ein ehrliches Werk ist ganz indivi-
duell, aber dank seiner Form auch ganz menschlich universal.
Diese universale Mitteilung ist nicht die Absicht des Kiinstlers,
sondern kommt seinem Werk zu. Die eigentliche Form konkreter
Einheit mull unterschieden werden von der auBern Form der
Mitteilbarkeit, die gelernt werden kann als Technik. Technik
allein fiihrt zu nichts als leerer Virtuositiat. «<Kunst ist die grofite
geistige Leistung der Geschichte.» «In ihrer Freude lebt die ganze
Kreatur auf.» «Sie stellt die Einheit von Vernunft und Sinnlich-
keit, von innern Erregungen und offentlichen Handlungen wieder
her.» Sie gibt uns eine qualitative Ganzheit, in der ein unendlicher
Welthorizont mitgeahnt ist.

Von der Kunst zu den Kiinsten: Es ist ebenso falsch, wie Croce
alle Kiinste zusammenlaufen zu lassen, als ihre flieBenden Ueber-
gange zu miBachten. Jede Kunst hat einen durch ihr Medium vor-
geschriebenen Mittelpunkt, wo sie ihr Bestes leisten und aus-
driicken kann, was andern Kiinsten mit andern Media so aus-
zupragen versagt ist.

Die Mittel und Rohmaterialien der Kiinste werden zu Media,
wenn das qualitative Ganze, das beabsichtigt ist, von vornherein
in diesen und keinen andern Qualitdten erdacht ist; das Medium
beherrscht dann von Anfang an den schopferischen Vorgang und
bleibt nicht nur ein Mittel zum Zweck, wie andererseits ein Roh-
material Mittel zu einem industriellen Prozel3 ist:

So schlielt die Architektur die Zwecke des Wohnens, des Ar-

547



beitens und des Versammeltseins mit den groflen Massen anorga-
nischer Natur zusammen und errichtet sprechende Monumente
sozialen Daseins;

so verleiht die Bildhauerei der organischen Existenz des Men-
schen GroBle und Wiirde, ein Abglanz derjenigen Unsterblichkeit,
wie sie Sterblichen gebiihrt;

so verschmilzt die Malerei natiirliche und menschliche Szenen
mit der Stimmung des Augenblicks und driickt im eigentlichen
Wortsinn eine Weltanschauung aus;

so tont die Musik, als ob sie vom Gefiihl bewegt wiare, und
erregt durch den Naturlaut den Zusammenprall und die Auf-
losungen unendlicher Strebungen;

so befreit das Dichterwort die Sprache aus praktischer Kon-
vention und laBt die Einbildungskraft die ganze Welt der natiir-
lich-menschlichen Erfahrung beschworen.

Was Dewey in allen diesen Kiinsten sieht, ist eine symbolische
ideale Einheit von Seele und Leib, die auf eine ewige und un-
gebrochene Einheit des Seins hinweist; was alles von seinem ge-
meinten Naturalismus ebensoweit entfernt ist, als es andererseits
von der Aesthetik des dialektischen Idealismus kaum zu unter-
scheiden ist. Wissenschaftliche Sprache besteht in abstrakten Zei-
chen, die immer auf zu losende Aufgaben vorausweisen, wie etwa
ein Straflensignal Anweisungen zum Handeln gibt. Die Wissen-
schaft ist so in einen unaufhorlichen praktischen Prozel3 verfloch-
ten, der an keiner Stelle Vollendung gewzhrt. Die Kunst dagegen
redet nicht iiber eine Sache, sondern ist die Sache selbst, indem
sie sie darstellt in einem Ganzen, das sich selbst geniigt und quali-
tativ als Ganzes sich selber aufbaut. Die Kunst rettet die konkrete
Qualitat des Lebens vor der abstrakten quantitativen Formel der
Wissenschaft. Das heillt natiirlich nicht, da3 der Kiinstler nicht
auch denke; aber der Kiinstler denkt konkret in den Termini seines
Mediums.

So wenig die Kunst intellektualistisch ist, so wenig ist sie prak-
tisch, wenn wir unter «praktischy Handlungen verstehen, die um
solcher Zwecke willen verfolgt werden, die der Handlung selber
dullerlich sind. Und was anders sollen wir uns unter «praktisch»
denken? Praktische Handlungen haben ihre Konsequenzen immer
auller sich! Die kiinstlerische Schopfung trigt ihre Konsequenzen
und ihren Sinn im Gegensatz zur praktischen Handlung in sich
selber. Sie ist selige Gegenwart, wahrend die praktische Handlung
immer auf eine erst zu erreichende Zukunft gerichtet ist.

Und wie sie nicht praktisch ist, so ist sie auch nicht moralisch.
Nichts Menschliches ist ihr fremd oder ihrer unwiirdig. Die Poesie

548



kritisiert das Leben nicht direkt, sondern durch lebenswahre Dar-
stellung, die sich nicht an Richter, sondern an mitfithlende und
phantasiebegabte Menschen richtet. Gerade durch diesen unschul-
digen Gleichmut gegeniiber moralischen Zensuren von gut und
bose iibt die Kunst ihre befreiende und vereinigende Macht aus.

Indem sie die Menschen ihr ewig Menschliches in zeit-raum-
licher individueller Konkretheit erleben 14f3t, erweitert sie unsern
Horizont, 148t uns andere Erfahrungs- und Lebenskreise kennen
und schatzen lernen, schmelzt sie Schranken, die sonst zwischen
unmitteilsamen Sekten und Gruppen und Klassen und Volkern be-
stehen. Sie wirkt an dem Gewebe menschlicher Einheit durch die
Kontinuitdt der Geschichte und durch die geographische Aus-
breitung auf der Erde. Erst durch die Kunst wird der Mensch
wahrhaft menschlich. In ihr und durch sie lernt er menschlich
fithlen. Einzig durch die Denkmiler der Kunst bleiben uns auch
vergangene Volker und Kulturen lebensnah.

Wer Schonheit so trefflich zu erkennen und darzustellen weil,
wird auch fiir die H&aBlichkeit einen geschirften Blick haben. Das
Buch iiber «Kunst und Erfahrung» endet mit der Verurteilung der
haBlichen, widerwirtigen Auswiichse der Maschinenzivilisation.
Der Aufschwung in dsthetischem Sinn und kiinstlerischem Schaffen
in den Vereinigten Staaten darf Deweys Aesthetik dankbar als
bahnbrechend anerkennen.

549



	John Deweys Aesthetik

