
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 9

Artikel: John Deweys Aesthetik

Autor: Müller, Gustav E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758681

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOHN DEWEYS AESTHETIK

Von Gustav E. Müller

Da jedes Bild, vor dem ihr fleht und fliehet,
Durch euch so groß ist und durch euch so gilt...
Beweinet nicht zu sehr, was ihr ihm liehet

Stephan George

John Deweys reichhaltige, vielschichtige Aesthetik in Art and
Experience ist wie ein tiefer geologischer Aufschluß, der Ursprünge
bloßlegt und die Verwerfung der Schichten erklärt.

Sein Standpunkt ist im Grund ein Protest. Man muß die lebens-
und kunstfeindliche puritanische Tradition kennen, um Deweys
leidenschaftlichen Protest dagegen zu schätzen. «Warum», fragt
er, «wird jeder Versuch, ideale hohe Werte mit natürlichen
Lebenskräften zu verbinden, verdächtigt?» Der Moralismus macht
sich dadurch zu einem Mitverschworenen einer Sinnlichkeit, die,
enterbt und entwürdigt, eine ungesetzliche Winkelexistenz zu
führen gezwungen ist. Und andererseits wird die Kunst, wenn
sie dem Leben enthoben ist, zu einer blutleeren, bleichen

Konvention, zu etwas «Besserem», das nur reiche Leute sich leisten
können, zu einem Beutestück der Macht, zu einer
Museumsangelegenheit. Echte Schönheit muß lebenswahr sein.

Was er so verwirft, ist mit Recht verworfen. Aber Verwerfung
begründet keine Philosophie. Dewey hätte von Hegel, von dem
er ja einmal ausgegangen ist, allerdings wissen müssen, daß eine
echte Negation auch das Wesen des Gegners mit umfassen muß;
daß eine Negation, die nur verneint, selber von dem angesteckt
bleibt, was sie aus sich wegschaffen möchte.

Sein Protest gegen die puritanische Abspaltung von Leben
und Wert wird auf die ganze abendländische Geschichte
übertragen; er verbindet sich mit dem marxistischen Begriff der
Klassengesellschaft. Als ob echte Kunst nicht in den verschiedensten
gesellschaftlichen Gefügen geblüht hätte, im demokratischen
Athen so gut wie unter despotischen Höfen! Und Deweys sachliche

Einsicht siegt über seinen leidenschaftlichen Standpunkt,
wenn er gegen die schreckliche Vereinfachung und vor der
Verwirrung der Grundbegriffe warnt, die gerade in der ökonomischen
Geschichtsverzerrung des Marxismus herrscht.

542



Der Widerstand gegen lebensfremde Autorität verführt ihn
auch zu einer psychologischen Auflösung des Kunstwerkes. Es
gibt kein Gedicht als verdichtete, eindeutige Gestalt, es gibt so
viele Gedichte, als es Leser gibt. Ja, für den Dichter selber ist das
Gedicht immer anders; es kommt darauf an, in welcher Stimmung
und zu welcher Stunde er es wieder liest. Aber auch hier
widerspricht die sachliche, bessere Einsicht dem weltanschaulichen
Vorurteil: Im Kunstwerk ist der Unterschied von Selbst und Gegenstand

aufgehoben; das seelisch-subjektive Geschehen ist nur der
Vordergrund für das Werk selbst, dessen ästhetische Qualität eins
ist mit dem, was das Werk ausdrückt und bedeutet, in seiner
eigenen Beschaffenheit, nicht in uns. Wer im Werk nicht dessen
eigene Schönheit anerkennt und sucht, sondern nur seine
psychologische Privatunterhaltung, ist ein «ausgefranster (fuzzy)
Sentimentalist». Auch der Psychologismus, der das Werk mit seelischen
Vorbedingungen verwechselt, macht sich derselben Verwirrung
schuldig wie der Oekonomismus, der das Werk mit seinen
ökonomischen Vorbedingungen identifiziert. Ausgefranst ist auch der
impressionistische Kritiker, welcher, statt sich sachlich in das Werk
zu vertiefen, dem Publikum nur seine Stimmungen vorsetzt.

Dewey nennt seinen Standpunkt Naturalismus. Dieses Wort ist
sein Banner des Protestes, das Zeichen, unter dem widersprochen
wird. Es gibt nach ihm im Grunde nur zwei Weltanschauungen.
Die eine ist supranaturalistisch, exzentrisch, jenseits von Erfahrung

und Vernunft; die andere ist naturalistisch, ganz dieser Erde
treu, vernünftig und erfahrungsgemäß.

Welche Rolle spielt die Kunst im Geistesleben der Menschheit?
Diese Frage bringt Dewey in ein nicht geringes Gedränge mit
seinem praktischen Instrumentalismus oder sozialen Pragmatismus.

Einerseits muß die Kunst zu einem sozialen Instrument
verdreht werden, andererseits läßt sich das Wesen der Kunst eine
solche Verdrehung nicht gefallen.

Aehnlich wie Friedrich Schiller in seinen «Briefen über die
ästhetische Erziehung des Menschen», sieht auch John Dewey die
erzieherische Aufgabe der Kunst in der Harmonie der sonst
gespalten bleibenden Gegensätze. Die Kunst lebt diesen konkreten
Ausgleich vor. Sie vermeidet Extreme. Sie zwingt den Träumer
zu objektiver und öffentlicher Gestaltung, und sie zwingt andererseits

den Aktivisten zur Schau. Sie verbindet die Spontaneität des
Neuen mit der Tradition des Alten, an das sich die Kunst mit
allen ihren Ausdrucksmitteln gebunden und dem sie sich
verpflichtet weiß. Sie vermittelt zwischen dem übersteigerten Ge-

543



fühlsleben, dem sie im romantischen Stil zuneigt, und der Trockenheit

und Gefühlskälte, in welchem ein nur praktisches Dasein
verkümmert; der klassische Stil neigt zur Uebersteigerung dieser
Seite des Regelmäßigen. Sie bewahrt die menschliche Mitte, in
der es weder die (natürliche) Wiederholung des immer Gleichen
noch ein Fortschreiten zu nur Neuem und Originellem gibt. Diese
vermittelnde Bewahrung des Menschlichen ist selbst das große
Abenteuer und Wagnis der Kunst.

Im Gegensatz zu der wissenschaftlich-technischen Zivilisation
gewährt die Kunst Vollendung des Lebens als Erlebnis. Die
Wissenschaft spricht in abstrakten allgemeinen Ausdrücken über
Erfahrung, während in der Kunst Erfahrung zum Erlebnis wird.
Denn ihr Sinn ist eins mit ihrem individuellen Ausdruck, während
der Sinn der Wissenschaft der ist, außer sich auf zu machende
Erfahrungen hinzuweisen, Rezepte vorzuschreiben.

Der Naturalismus ist nach Dewey das notwendige Wissen aller
großen Kunst und besteht in der Verweltlichung aller Werte. Wir
erinnern uns, von Piaton und von Hegel gehört zu haben, daß die
Vollendung der Kunst die einzige ideale und gediegene Einheit ist,
die dem Menschen in diesem Leben zuteil wird — das Absolute
in der Form sinnlicher Gegenwart. Diese idealistische Aesthetik,
und nicht Deweys Naturalismus, macht den zentralen Wert
verständlich, den die Aesthetik für Dewey besitzt. Wer sich gegen
eine religiöse Metaphysik verschließt und zugleich den endlosen
Fortgang wissenschaftlicher und praktischer Mühe unbefriedigend
findet, muß sich zum Ersatz an die Aesthetik klammern. Und so
heißt es in der Tat: Keine Erfahrung hat eine Einheit, wenn sie
nicht ästhetisch ist. Kunst führt nicht zur Erfahrung, sondern
konstituiert sie. Entweder leben wir in individuellen Wahrnehmungen
oder in leblosen Konventionen und Mechanismen. Alle bewußte
Erfahrung ist ästhetische Phantasie (imagination). Und wie bei
Schelling heißt es: Die Kunst ist eine höhere Form der Erkenntnis,
erhöhende Enthüllung einer intelligiblen Welt, Erkenntnis
verklärend in mehr als Erkenntnis. Philosophie beginnt im Wunder
und endet im Verstehen; Kunst geht aus von dem, was bekannt
scheint, und endet im Wunder. Sowohl Philosophie als auch Kunst
sind Flüge der Einbildungskraft; aber weil die Kunst diese in
endlichen Werken verdichtet, gewährt sie dem Wagnis der
Philosophie eine wirkliche Bestätigung. Durch die universale Sprache
der Kunst nehmen wir teil an den offenbaren Beschaffenheiten
unserer gemeinsamen Welt; sie ist die Feier des Lebens in seinem
Gestaltwandel. Sie ist der Blitz, der uns entzündet, wenn wir
praktisch unbelastet sind.

544



Das alles steht im schärfsten Widerspruch zu dem vermeinten
Naturalismus; es wächst nicht aus ihm und ist undenkbar in ihm.

Die naturalistisch-pragmatistische Formel, aus der John Dewey
hofft, seine Aesthetik abzuleiten, ist die immer wieder
eingeschärfte Wechselwirkung zwischen Lebewesen und ihrer natürlichen

Umwelt. Diese Wechselwirkung soll einerseits dazu dienen,
den Abstand des ästhetisch festlichen Menschenlebens vom
organischen Naturleben zu überbrücken, anderseits den andern Abstand
von ästhetischem Lebensgenuß und dem schöpferischen Leben der
Kunst zu beseitigen: Die Wechselwirkung von Lebewesen und ihrer
Umwelt ist die Quelle aller Erfahrung.

Der Organismus befindet sich in einer Umwelt, die ihm teils
abweisend und feindlich, teils entgegenkommend und freundlich
begegnet. Wäre sie nur feindlich und enttäuschend, so wäre ihr
Genuß ebenso unmöglich, als wenn eine vollständige und
ungetrübte Anpassung herrschte. Damit der Mensch zu ästhetischem
Lebensgenuß und zur Kunst komme, muß ihn das Vergangene
und Gegebene nicht mehr bedrücken, und darf ihn auch die
erwartete Zukunft nicht mit Angst und Unruhe erfüllen. Alles
natürlich-organische Leben bewegt sich in Rhythmen, in immer
wiederkehrenden automatischen Vorgängen von Schlaf und
Wachen, von Keimen, Blühen, Reifen, von fragender Erwartung und
antwortender Erfüllung, von vorbereitenden Spannungen,
bereitstellenden Mitteln und Mittelgliedern und befriedigender «Kon-
sumation». Deshalb ist die Kunst in Lebensprozessen vorgebildet,
und deshalb gibt es auch keinen Unterschied zwischen angewandten

Techniken und reinen Künsten. Dieser Unterschied ist von
besitzenden und herrschenden Klassen erfunden.

Wenn der mit tierischem Ernst erstrebte Triumph über die
gegnerische Umwelt, oder wenn die mit tierischem Ernst ver-
zehrfe Glücksgabe der Umgebung auch schon ästhetisch wäre, so
würde es unmöglich sein, die festliche Freude und ihren menschlichen

Ausdruck als ästhetisch von den interessierten
Lebensprozessen zu unterscheiden. Hunde versammeln sich nicht, um
mit Freude einer Katzbalgerei zuzuschauen. Menschen können
aber sogar einen Gewaltmenschen, wie Napoleon etwa, bewundern,

wenn er ein Schauspieler und Zurschausteller ist, auch wenn
sie sich zugleich praktisch vor ihm fürchten oder ihn moralisch
verurteilen. Gewiß, das festlich-besinnliche Leben, die ästhetische
Funktion, ist ganz ursprünglich, sie kommt nicht etwa als
angelernt hinzu. Der ästhetische Lebensgenuß, Freude an der bunten
Erscheinung, ist nicht etwas, das sich reiche Leute leisten können,

35 545



wenn sie zuerst ein Leben lang dafür gearbeitet haben. Gegen dieses
puritanisch-amerikanische Vorurteil hat Dewey einen wunderbaren
Kampf geführt; aber aus seiner naturalistisch-pragmatischen Formel

folgt das alles nicht im geringsten. Man kann den natürlichen
Organismus und seine Leiden und Erfolge mit seiner Umgebung
beklopfen, so lang man will, es springt keine Kunst uüd keine
Aesthetik heraus. Das ästhetische Leben ist ein interesseloses
Wohlgefallen am Interessierenden, eine entspannte Freude am Spannenden,

ein leidenschaftsloses Aufnehmen von Leidenschaften, ein
ernstes Spiel — und nicht ein grausames Katze-Maus-Vergnügen.

Die ästhetische Funktion des Menschen als ursprüngliche
Lebensform entdeckt und mit Nachdruck verteidigt zu haben,
bleibt trotzdem das große Verdienst dieses Teils von Deweys
Aesthetik.

Er sagt auch selbst ganz richtig: Das ästhetische Erlebnis idealisiert

die Beschaffenheit der gewöhnlichen Erfahrung.
Deweys Vorgehen mahnt mich an die von ihm verabscheute

Methode gewisser Theologen, die alle Weltweisheit in Bausch und
Bogen zu verdammen scheinen, nur um sie heimlich dem Wort
Gottes unterzulegen und sie als Wort Gottes auszugeben. Dewey
tut dasselbe mit umgekehrten Vorzeichen: Er verneint alle
Ursprünglichkeit und Eigengesetzlichkeit nichtempirischer Werte,
nur um sie heimlich seinem organischen Naturleben unterschieben

zu können. Das wiederholt sich auch in seiner Philosophie der
Kunst: Gewiß tragen alle Künste zur festlichen Erhöhung des
Lebens bei und sind tot, wenn sie nicht von lebendigen Menschen
aktualisiert werden. Damit sie aber das Leben erhöhen können,
müssen sie selbst einen Ewigkeitszug in sich haben, welcher das
Leben über sich selber hinaushebt.

Und wieder bemerken wir mit Erstaunen, daß Dewey seinen
pragmatischen Maximen zum Trotz gerade die formalen,
nichtvitalen Werte des Kunstwerks klar erkennt und beschreibt.

Das Kunstwerk ist nämlich einzigartig, weil es die sonst
üblichen empirischen Gegensätze von Ich und Nichtich, von Form
und Stoff, von Einzelnen und Allen, von Zeitlichem und Räumlichem

in seiner gediegenen Einheit aufhebt und versöhnt.
Das wirksame Kunstwerk ist nicht dasselbe wie das tote Kunst-

produkt, das aus Stoffen, Farben, Tönen, Wörtern der Umgangssprache

zusammengesetzt wird. Diese physischen Rohmaterialien
werden erst zum Kunstwerk, wenn sie ein spannungsreiches
Leben ausdrücken und bedeuten. Ebenso ist das dargestellte
Leben («subject») nicht gleich der lebendigen Darstellung selbst
(«substance»). Das empirische Leben gibt Anlaß, gibt Farben und

546



Masken her, aber erst, wenn sie sich zu einem neuen, eigenständigen

Rhythmus geordnet haben, werden sie ästhetisch real, werden

sie zum Kunstwerk. Das Werk ist erst vollkommen, wenn
seine einmalige, konkrete Form adäquat erfaßt und verstanden
wird. Die Energie des Kunstwerks lebt in der Synthese von
Beruhigung und Erregung, von Bewegung und Stille. Jedes Kunstwerk

betont entweder mehr den räumlichen oder den zeitlichen
Pol: Aber jedes existiert als ein bewegter Wechsel in sich
gespannter Qualitäten, deren dauernder Charakter bleibt. Es teilt
nicht ein privates Gefühl mit — sich wütend zu äußern, ist keine
Wutdarstellung —, sondern es übersetzt praktische, gefühlsmäßige,

intellektuelle Reaktionen aller Art in eine öffentliche,
allen zugängliche und offenbare Form, die das alles scheint, ohne
es zu sein. Künstlerisch ist ein Werk, wenn es den Mut schonungsloser

Ehrlichkeit hat, aber zugleich die schonende objektive
Formung meistert; während ein künstliches Werk einen unehrlichen
Riß zwischen Vorhaben und Ausdruck aufweist, wenn die
Charaktere des Kunstwerks nur dazu dienen, Mundstücke der
Privatzwecke ihres Urhebers zu sein. Ein ehrliches Werk ist ganz individuell,

aber dank seiner Form auch ganz menschlich universal.
Diese universale Mitteilung ist nicht die Absicht des Künstlers,
sondern kommt seinem Werk zu. Die eigentliche Form konkreter
Einheit muß unterschieden werden von der äußern Form der
Mitteilbarkeit, die gelernt werden kann als Technik. Technik
allein führt zu nichts als leerer Virtuosität. «Kunst ist die größte
geistige Leistung der Geschichte.» «In ihrer Freude lebt die ganze
Kreatur auf.» «Sie stellt die Einheit von Vernunft und Sinnlichkeit,

von innern Erregungen und öffentlichen Handlungen wieder
her.» Sie gibt uns eine qualitative Ganzheit, in der ein unendlicher
Welthorizont mitgeahnt ist.

Von der Kunst zu den Künsten: Es ist ebenso falsch, wie Croce
alle Künste zusammenlaufen zu lassen, als ihre fließenden Ueber-
gänge zu mißachten. Jede Kunst hat einen durch ihr Medium
vorgeschriebenen Mittelpunkt, wo sie ihr Bestes leisten und
ausdrücken kann, was andern Künsten mit andern Media so
auszuprägen versagt ist.

Die Mittel und Rohmaterialien der Künste werden zu Media,
wenn das qualitative Ganze, das beabsichtigt ist, von vornherein
in diesen und keinen andern Qualitäten erdacht ist; das Medium
beherrscht dann von Anfang an den schöpferischen Vorgang und
bleibt nicht nur ein Mittel zum Zweck, wie andererseits ein
Rohmaterial Mittel zu einem industriellen Prozeß ist:

So schließt die Architektur die Zwecke des Wohnens, des Ar-

547



beitens und des Versammeltseins mit den großen Massen anorganischer

Natur zusammen und errichtet sprechende Monumente
sozialen Daseins;

so verleiht die Bildhauerei der organischen Existenz des
Menschen Größe und Würde, ein Abglanz derjenigen Unsterblichkeit,
wie sie Sterblichen gebührt;

so verschmilzt die Malerei natürliche und menschliche Szenen
mit der Stimmung des Augenblicks und drückt im eigentlichen
Wortsinn eine Weltanschauung aus;

so tönt die Musik, als ob sie vom Gefühl bewegt wäre, und
erregt durch den Naturlaut den Zusammenprall und die
Auflösungen unendlicher Strebungen;

so befreit das Dichterwort die Sprache aus praktischer
Konvention und läßt die Einbildungskraft die ganze Welt der
natürlich-menschlichen Erfahrung beschwören.

Was Dewey in allen diesen Künsten sieht, ist eine symbolische
ideale Einheit von Seele und Leib, die auf eine ewige und
ungebrochene Einheit des Seins hinweist; was alles von seinem
gemeinten Naturalismus ebensoweit entfernt ist, als es andererseits
von der Aesthetik des dialektischen Idealismus kaum zu
unterscheiden ist. Wissenschaftliche Sprache besteht in abstrakten
Zeichen, die immer auf zu lösende Aufgaben vorausweisen, wie etwa
ein Straßensignal Anweisungen zum Handeln gibt. Die Wissenschaft

ist so in einen unaufhörlichen praktischen Prozeß verflochten,

der an keiner Stelle Vollendung gewährt. Die Kunst dagegen
redet nicht über eine Sache, sondern ist die Sache selbst, indem
sie sie darstellt in einem Ganzen, das sich selbst genügt und qualitativ

als Ganzes sich selber aufbaut. Die Kunst rettet die konkrete
Qualität des Lebens vor der abstrakten quantitativen Formel der
Wissenschaft. Das heißt natürlich nicht, daß der Künstler nicht
auch denke; aber der Künstler denkt konkret in den Termini seines
Mediums.

So wenig die Kunst intellektualistisch ist, so wenig ist sie praktisch,

wenn wir unter «praktisch» Handlungen verstehen, die um
solcher Zwecke willen verfolgt werden, die der Handlung selber
äußerlich sind. Und was anders sollen wir uns unter «praktisch»
denken? Praktische Handlungen haben ihre Konsequenzen immer
außer sich! Die künstlerische Schöpfung trägt ihre Konsequenzen
und ihren Sinn im Gegensatz zur praktischen Handlung in sich
selber. Sie ist selige Gegenwart, während die praktische Handlung
immer auf eine erst zu erreichende Zukunft gerichtet ist.

Und wie sie nicht praktisch ist, so ist sie auch nicht moralisch.
Nichts Menschliches ist ihr fremd oder ihrer unwürdig. Die Poesie

548



kritisiert das Leben nicht direkt, sondern durch lebenswahre
Darstellung, die sich nicht an Richter, sondern an mitfühlende und
phantasiebegabte Menschen richtet. Gerade durch diesen unschuldigen

Gleichmut gegenüber moralischen Zensuren von gut und
böse übt die Kunst ihre befreiende und vereinigende Macht aus.

Indem sie die Menschen ihr ewig Menschliches in zeit-räum-
licher individueller Konkretheit erleben läßt, erweitert sie unsern
Horizont, läßt uns andere Erfahrungs- und Lebenskreise kennen
und schätzen lernen, schmelzt sie Schranken, die sonst zwischen
unmitteilsamen Sekten und Gruppen und Klassen und Völkern
bestehen. Sie wirkt an dem Gewebe menschlicher Einheit durch die
Kontinuität der Geschichte und durch die geographische
Ausbreitung auf der Erde. Erst durch die Kunst wird der Mensch
wahrhaft menschlich. In ihr und durch sie lernt er menschlich
fühlen. Einzig durch die Denkmäler der Kunst bleiben uns auch
vergangene Völker und Kulturen lebensnah.

Wer Schönheit so trefflich zu erkennen und darzustellen weiß,
wird auch für die Häßlichkeit einen geschärften Blick haben. Das
Buch über «Kunst und Erfahrung» endet mit der Verurteilung der
häßlichen, widerwärtigen Auswüchse der Maschinenzivilisation.
Der Aufschwung in ästhetischem Sinn und künstlerischem Schaffen
in den Vereinigten Staaten darf Deweys Aesthetik dankbar als
bahnbrechend anerkennen.

549


	John Deweys Aesthetik

