
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 8

Artikel: Der Christ in der geistigen Krise der Gegenwart

Autor: Schröder, Rudolf Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758676

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER CHRIST IN DER GEISTIGEN KRISE
DER GEGENWART

Von Rudolf Alexander Schröder

Es geht mir mit unserm Thema, wie es mir schon mit andern
gegangen ist. In jedem steckt eine Fragestellung. Und da mag es
zunächst aussehen, als sei diese Fragestellung eine einfache, eine
selbstverständliche, und es müsse sich ohne weiteres eine
entsprechende Antwort finden lassen. Sieht man näher zu, so fühlt
man sich wieder einmal mit der Nase auf das Erfahrungsgesetz
gestoßen, nach dem grade alles Einfache, alles Einfältige die größte
Vielfalt in sich schließt. Der Grundbegriffe, der Grunderfahrungen
sind wenige, und die Möglichkeit scheint zu bestehen, daß man
auch von diesen Grundgesetzen immer noch das eine oder das
andre unter ein anderes, übergreifendes subsummieren könne. So
sieht es nach der einen Seite hin aus. Auf der andern gelangen
wir in die Welt der Abwandlungen, Umwandlungen, Verflechtungen

und Durchdringungen, und da sehen wir uns alsbald einer
schier unendlichen Vielfalt gegenüber. Im Widerspiel von Freiheit
und Gesetz, Willkür und Notwendigkeit gewinnt jede ihrer Formen
ein Dasein eigenen Rechtes, das wiederum ein wandelbares, mithin

vergängliches bleibt. Und so finden wir uns, wo immer wir von
anscheinend einfachen und eindeutigen Ausgangspunkten her auf
das gelebte Leben blicken, vor einer unauszählbaren Vielfalt immer
neuer Fragen und Forderungen.

Schon wenn ich unser Thema nur so obenhin ansehe, stellen
sich mir gleich zwei Fragen. Die erste würde lauten: Was ist das,
«der Christ», was ist das überhaupt: «ein Christ»? Es leuchtet ein,
daß das eine keineswegs auf die leichte Achsel zu nehmende Frage
ist. Wir wollen uns ihr gegenüber bescheiden, wollen sie, wiewohl
das immer wieder geschehen muß, heut nicht ausdrücklich von der
Bergpredigt her stellen, auch nicht von jenem geheimnisvollen
Senfkorn des Glaubens und Vertrauens her, das nach Jesu Wort
mächtig sein würde, Berge zu versetzen. Wir wollen in der Erkenntnis

unsrer Schwäche vom Christen reden als von dem Menschen,
der unsrer eigenen Erfahrung geläufig ist, dem der's immer noch
nötig hat zu beten: «Ich glaube, lieber Herr, hilf meinem Unglauben!»,

der aber doch weiß, daß er einen Herrn hat, sitzend zur
Rechten Gottes, einen Herrn, dem er verantwortlich ist, so ver-

467



antwortlich, daß alle Gestalten, in denen irdische Verantwortlichkeit

an ihn herantritt, nur Formen der einen großen, unabweisbaren
Verantwortlichkeit sind vor ihm, der einmal kommen wird, zu
richten die Lebendigen und die Toten.

Antworten wir derart auf unsre Frage, so tritt, wie mich dünken
will, der zweite Teil unsres Themas und mithin die Frage, die wir
an ihn zu richten hätten, in ein eigentümliches Zwielicht. Was hat
es auf sich mit dem, das in ihm die geistige Krise der Gegenwart
genannt wird? Zunächst das Wort «Krise». So wie wir's im
allgemeinen brauchen, haben wir's aus der Sprachwelt des Arztes.
Er bezeichnet mit ihm den Zeitpunkt, in dem sich's entscheidet, ob
eine Krankheit überwunden wird, oder ob sie Meister bleibt und
den von ihr Befallenen zum Tode führt. — Das Wort hat Schule
gemacht. Wir reden seit langem von Krisen aller möglicher Art,
politischen, wirtschaftlichen, Vertrauenskrisen und so weiter. Und
da wir nun zu erkennen meinen, daß es bei allen solchen mehr oder
minder praktischen Krisen sich nicht bloß um nackte Pragmatik
handle, sondern daß dem allen ein Geistiges zugrunde liege oder
doch beiwohne, reden wir zusammenfassend von einer geistigen
Krise.

Wir könnten übrigens auch von einem andern Ausgangspunkt her
zum Begriff der geistigen Krise gelangen. Den der Vertrauenskrise
haben wir gestreift. Sie kann einen ganz persönlichen Charakter,
kann Ursachen in einem gestörten Verhältnis von Mensch zu
Mensch haben. Lüge kann sich eingeschlichen haben, wo man
Aufrichtigkeit voraussetzte, böser Wille, wo man guten Willen
vermutete.

Wo von einer allgemeinen Vertrauenskrise geredet werden muß,
wo der Vorwurf der Lüge und des bösen Willens von Partei zu
Partei, von Wirtschaftsblock zu Wirtschaftsblock, von Stand zu
Stand, von Staat zu Staat erhoben wird, und innerhalb der
allgemeinen Verwirrung nur noch das Schlagwort, nur noch der
Trommelruf der Propaganda ihrer Wirkung sicher sind, da pflegt, was
wir «geistige Krise» nennen, sich als unmittelbare Folge einzustellen.

Das Geschick der Staaten scheint einer Katastrophe
zuzutreiben, Sorgen, Unsicherheit herrschen in allen Lagern. Vielleicht
wäre noch alles zum Guten zu lenken; die theoretische Möglichkeit
leugnet kaum jemand. Aber wo sind die Männer, deren Scharfblick,
Tatkraft und Geschick die verworrenen Fäden schlichten und
Lösungen erzwingen würden, die allen entscheidenden Ansprüchen
so weit gerecht werden, daß ein friedliches Mit- und Nebeneinander
der Nationen, Völker, Stämme und Landschaften das von allen
begrüßte Ergebnis wäre? Mit dem Wirrwarr der wirtschaftlichen, der

468



ständischen und der übrigen Gemeinschaftsinteressen steht es ähnlich.

Auch hier sehnt sich jeder Vernünftige nach gerechtem
Ausgleich, aber das Losungswort, das ihn erzwingen, das Allheilmittel,
das einen Dauerzustand des Vertrauens und Zusammenwirkens
herbeiführen und solchergestalt alle dem Menschen an die Hand
gegebenen Möglichkeiten einer wünschbaren Gestaltung seines
Erdendaseins zu voller Wirkung bringen würde, dies Allheilmittel
wird nicht gefunden.

Da folgt denn auf die Vertrauenskrise die geistige. Der Mensch,
der seine Vernunft, auf die er doch mit vielem Recht stolz ist, und
auf deren Hilfsbereitschaft er in so manchem Fall hat bauen dürfen,
nach allen Seiten um Mittel ausgeschickt hat, die einer immer näher
drohenden Gefahr im letzten oder vorletzten Augenblick wirksam
begegnen würden, sieht immer wieder, wie diese Vernunft mit
leeren Händen zurückkehrt. Kann sein, daß die Hände scheinbar
gefüllt sind. Aber der Schein trügt. Immer von neuem zeigt es sich,
daß die angebotene Arzenei vielleicht eine momentane, eine
täuschende Linderung bewirke, daß ihr jedoch die Durchschlagskraft
und die dauernde Wirkung des echten Heilmittels fehle. — Kein
Wunder, wenn einer da anfängt, seinem ganzen Besitz an vernünftiger

Erfahrung zu mißtrauen, wenn er zugleich mit den neuesten
Fehlgeburten seiner unzureichenden Einsicht auch das älteste
ererbte Geistesgut der Väter und Vorväter über Bord werfen möchte?
Keine noch so erprobte Grundlage und Richtschnur geistigen und
damit zugleich sittlichen Verhaltens dünkt ihn gegenüber den Nöten
und Zweifeln, die ihn von allen Seiten bedrängen, noch mit dem
Trost unfehlbarer Gewißheit begnadet. Die Schlagworte der
Afterpropheten dünken ihn Steine, sein eigenes vergebliches Raten und
Rätseln dünkt ihn Sand für Brot.

Geistige Krise. Auf ihrem Höhepunkt wird sie zur Krise des
Geistes selbst. Der Mensch fängt an, dem zu mißtrauen, den er
bislang als höchstes und über allem andern gültiges Regulativ nicht
nur seines Erkennens und Wissens, sondern auch seines Handelns
und Empfindens, noch höher hinauf als den creator spiritus, den
Schöpfer Geist, verehrt hat. Mit allen übrigen Krön- und
Thronrechten seiner bisherigen Welt, will er auch ihm das seine
absprechen. Er, der Mensch, der sich so lang als Erbe und Träger des
Geistes und seiner Sendung gefühlt hat, fängt an, sich als Atom
unter Atomen in einer Welt ohne Mitte, Sinn und Ziel zu empfinden.

Um des Lebens willen hatte er sich ehedem als einen Diener
am Geist gekannt und sich um dieses Dienstes willen selber in
Ehren gehalten. Nun fragt er sich, ob das Leben, das menschliche
wie das allgemeine, solchen Dienstes und solcher Ehren wert sei, ob

469



solcher Dienst am Leben um des Lebens willen in irgend einem
unanfechtbaren Sinn fruchte. Ist doch nun unversehens in einer
grauenvollen Verwandlung das Leben selbst aus dem Inbegriff alles
Erstrebenswerten zum Schreckbild aller Schreckbilder geworden,
schrecklicher unter Umständen als der Tod.

Krise des Geistes: daß solche Krisen den Weg der Menschheit
seit je begleitet haben, wissen wir durch uralte Zeugnisse. Aus
fernen Jahrtausenden herüber tönt das Wort, es sei dem Menschen
besser, nie geboren zu sein. Selbst im Räume der heiligen Schrift
vernehmen wir es aus einem so alten Buch wie dem Buch Hiob.
Noch eines aber wissen wir, und zwar dies, daß solche Krisen des
Geistes immer eintreten, wo der Mensch gemeint hat, er selber solle
und dürfe der Ersteller und Verwalter seines nur auf ihn als seine
lebendige, Maß, Zahl und Gesetz gebende Mitte bezogenen Kosmos
sein, nicht also etwa nur als Treuhänder, sondern als selbstverantwortlicher,

recht- und pflichtmäßiger Besitzer, Verwalter und
Organisator seiner eigenen Belange und Bedürfnisse. Das gibt dann
jedesmal eine Ausfahrt mit tausend Segeln, der nicht einmal die
Rückkehr auf gerettetem Kahn entsprechen wird. Denn inzwischen
hat sich dem wagelustigen Abenteurer auch das Bild seiner Welt
auf fürchterliche Weise verändert, und zwar in einer zwiefachen
Verwandlung. Sie ist ihm zum Meer geworden ohne Ufer und
Hafen, zum Meer, in dem der Schwimmer zuletzt hilflos ertrinkt.
Auf der andern Seite ist sie ihm zum Gefängnis geworden, aus dem
selbst der Tod keinen wirklichen Ausweg zu zeigen vermöchte.

Daß auch unsre Gegenwart eine solche Zeit der Krise sei, leidet
keinen Zweifel. Und auch dies leidet keinen Zweifel, daß es sich in
ihr um eine Krise der Verlassenheit und Verlorenheit vor einem
unverhofft und schrecklich veränderten Aspekt unsrer gesamten
Welt handelt, Krise wahllosen Irrens, ergebnisloser Fehlschlüsse,
kurz, des Hin- und Hergeworfenseins in einer Windsbraut von
Problemen, deren Zahl Legion ist, und deren jedes einzelne erkannt
und gelöst sein will, bevor vom Menschen her für den Menschen
das Ganze auf den gemeinsamen Nenner gebracht werden könnte,
der dann gleichsam der Archimedische Punkt wäre, von dem aus
neue, fruchtbare Ordnung in dem heillosen Wirrwarr sich anbahnen
würde. Wahrhaftig eine Aufgabe, die über Menschenkräfte geht,
vor der der Mutigste verzagen und nur der Träumer und Phantast
wähnen mag, er behalte angesichts ihrer den Kopf oben.

Dieser geistigen Krise und ihrer ebenso unleugbaren wie bedrohlichen

Gegenwart stellt unser Thema den Christen gegenüber, einer
Gegenwart also, von deren Schrecken und Gefahren, auch wenn die
Menschen sie beschweigen wollten, die Steine unsrer zerstörten

470



Städte Zeugnis geben würden. Er wird dieser Gegenwart doch wohl
gegenübergestellt als einer, von dem man meint annehmen zu dürfen,

er sei in ihre Netze und Schlingen nicht so hoffnungslos
verstrickt wie andere, einer, von dem man annimmt, er habe von Amts
und Berufs wegen — Beruf im Sinne von Berufung gedeutet —
ein eigenes Wissen um die tausend Fragen dieser Gegenwart, auch
wohl eine eigene Antwort auf jede von ihnen, ja, er besitze vielleicht
die Springwurzel, die in der Hand des Begnadeten nicht nur die
oder jene Pforte zu öffnen vermöchte, sondern vor allem die eine,
hinter der die Urfrage, die erste und letzte, all jener Fragen und
damit zugleich ihre Antwort verborgen wäre.

Die Vermutung besteht grundsätzlich zu Recht, woanders Jesus
Christus ist, was er von sich gesagt hat: der Weg, die Wahrheit und
das Leben, woanders er wirklich der ist, von dem der erste Petrus-
Brief sagt: «Alle eure Sorge werfet auf ihn; denn er sorgt für
euch.» — Aus dieser Gewißheit heraus habe ich wohl hie und da
unter Freunden gesagt, angesichts der Krise, die ja keine von heut
und gestern ist, sondern in deren von Bestürzung zu Bestürzung,
von Ratlosigkeit zu Ratlosigkeit voranschreitenden Ablauf wir alle,
auch die älteren, schon hineingeboren sind, könne nur der Christ
sich noch ernstlich und herzlich freuen.

Angesichts ihrer? Warum nur angesichts ihrer? Warum nicht
auch angesichts aller und jeder, auch in einer Gegenwart, die noch
ärger wäre als alle Krisen, durch die jeder von uns schon hindurchgegangen

ist? Die Frage bringt mich auf das Zwielicht, in dem, wie
vorhin gesagt, für den Christen die Zusammenordnung der Begriffe
geistige Krise und Gegenwart steht. Zwielicht ist vielleicht nicht
ganz der passende Ausdruck. Fassen wir schärfer zu, so müssen
wir sagen, für den Christen gewinnen beide Worte eine sehr
bedeutungsschwere Transparenz. Sie werden durchsichtig, und hinter
beiden erscheint dann etwas unendlich viel Wesenhafteres,
Wirklicheres und Wichtigeres als das, was sie im gewöhnlichen Gespräch
zwischen Mensch und Mensch zu sagen und zu bedeuten haben.
Möglich sogar, daß beide Worte, «Krisis» und «Gegenwart» zu der
Springwurzel gehören, von der eben die Rede war, möglich, daß
beide zusammen diese Springwurzel selber sind.

Krisis: das Wort kommt aus dem Griechischen und heißt dort
Gericht, Urteil des Krités, des Richters. Demnach wird in
übertragenem Sinn auch die Krisis der Krankheit aufgefaßt als das

Urteil, das gültige, über ihren Ausgang. Demnach geht auch das,
was wir politische, wirtschaftliche, Vertrauenskrise und dann
zusammenfassend geistige Krise genannt haben, auf ein Urteil zu und
zwar wieder auf ein gültiges, ein endgültiges, soweit von derlei in

471



der vergänglichen und vergehenden Menschenwelt die Rede sein
kann. — Nun wissen wir aber alle, welche Rolle die Worte Krisis
und Krités, die Worte Gericht und Richter, in der Schrift spielen.
Wir haben schon vom Herrn Christus gesagt, er sei der, der kommen
wird zu richten die Lebendigen und die Toten. Die gängige
Vorstellung verlegt dies richterliche Kommen in eine unbestimmte
Zukunft. Aber immerhin redet sie wenigstens unter uns Deutschen
von dieser Zukunft mit einem seltsamen Wort. Sie nennt sie den
«jüngsten Tag». Jüngster Tag? Ja, ist denn nicht jeder Tag, den wir
erleben, nicht jede Stunde, jede Minute, in der wir stehen, schon
dem baren Wortsinne nach unser jüngster Tag, unsre jüngste
Stunde, unsre jüngste Minute? In jeder von ihnen, immer wieder,
immer von neuem stehen wir vor dem allwissenden, allsehenden
Antlitz unsres Richters und Herren.

Wer dem Gedanken ernstlich nachhängt, für den gewinnt doch
auch das Wort Gegenwart in unserm Zusammenhang ein ganz
anderes und neues Gesicht. Gegenwart: man kann, ja, man muß von
ihr sagen, der Mensch rede zwar viel und gern von ihr als von einer
zeitlichen Kategorie. Als solche mag sie ihn sogar ungeheuer wichtig
dünken, wichtiger als alles Gewesene und Künftige. Aber bei
näherem Zusehn zeigt es sich doch, daß er diese Kategorie Gegenwart

ebensowenig besitze, das heißt festhalten und feststellen
könne wie etwa auf anderm Gebiet den mathematischen Punkt, von
dem auch viel die Rede ist, ohne daß seine Anwesenheit im Raum
nachzuweisen wäre. Der Mensch geht aus seiner Vergangenheit in
die Zukunft. Der Schritt hinüber gehört zu gleichen Teilen beiden
Kategorien an; die Grenze Gegenwart, die theoretisch dabei
überschritten wird, bleibt auch für die feinste Zeitmessung unfeststellbar.

— Und doch haben wir das schöne, das sinn- und beziehungsreiche

Wort Gegenwart nicht von ungefähr; nur blickt es, wenn
wir seinen eigentlichen Sinn uns zueignen möchten, nicht dahin, wo
wir ihm für gewöhnlich seinen Ort zuweisen, nämlich in unsre
Erdenwelt und Erdenzeit, sondern es blickt aus ihnen hinaus dahin,
wo nun wirklich sein Haus steht, sein unvergängliches.

Mit andern Worten: es gibt eine Gegenwart, aber sie ist nicht
unser oder doch nur insoweit unser, insoweit wir ihrer als die im
ständigen Gericht jedes gelebten Augenblicks vor ihr Gerechtfertigten

teilhaftig werden: Gottes, des Allgegenwärtigen, Allgegenwart,
durch die und in der alles Lebendige lebt und west, an der vorüber
und durch die hindurch wir zu vergehen meinen, ohne doch jemals
aus ihr herauszufallen. Wir haben einen andern, einen höheren
Namen für diese Gegenwart dessen, der da war, der da ist, und
der da sein wird, der er war und ist: wir nennen sie Ewigkeit. —»

472



Aber nicht davon möchte ich jetzt reden, sondern noch einmal auf
unser Bild von der Springwurzel zurückkommen. In unserm Wissen

von dem unablässigen Gericht jedes Augenblicks nicht nur über
jede unsrer Taten, sondern über jeden unsrer Gedanken, nicht nur
über jeden unsrer Gedanken, sondern über jeden noch so tief
verborgenen Beweggrund und Anlaß unsrer Gedanken vor der ewigen
Gegenwart unsres Schöpfers, Herren und Richters in Jesu Christo
haben wir Christen in der Tat den Schlüssel zu allen Fragen unsres
Lebens, den auf seinen irdischen Verlauf und Vollzug wie den auf
seine ewige Geltung bezüglichen. Er ist freilich kein leicht und
bequem zu handhabendes Instrument, dieser Schlüssel. Man könnte
von ihm in Rücksicht auf den Handhabenden sagen, was der
Hebräerbrief vom Wort Gottes sagt, er sei schärfer denn kein
zweischneidig Schwert.

Noch eins wäre von diesem Schlüssel zu sagen, und zwar etwas
sehr Merkwürdiges, etwas nun wieder in sich selbst sehr
Aufschlußreiches. Was ich meine, ist die erstaunliche Tatsache, daß die
Springwurz, von der die Rede ging, zwar grundsätzlich dem, der
sich ihrer zu bedienen weiß, alle Pforten aufschließt, hinter denen
sich die tausend und abertausend Rätselfragen unsrer beständig
wechselnden irdischen Gegenwarten verbergen, daß aber jeder
einzelne hinter diesen Pforten eine nur auf ihn allein zugeschnittene,
nur für ihn allein bestimmte, nur von ihm allein zu verstehende und
zu rechtfertigende Antwort findet. Mit andern Worten: der
verlockende und verfängliche Terminus «Gleichschaltung» hat im
Vokabular unsres Gottes und seines Herrn Christus keinen Raum.
Unser Vater im Himmel ist nicht der Richter über irgendeine
anonyme Masse, der wir schänden- oder ehrenhalber den Namen
Menschheit geben mögen, und wenn unser Herr in die Welt gekommen

ist, auf daß alle, die an ihn glauben, nicht verlorengehen,
sondern das ewige Leben haben, so meint dies «alle» wieder nicht
irgendeinen verblasenen Allgemeinbegriff, sondern dich und mich
und mit uns jeden einzelnen nach seiner ihm von Gott verliehenen
besonderen Wesensart. Gottes Gegenwart über und in der Welt hat,
soweit wir da mit im Spiele sind, nicht mit irgendeinem für uns
unergründlichen Konglomerat von Spiralnebeln oder dergleichen
zu tun, sondern mit dir und mir und unsrer persönlichen Bestimmung,

und so ist auch sein ewiges Vaterhaus kein indifferentes
Massenquartier; es hat viele Wohnungen, für jede seiner Kreaturen
eine eigene.

Ich darf hierzu bemerken, daß ich mit diesen Feststellungen —
denn es sind Feststellungen — in keiner Weise an das Recht der
Kirchen Jesu Christi auf Erden zu rühren gedenke, das sie er-

473



mächtigt und nötigt, von ihren Gläubigen auf bestimmten, genau
umrissenen Punkten Einmütigkeit des Bekenntnisses und der
Gesinnung zu fordern. Das steht auf einem besonderen Blatt, und ich
darf diesbezüglich nur sagen, daß ich mich bemühe, in allen
derartigen Fragen mich selbst als einen treuen Sohn meiner lutherischen

Kirche zu bewähren. Aber darüber hinaus weiß ich auf das
gewisseste, daß das Letzte und Eigentliche meines Glaubensstandes
immer letztlich ein Eigentliches sein und bleiben wird und muß,
nämlich das ganz persönliche Verhältnis meines auf jedem Punkt
fehlbaren und irrenden Glaubens und Vertrauens zu der unfehlbaren

Gnade und Liebe dessen, von dem ich gewiß bin, daß er für
mich persönlich den Tod erwählt und erlitten hat, wie er auch mich
ganz persönlich im Geheimnis der Taufe und Eucharistie seiner
helfenden und heiligenden Gegenwart versichert.

Worauf es mir hier ankommt, ist die Erkenntnis, daß aus dem
Wissen um die ganz persönliche Gebundenheit jedes Einzelnen an
das unablässige Gericht und die unaufhebbare Gegenwart dessen, in
dem allein alles ewige Wesen und alle ewige Wirklichkeit unsrer
Welt Ursprung und Ziel hat, ein helles Licht fällt auf ein Wort Jesu,
das mich eines der entscheidendsten dünkt für das Verhalten des
Christen in allen denkbaren Krisen aller ersinnbaren Gegenwarten
seines irdischen Lebens und Wandels. Es ist das Wort: «Richtet
nicht, auf daß ihr nicht gerichtet werdet.»

Für den, der weiß, daß er während seines Erdenlebens in einer
ständigen Krisis, einem ständigen Gericht steht vor der ewigen
Gegenwart Gottes und Jesu Christi, der weiß, daß angesichts dieser
Gegenwart jede neue Minute seines Erlebens, jeder neue Schlag
seines Herzens den Anbruch eines neuen, jüngsten Tages bedeutet,
der überdies weiß, daß jenes Gericht nicht nach Art irdischer
Rechtsetzung und Rechtsprechung vor sich geht, bei der es oft genug
heißen muß: fiat justitia, pereat mundus, sondern daß es das Gericht
des allmächtigen und allwissenden Schöpfers und Vaters Himmels
und der Erden ist, der jedes seiner Kinder und Geschöpfe ganz
persönlich nach den ihm insbesondere verliehenen oder vorenthaltenen

Gaben, den ihm und ihm allein gewiesenen oder geweigerten
Möglichkeiten richtet; und wer schließlich weiß, daß dies ständige
Gericht, in dem er steht, als das Gericht des Heiligen über den
Unheiligen, unweigerlich ein Gericht zum Tode und nicht zum Leben
sein würde und müßte, daß aber dennoch Gottes ewiges Erbarmen
in Christo Jesu die Brücke geschlagen hat, auf der unser Herr und
Richter auch unsern Glauben mit all seiner Schwäche, seiner Fehl-
barkeit, seinen Aengsten, Verwirrungen und Mißverständnissen mit
sich hinauf und hinüber führen kann und will in das heilige Licht

474



und den ewigen Frieden seines Wegs, seines Lebens und seiner
Wahrheit: wer das alles weiß und diesem Wissen nicht nur mit
seinem Verstände, sondern mit dem Herzen seines Herzens anhängt,
wer in diesem Wissen lebt und webt, für den werden alle Krisen
und Richtbarkeiten dessen, das wir im gewöhnlichen
Sprachgebrauch unsre irdische Gegenwart nennen, ein ganz andres Gesicht
bekommen.

Das können nun kleine, und wie man so sagt, unwesentliche
Krisen und Richtbarkeiten, es können große und folgenschwere
sein. Der Christ wird keiner seine Teilnahme verweigern, wird von
keiner sagen, er habe nichts mit ihr zu schaffen. Er ist ja kein
Mensch, der sich in eine erträumte Reinheit und Heiligkeit zurück-
ziehn und etwa in diesem Sinne der schnöden Welt Valet sagen
dürfte oder gar sollte. Er ist im Gegenteil einer, den unter allen
Umständen alles, was um ihn her in dieser Welt vorgeht, ganz nahe,
ja aufs allernächste angeht, weil er sich allem in brüderlicher
Gemeinschaft und Liebe verpflichtet und verschuldet weiß.

Und doch werden all das viele Geschehen und all die vielen
Fragen, vor die er sich gemeinsam mit seinen Menschenbrüdern
gestellt weiß, ein andres Gesicht für ihn bekommen haben. Die
zeitliche Problematik, von der wir hier reden, wird, auch wenn er in
Hoffnung oder Befürchtung, in Zustimmung oder Widerspruch noch
so leidenschaftlichen Anteil an ihr nimmt, für ihn zu einer, bildlich
gesprochen, vordergründigen Angelegenheit geworden sein. Hinter
dem allen und über dem allen weiß er den Lenker und Richter
aller Welt, dessen Urteil über jenen Umtrieb und jenes Geschehen
längst gesprochen ist, bevor einer von uns auch nur zu der geringsten

der ihm begegnenden Fragen seine Menschenmeinung, sein
Menschenurteil gebildet und etwa einen entsprechenden Gerichtsbeschluß

gefaßt hat.
Schon von daher wird es ihm deutlich werden, was es mit dem

Wort: «Richtet nicht», auf sich habe. Denn nun weiß er, daß jeder,
der sich hier unten gegenüber menschlichen Verfehlungen und
Irrtümern das Amt des Richters im vollen, furchtbar strengen Sinn des
Wortes zuspricht, des großen, des ewigen Richters über ihm
vergessen, ja, daß er sich von ihm losgesagt hat. Da steht er nun freilich
selber im Gericht, das dann nur Gericht zum Tode sein kann.

Noch eins ist hier zu erwähnen und zu erwägen. Der Christ, der
sein Leben vor der ständigen Gegenwart Gottes in Jesu Christo
führt, wird wie in allen Dingen seines täglichen Wandels so auch
in den Fragen seiner jeweils mehr oder minder deutlich in einer
Krise befindlichen Gegenwarten, keine Meinung von Mensch zu
Mensch vorbringen, keinen Schritt von Mensch zu Mensch tun, über

475



die er nicht vorher, so gut er's vermag, mit seinem Herrn ins reine
gekommen wäre. Nun, eben in diesem «so gut er's vermag» steckt
beides, die Begründung und die Ermöglichung der so verschiedenen
Aeußerungen und Verhaltungsweisen, denen wir auch unter Christen

hinsichtlich der jeweils kritischen oder aktuellen Probleme
des Tages und seiner Gegenwart begegnen.

Da kann es beispielsweise geschehen, daß der eine begeistert den
Ausführungen des Präsidenten Niemöller zur Frage der Remilitarisierung

zustimmt, während den andern sein christliches Gewissen
auf die Seite der Bundesregierung stellt. Da kann der eine aus
christlicher Ueberzeugung für die Rechte des Besitzes und der
Autorität eintreten, während der andere meint, kommunistische
Doktrinen und christliche Lebensführung seien, recht verstanden,
einander nahe verwandt. Der eine mag sich allen möglichen
Verbänden zur Herbeiführung eines, wie man so sagt, ewigen Friedens
und brüderlicher Vereinigung aller Menschen auf Erden mit der
Inbrunst des Eiferers anschließen, der andre wird vielleicht trotz
aller christlichen Bruder- und Friedensliebe nicht vergessen können,

daß ein altes, dunkles Gesetz über der Schöpfung noch nicht
aufgehoben ist und auch wohl, solange diese Weltzeit währt, keine
Aussicht hat, aufgehoben zu werden, das Gesetz, nach dem jede
Kreatur ihr eigenes Dasein aus dem Tod und der Vergängnis
anderen Lebens fristet. — Wird auch vielleicht der eine meinen, alle
Einrichtungen und Ordnungen unsrer Kirchen, die hierarchischen
wie die gottesdienstlichen, die caritativen wie die pädagogischen,
müßten mit der neuen Zeit einer Erneuerung unterzogen werden;
ein andrer wird urteilen, es bleibe besser alles beim alten, und beide
nach bestem Wissen und Gewissen.

Da hätten wir ein paar von den unzähligen Fragen und
Antworten, die in der Krise der Gegenwart einander gegenüberstehen.
Wo in der Welt solch anscheinend unvereinbare Gegensätzlichkeiten

aufbrechen, wo Meinung gegen Meinung, Wille gegen Wille,
Ziel gegen Ziel, meinetwegen Ideal gegen Ideal lediglich von Mensch
zu Mensch, von Gemeinschaft zu Gemeinschaft, von Interessengruppe

zu Interessengruppe oder von Volk zu Volk verfochten werden,

wo dieser Austrag lediglich in einer Welt irdischer Gegenwarten

und ihrer zeitlichen und vergänglichen Krisen und Kriterien
gesucht und verstanden wird, da kommt es zu den harten, von
gegenseitigem Haß und gegenseitiger Mißachtung gefärbten
Richtersprüchen, da kommt es zu der rücksichtslosen Exterminierung
mißbeliebiger Institutionen und Personen und zu noch Aergerem.
Wir alle wissen davon aus der Krise unsrer Gegenwart, wissen uns
von dem allen in der noch fortdauernden und sich immer wieder

476



erneuernden und verschlimmernden Krise des Heut und Morgen
weiterhin bedroht.

Der Herr Christus hat auch davon gewußt. Er hat gewußt, daß
er in seiner Menschwerdung und in seinem Erdenwandel auch eine
irdische Krisis in eine irdische Gegenwart getragen habe, und zwar
eine mit allen Folgen, derer wir eben gedacht. So hat er denn seinen
Jüngern auf den Kopf zusagen können: «In der Welt habt ihr
Angst.» Damit hat er auch unsre Angst legitimiert. Er weiß, daß
wir Ursache haben, uns zu fürchten vor der Dummheit, dem Irrtum,
der Verkehrtheit und dem Eigensinn unsrer selbst und unsrer
Mitmenschen, und nicht nur davor, sondern vor Aergerem, vor der
Macht des Bösen in der Welt, unsrer Welt und ihren geistigen
Krisen, die immer danach streben, praktische Krisen zu werden,
praktisches Gericht, Gericht zum Tode des andern. Wir haben wahrlich

keinen Anlaß, zu zweifeln an der Macht und List, die das grausame

Rüstzeug des Widersachers sind, haben keinen Anlaß, daran
zu zweifeln, daß er's grimmig ernst meint.

Dagegen steht Jesu «Seid getrost, ich habe die Welt überwunden.»
— Auch dies Trostwort aller Trostworte enthält für mich einen Hinweis

auf das «Richtet nicht». Nicht als der Richtende, als der
Liebende hat unser aller Herr die Welt überwunden. Er, der
Fleischgewordene, ist nach seinem eigenen Wort nicht in die Welt gesandt
worden, daß er die Welt richte. Das Richteramt, das überweltliche,
gehört ihm als dem, der von Anfang war, dem Logos, dem Schöpfer,
dem zu Gottes Seite Erhöhten. Das ist ein Unterschied, den wir wohl
ins Auge fassen, wohl beherzigen sollen; er ist in mehr als einem
Punkt ein entscheidender Unterschied. Ich weiß, daß ich hier an ein
Geheimnis rühre, aber wir rühren überall, wo wir von Christus, ja
nur vom Christenleben reden, ans Geheimnis.

Nachfolger Jesu soll der Christ sein. So soll auch er nach seiner
Art und nach dem Maß seiner persönlichen Kräfte lernen, die Welt
und mit ihr die Angst ihrer Sorgen und Krisen zu überwinden, nicht
als Richtender, sondern als Liebender. Das Wort vom vornehmsten
Gebot gilt auch hier in seiner ganzen Herrlichkeit und in seinen
beiden Auswirkungen, der weltlichen und der überweltlichen. Wer
dies Gebot kennt und ehrt, wem's in sein Herz geschrieben steht,
und wer doch in tiefer Beschämung weiß, wie wenig er imstand ist,
seiner Forderung aus eigenen Kräften gerecht zu werden, der wird
auch wissen, wie all sein übriges Können, Begreifen und Urteilen
jämmerliches Stückwerk bleibe vor dem, der alles vermag und alles
weiß, er wird wissen, daß auch das gerechteste richterliche Wort,
zu dem ihn die Richtbarkeit seiner Gegenwart um baren Rechts
und Unrechts willen zwingen mag, immer noch ein Wort sei, dem

477



vor dem ewigen Richter nicht nur Nachsicht nottut, sondern weit
mehr, Vergebung: Vergebung um der Liebe willen.

«Vergib uns unsre Schuld, wie wir vergeben unsern Schuldigern»,
das ist doch wohl die Quintessenz, die letzte aller Regeln über das
Verhalten des Christen in allen Krisen seiner irdischen
Gegenwarten. — Wer in ihrer Schule steht, der wird begreifen, daß der
mancherlei Widerspruch, der auch unter Brüdern zutage tritt, die
auf dem Grunde stehen, neben und außer dem niemand einen
andern legen kann, zu allerletzt in dem großen Liebesgeheimnis der
Schöpfung Gottes begründet liegt, im Geheimnis ihrer Einheit und
Mannigfaltigkeit. Und da wird es ihm dann nicht allzu schwer fallen,
seine Lindigkeit kundwerden zu lassen nicht nur den Brüdern, den
nahen, sondern auch den andern, den fernen. — Dabei brauche ich
hoffentlich nicht ausdrücklich zu beteuern, daß es mit meinen
Ausführungen in keiner Weise um jenes vielberufene «tout comprendre
est tout pardonner» gehe. Prämisse und Nachsatz dieses Wortes sind
menschlicher Anmaßung entsprungen. Worum es geht, ist dies, daß
bei uns, denen Gott in unserm Herrn Jesus Christus die drei Kron-
und Königsgaben des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe
geschenkt hat, die Liebe unter allen Umständen die größte bleibe,
A und O unsres Denkens, Trachtens und Handelns, auch da, wo es
in kritischen Zeiten hart auf hart gehen muß.

Noch ein Gedanke bewegt mich im Hinblick auf das «Richtet
nicht», das nun doch zur Achse unseres Gesprächs geworden ist.
Der Christ weiß zwar und bekennt, daß die heilige Dreiheit und
Einheit, Vater, Sohn und Geist, den Menschen nach ihrem Bilde
erschaffen und diesen Gnadenakt der Schöpfung durch die Fleisch-
werdung des Sohnes aufs neue bestätigt und bekräftigt hat, aber
nirgends liest er, daß es Gott in den Sinn gekommen sei, etwa
«andere Götter» neben sich zu erschaffen. — Wer demnach im Sinne
des durch den Herrn Christus ergangenen Verbots sich zum Richter

aufwirft, der hat sich als einen Gott eigenen Rechts neben Gott
den Herrn gesetzt.

Lassen Sie mich an den Schluß dieser Betrachtung eine kurze
Geschichte setzen. Es sind eigentlich zwei, aber sie entsprechen
einander. Beide lesen wir bei Matthäus. Die erste: «Und da er das Volk
sah, jammerte ihn desselben; denn sie waren verschmachtet und
zerstreut wie die Schafe, die keinen Hirten hatten.» — Welchen
Christen träfe nicht dies Wort mitten ins Herz, angesichts der geistigen

Krise unsrer Gegenwart? Und weiter: «Da sprach er zu seinen
Jüngern: Die Ernte ist groß, aber wenige sind der Arbeiter. Darum
bittet den Herrn der Ernte, daß er Arbeiter in seine Ernte sende.»
Auch das ist mitten hinein gesprochen in unser Herz und unsern

478



Tag. «Die Ernte ist groß». An einer andern Stelle heißt das: «Das
Reich Gottes ist mitten unter euch.» Da ist der Weinberg, wir sind
die Arbeiter. Jeder von uns ist nach seiner Kraft und Anlage
gerufen. Gehe jeder von uns an den Ort, den ihm der Herr des Weinbergs

anweist und sorge an seinem Teil für die Einbringung der
großen Ernte, groß heute wie je, trotz aller Kritik und Antikritik
kritischer Zeitläufte. Da haben wir die Generalanweisung für den
Christen auch in der geistigen Krise der Gegenwart.

Und nun die andere Kurzgeschichte: «Und Jesus rief seine Jünger
zu sich und sprach: ,Es jammert mich des Volks, denn sie haben
nichts zu essen, und ich will sie nicht ungegessen von mir lassen,
auf daß sie nicht verschmachten auf dem Wege.'» Es sind
viertausend Mann, ausgenommen Weiber und Kinder, von denen unser
Herr also spricht. Wir wissen, wie die Geschichte weiter geht. Alle
viertausend sind gespeist und satt geworden, und von den sieben
Broten und ein paar Fischen, mit denen diese Speisung geschah,
sind sieben Körbe voll Brocken übriggeblieben. Die Geschichte
braucht für uns nach allem Gesagten keines Kommentars. Es wird
nicht jedem von uns gegeben sein, gleich Viertausende zu speisen;
aber wir wissen, daß der dargebotene Trunk Wassers und der
gegönnte Bissen Brots ebenfalls ihre Verheißung haben auch in dieser
Zeit und Gegenwart, in der neben und aus der geistigen Krise seit
langem mit selbstverständlicher Notwendigkeit eine leibliche Krise
geworden ist.

Ich könnte hier innehalten; aber ich habe noch einiges auf dem
Herzen, ohne das mich unser Gespräch zu einseitig und zu mager
dünken würde. Da ist zunächst noch ein Gedanke zum Begriff der
Krisis als des Gerichts. Wir haben ihn schon gestreift, als wir von
dem Richteramt des erhöhten Herrn und dem Gnaden- und Liebesamt

des Menschensohnes sprachen. Wir haben auch gesagt, daß wir
damit an ein Geheimnis rühren, und die Gefahr ist in der Tat groß,
daß wir, wo wir uns an Deutungs- oder Erläuterungsversuche
wagen, auf anfechtbare Formulierungen geraten.

Ich will mich deshalb ganz kurz fassen, indem ich sage, an dem
einen Pol der für unsre Vernunft nicht mehr begreiflichen Spannung

stehe der, der gesagt hat: «Kommt her zu mir, die ihr mühselig

und beladen seid.» Den apostolischen Kommentar zu diesem
Wort haben wir gehört: «Alle eure Sorge werfet auf ihn.» Am
andern Pol steht der, der nach seinen eigenen Worten am Tag aller
Tage alle Völker voneinander scheiden wird, «gleich als ein Hirte
die Schafe von den Böcken scheidet». Am Anfang der Botschaft,
deren letzte Rede von solch majestätischem Ernst erfüllt ist, steht
das Wort von der großen Freude, die allem Volk widerfahren soll.

479



Auch ich habe eingangs von der Freude geredet, die unser, der
Christen, Erbteil und Eigentum sei, auch und gerade in der Zeit der
Krise und des Gerichts. Da tritt nun doch das Wort des zweiten
Psalms in seine Rechte, wenn es sagt: «Dienet dem Herrn mit
Furcht, freuet euch mit Zittern.» Auch jenes: «denn er sorgt für
euch» ist nicht zu lesen, als sei unser Herr ein lustiger Freund und
Geselle, der die Zeche seiner Bekenner unter allen Umständen aus
der eigenen Tasche bezahlen werde. Sein «Sorget nicht» hat er,
soweit es um geistliche Dinge und geistige Krisen geht, denen
zugerufen, von denen er weiß, daß sie Sorge tragen, tödliche Sorge,
die niemand ihnen nehmen kann als ER, der für uns alle sorgt. Da
gesellt sich ganz von selbst dem Psalmwort das Wort des Paulus:
«Schaffet, daß ihr selig werdet mit Furcht und Zittern.»

Derselbe Paulus faßt die zwei Enden der Spannung in einem
lapidaren Satz zusammen: «Der Tod ist der Sünde Sold, aber die
Gabe Gottes ist das ewige Leben in Christo Jesu, unserm Herrn.»
Der Tod als der Sünde Sold: das ist das ständige Gericht über jeder
Regung unsres Herzens. Die Gabe Gottes ist die ewige Gegenwart
seiner Gnade und Barmherzigkeit. In dieser Krisis stehen wir,
solange wir leben, in jeder unsrer irdischen Gegenwarten. Wir sehen
also, die Springwurz, der Schlüssel: «Gericht und Gegenwart» ist
in der Tat kein leicht zu handhabendes Spielzeug. Es ist eine
zweischneidige Waffe und kann wohl die unberufene und ungeschickte
Hand tödlich verletzen.

Und nun das Gesetz Christi: ich will und darf nicht etwa sagen,
daß es uns Christen gerade in diesen ernsten Zeitläuften ganz besonders

nahe angehe. Es geht uns immer nahe an, näher als alles andre.
Aber es mag sein, daß eine Gegenwart voll drängender Krisen uns
den Gedanken an dies Gesetz besonders nahelegt. Wir haben es das

Liebesgesetz, das oberste, das vornehmste nennen dürfen. Das ganze
Neue Testament zeugt von ihm, unser Herr redet von ihm, bald mit
der Stimme des Hirten, dem das verlorene Schaf vor allen andern
am Herzen liegt, bald mit der Stimme dessen, der, behaust im höchsten

Thron der Majestät, aus der unnahbaren Ferne seiner Heiligkeit

sein strafendes und warnendes Wort hineinruft in unsre
unheilige Welt und ihre gerichteten Gegenwarten. So mag es uns aus
manchem Wort der Bergpredigt entgegentönen, und ich verstehe
sehr wohl den, dem vor solchem Anspruch bang ums Herz wird.

Aber da dünkt es mich doch ein Zeichen der Gnade und Freundlichkeit

unseres Herrn, wenn grade die Bergpredigt die Summe
ihrer Lehren in einem Satz zusammenfaßt, so einfach, so selbstverständlich,

daß er hat zum Sprichwort werden können, der Satz:
«Was ihr wollt, das euch die Leute tun sollen, das tut ihr ihnen.»

480



Der Galaterbrief erläutert ihn, wenn er sagt: «Einer trage des
andern Last, so werdet ihr das Gesetz Christi erfüllen.» Ich würde
gern, wie ich's schon öfter getan, zu zeigen versuchen, daß beide
Worte im Grunde ein Naturgesetz aussprechen, Gesetz also der
Schöpfung Gottes. In ihr lebt und besteht keine Kreatur für sich
allein, eine ist auf die andere angewiesen. Das geht vom Stern bis
zur Amöbe, und in der Mitte des Bogens steht der Mensch. Ihm ist
es aufgegeben, dies Gesetz in sich auf die Höhe sittlichen, und das
kann in der Welt Jesu Christi nicht anders heißen als freien Liebeswillens

und Liebestuns zu erheben. Davon hätte ich gern noch mehr
gesagt. Aber die Krisis Ihrer Gegenwart, meine verehrten Leser,
leidet es nicht. Für mich kommt es zu guter Letzt darauf an, daß
Paulus uns den Menschen als einen Lastträger vorstellt. Das tut
auch unser Herr. Nur weiß er dem Ding einen andren Namen, wenn
er sagt: «Wer nicht sein Kreuz auf sich nimmt und folgt mir nach,
der ist mein nicht wert.»

Kreuznachfolge: wir wissen, wohin sie führt: unters Kreuz, wo-
nötig ans Kreuz. Grade diese Möglichkeit und Notwendigkeit legt
uns Christen die Krisis der Gegenwart, die harte, die gefährliche,
die Krisis voll unabweislicher Entscheidung auf Tod und Leben mit
unverkennbarer Deutlichkeit nahe. Es würde ein Segen über der
Stunde unsres Gesprächs gelegen haben, wenn wir aus ihr den
Entschluß mitnähmen, um der Krone des Lebens willen, dem Herrn,
zu dem wir uns bekennen, getreu zu bleiben durch alle Krisen
unsrer Gegenwart und Zukunft hin: bis an den Tod.

31 481


	Der Christ in der geistigen Krise der Gegenwart

