Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 8

Artikel: Der Christ in der geistigen Krise der Gegenwart
Autor: Schrdder, Rudolf Alexander

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758676

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER CHRIST IN DER GEISTIGEN KRISE
DER GEGENWART

Von Rudolf Alexander Schraoder

Es geht mir mit unserm Thema, wie es mir schon mit andern
gegangen ist. In jedem steckt eine Fragestellung. Und da mag es
zunéchst aussehen, als sei diese Fragestellung eine einfache, eine
selbstverstiandliche, und es miisse sich ohne weiteres eine ent-
sprechende Antwort finden lassen. Sieht man ndher zu, so fiihlt
man sich wieder einmal mit der Nase auf das Erfahrungsgesetz
gestoBBen, nach dem grade alles Einfache, alles Einfiltige die grof3te
Vielfalt in sich schlieft. Der Grundbegriffe, der Grunderfahrungen
sind wenige, und die Moglichkeit scheint zu bestehen, dal} man
auch von diesen Grundgesetzen immer noch das eine oder das
andre unter ein anderes, ilibergreifendes subsummieren konne. So
sieht es nach der einen Seite hin aus. Auf der andern gelangen
wir in die Welt der Abwandlungen, Umwandlungen, Verflech-
tungen und Durchdringungen, und da sehen wir uns alsbald einer
schier unendlichen Vielfalt gegeniiber. Im Widerspiel von Freiheit
und Gesetz, Willkiir und Notwendigkeit gewinnt jede ihrer Formen
ein Dasein eigenen Rechtes, das wiederum ein wandelbares, mit-
hin vergéangliches bleibt. Und so finden wir uns, wo immer wir von
anscheinend einfachen und eindeutigen Ausgangspunkten her auf
das gelebte Leben blicken, vor einer unauszihlbaren Vielfalt immer
neuer Fragen und Forderungen.

Schon wenn ich unser Thema nur so obenhin ansehe, stellen
sich mir gleich zwei Fragen. Die erste wiirde lauten: Was ist das,
«der Christ», was ist das iiberhaupt: «ein Christ»? Es leuchtet ein,
dal} das eine keineswegs auf die leichte Achsel zu nehmende Frage
ist. Wir wollen uns ihr gegeniiber bescheiden, wollen sie, wiewohl
das immer wieder geschehen mul}, heut nicht ausdriicklich von der
Bergpredigt her stellen, auch nicht von jenem geheimnisvollen
Senfkorn des Glaubens und Vertrauens her, das nach Jesu Wort
machtig sein wiirde, Berge zu versetzen. Wir wollen in der Erkennt-
nis unsrer Schwiche vom Christen reden als von dem Menschen,
der unsrer eigenen Erfahrung geldufig ist, dem der’s immer noch
notig hat zu beten: «Ich glaube, lieber Herr, hilf meinem Unglau-
ben!», der aber doch weil}, dal3 er einen Herrn hat, sitzend zur
Rechten Gottes, einen Herrn, dem er verantwortlich ist, so ver-

467



antwortlich, daf} alle Gestalten, in denen irdische Verantwortlich-
keit an ihn herantritt, nur Formen der einen groflen, unabweisbaren
Verantwortlichkeit sind vor ihm, der einmal kommen wird, zu
richten die Lebendigen und die Toten.

Antworten wir derart auf unsre Frage, so tritt, wie mich diinken
will, der zweite Teil unsres Themas und mithin die Frage, die wir
an ihn zu richten hitten, in ein eigentiimliches Zwielicht. Was hat
es auf sich mit dem, das in ihm die geistige Krise der Gegenwart
genannt wird? Zunichst das Wort «Krise». So wie wir’s im all-
gemeinen brauchen, haben wir’s aus der Sprachwelt des Arztes.
Er bezeichnet mit ihm den Zeitpunkt, in dem sich’s entscheidet, ob
eine Krankheit {iberwunden wird, oder ob sie Meister bleibt und
den von ihr Befallenen zum Tode fiihrt. — Das Wort hat Schule
gemacht. Wir reden seit langem von Krisen aller moglicher Art,
politischen, wirtschaftlichen, Vertrauenskrisen und so weiter. Und
da wir nun zu erkennen meinen, dal} es bei allen solchen mehr oder
minder praktischen Krisen sich nicht blol um nackte Pragmatik
handle, sondern daf3 dem allen ein Geistiges zugrunde liege oder
doch beiwohne, reden wir zusammenfassend von einer geistigen
Krise.

Wir konnten iibrigens auch von einem andern Ausgangspunkt her
zum Begriff der geistigen Krise gelangen. Den der Vertrauenskrise
haben wir gestreift. Sie kann einen ganz personlichen Charakter,
kann Ursachen in einem gestorten Verhiltnis von Mensch zu
Mensch haben. Liige kann sich eingeschlichen haben, wo man Auf-
richtigkeit voraussetzte, boser Wille, wo man guten Willen ver-
mutete.

Wo von einer allgemeinen Vertrauenskrise geredet werden mulf3,
wo der Vorwurf der Liige und des bosen Willens von Partei zu
Partei, von Wirtschaftsblock zu Wirtschaftsblock, von Stand zu
Stand, von Staat zu Staat erhoben wird, und innerhalb der all-
gemeinen Verwirrung nur noch das Schlagwort, nur noch der Trom-
melruf der Propaganda ihrer Wirkung sicher sind, da pflegt, was
wir «geistige Krise» nennen, sich als unmittelbare Folge einzustel-
len. Das Geschick der Staaten scheint einer Katastrophe zuzu-
treiben, Sorgen, Unsicherheit herrschen in allen Lagern. Vielleicht
wire noch alles zum Guten zu lenken; die theoretische Moglichkeit
leugnet kaum jemand. Aber wo sind die Manner, deren Scharfblick,
Tatkraft und Geschick die verworrenen Faden schlichten und
Losungen erzwingen wiirden, die allen entscheidenden Anspriichen
so weit gerecht werden, daf ein friedliches Mit- und Nebeneinander
der Nationen, Volker, Stamme und Landschaften das von allen be-
griilte Ergebnis wiare? Mit dem Wirrwarr der wirtschaftlichen, der

468



standischen und der iibrigen Gemeinschaftsinteressen steht es @dhn-
lich. Auch hier sehnt sich jeder Verniinftige nach gerechtem Aus-
gleich, aber das Losungswort, das ihn erzwingen, das Allheilmittel,
das einen Dauerzustand des Vertrauens und Zusammenwirkens
herbeifithren und solchergestalt alle dem Menschen an die Hand
gegebenen Moglichkeiten einer wiinschbaren Gestaltung seines
Erdendaseins zu voller Wirkung bringen wiirde, dies Allheilmittel
wird nicht gefunden. _

Da folgt denn auf die Vertrauenskrise die geistige. Der Mensch,
der seine Vernunft, auf die er doch mit vielem Recht stolz ist, und
auf deren Hilfsbereitschaft er in so manchem Fall hat bauen diirfen,
nach allen Seiten um Mittel ausgeschickt hat, die einer immer ndher
drohenden Gefahr im letzten oder vorletzten Augenblick wirksam
begegnen wiirden, sieht immer wieder, wie diese Vernunft mit
leeren Hénden zuriickkehrt. Kann sein, da3 die Hinde scheinbar
gefiillt sind. Aber der Schein triigt. Immer von neuem zeigt es sich,
dal} die angebotene Arzenei vielleicht eine momentane, eine tau-
schende Linderung bewirke, daf} ihr jedoch die Durchschlagskraft
und die dauernde Wirkung des echten Heilmittels fehle. — Kein
Wunder, wenn einer da anfingt, seinem ganzen Besitz an verniinf-
tiger Erfahrung zu mitrauen, wenn er zugleich mit den neuesten
Fehlgeburten seiner unzureichenden Einsicht auch das dlteste er-
erbte Geistesgut der Vater und Vorviter tiber Bord werfen mochte?
Keine noch so erprobte Grundlage und Richtschnur geistigen und
damit zugleich sittlichen Verhaltens diinkt ihn gegeniiber den Noten
und Zweifeln, die ihn von allen Seiten bedrangen, noch mit dem
Trost unfehlbarer GewilBheit begnadet. Die Schlagworte der After-
propheten diinken ihn Steine, sein eigenes vergebliches Raten und
Rétseln diinkt ihn Sand fiir Brot.

Geistige Krise. Auf ihrem Hohepunkt wird sie zur Krise des
Geistes selbst. Der Mensch fingt an, dem zu mifltrauen, den er bis-
lang als hochstes und {iber allem andern giiltiges Regulativ nicht
nur seines Erkennens und Wissens, sondern auch seines Handelns
und Empfindens, noch hoher hinauf als den creator spiritus, den
Schopfer Geist, verehrt hat. Mit allen iibrigen Kron- und Thron-
rechten seiner bisherigen Welt, will er auch ihm das seine ab-
sprechen. Er, der Mensch, der sich so lang als Erbe und Trager des
Geistes und seiner Sendung gefiihlt hat, fangt an, sich als Atom
unter Atomen in einer Welt ohne Mitte, Sinn und Ziel zu empfin-
den. Um des Lebens willen hatte er sich ehedem als einen Diener
am Geist gekannt und sich um dieses Dienstes willen selber in
Ehren gehalten. Nun fragt er sich, ob das Leben, das menschliche
wie das allgemeine, solchen Dienstes und solcher Ehren wert sei, ob

469



solcher Dienst am Leben um des Lebens willen in irgend einem
unanfechtbaren Sinn fruchte. Ist doch nun unversehens in einer
grauenvollen Verwandlung das Leben selbst aus dem Inbegriff alles
Erstrebenswerten zum Schreckbild aller Schreckbilder geworden,
schrecklicher unter Umstdanden als der Tod.

Krise des Geistes: dal} solche Krisen den Weg der Menschheit
seit je begleitet haben, wissen wir durch uralte Zeugnisse. Aus
fernen Jahrtausenden heriiber tont das Wort, es sei dem Menschen
besser, nie geboren zu sein. Selbst im Raume der heiligen Schrift
vernehmen wir es aus einem so alten Buch wie dem Buch Hiob.
Noch eines aber wissen wir, und zwar dies, dal3 solche Krisen des
Geistes immer eintreten, wo der Mensch gemeint hat, er selber solle
und diirfe der Ersteller und Verwalter seines nur auf ihn als seine
lebendige, Maf}, Zahl und Gesetz gebende Mitte bezogenen Kosmos
sein, nicht also etwa nur als Treuhédnder, sondern als selbstverant-
wortlicher, recht- und pflichtmédBiger Besitzer, Verwalter und
Organisator seiner eigenen Belange und Bediirfnisse. Das gibt dann
jedesmal eine Ausfahrt mit tausend Segeln, der nicht einmal die
Riickkehr auf gerettetem Kahn entsprechen wird. Denn inzwischen
hat sich dem wagelustigen Abenteurer auch das Bild seiner Welt
auf fiirchterliche Weise verandert, und zwar in einer zwiefachen
Verwandlung. Sie ist ihm zum Meer geworden ohne Ufer und
Hafen, zum Meer, in dem der Schwimmer zuletzt hilflos ertrinkt.
Auf der andern Seite ist sie ihm zum Gefangnis geworden, aus dem
selbst der Tod keinen wirklichen Ausweg zu zeigen vermochte.

Daf} auch unsre Gegenwart eine solche Zeit der Krise sei, leidet
keinen Zweifel. Und auch dies leidet keinen Zweifel, dal} es sich in
ihr um eine Krise der Verlassenheit und Verlorenheit vor einem
unverhofft und schrecklich verinderten Aspekt unsrer gesamten
Welt handelt, Krise wahllosen Irrens, ergebnisloser Fehlschliisse,
kurz, des Hin- und Hergeworfenseins in einer Windsbraut von
Problemen, deren Zahl Legion ist, und deren jedes einzelne erkannt
und gelost sein will, bevor vom Menschen her fiir den Menschen
das Ganze auf den gemeinsamen Nenner gebracht werden konnte,
der dann gleichsam der Archimedische Punkt wire, von dem aus
neue, fruchtbare Ordnung in dem heillosen Wirrwarr sich anbahnen
wiirde. Wahrhaftig eine Aufgabe, die iiber Menschenkrifte geht,
vor der der Mutigste verzagen und nur der Traumer und Phantast
wihnen mag, er behalte angesichts ihrer den Kopf oben.

Dieser geistigen Krise und ihrer ebenso unleugbaren wie bedroh-
lichen Gegenwart stellt unser Thema den Christen gegeniiber, einer
Gegenwart also, von deren Schrecken und Gefahren, auch wenn die
Menschen sie beschweigen wollten, die Steine unsrer zerstorten

470



Stddte Zeugnis geben wiirden. Er wird dieser Gegenwart doch wohl
gegeniibergestellt als einer, von dem man meint annehmen zu diir-
fen, er sei in ihre Netze und Schlingen nicht so hoffnungslos ver-
strickt wie andere, einer, von dem man annimmt, er habe von Amts
und Berufs wegen — Beruf im Sinne von Berufung gedeutet —
ein eigenes Wissen um die tausend Fragen dieser Gegenwart, auch
wohl eine eigene Antwort auf jede von ihnen, ja, er besitze vielleicht
die Springwurzel, die in der Hand des Begnadeten nicht nur die
oder jene Pforte zu offnen vermochte, sondern vor allem die eine,
hinter der die Urfrage, die erste und letzte, all jener Fragen und
damit zugleich ihre Antwort verborgen wire.

Die Vermutung besteht grundsitzlich zu Recht, woanders Jesus
Christus ist, was er von sich gesagt hat: der Weg, die Wahrheit und
das Leben, woanders er wirklich der ist, von dem der erste Petrus-
Brief sagt: «Alle eure Sorge werfet auf ihn; denn er sorgt fiir
euch.» — Aus dieser GewilBheit heraus habe ich wohl hie und da
unter Freunden gesagt, angesichts der Krise, die ja keine von heut
und gestern ist, sondern in deren von Bestilirzung zu Bestiirzung,
von Ratlosigkeit zu Ratlosigkeit voranschreitenden Ablauf wir alle,
auch die dlteren, schon hineingeboren sind, kénne nur der Christ
sich noch ernstlich und herzlich freuen.

Angesichts ihrer? Warum nur angesichts ihrer? Warum nicht
auch angesichts aller und jeder, auch in einer Gegenwart, die noch
drger wire als alle Krisen, durch die jeder von uns schon hindurch-
gegangen ist? Die Frage bringt mich auf das Zwielicht, in dem, wie
vorhin gesagt, fiir den Christen die Zusammenordnung der Begriffe
geistige Krise und Gegenwart steht. Zwielicht ist vielleicht nicht
ganz der passende Ausdruck. Fassen wir scharfer zu, so miissen
wir sagen, fiir den Christen gewinnen beide Worte eine sehr be-
deutungsschwere Transparenz. Sie werden durchsichtig, und hinter
beiden erscheint dann etwas unendlich viel Wesenhafteres, Wirk-
licheres und Wichtigeres als das, was sie im gewohnlichen Gesprich
zwischen Mensch und Mensch zu sagen und zu bedeuten haben.
Mbglich sogar, dall beide Worte, «Krisis» und «Gegenwart» zu der
Springwurzel gehoren, von der eben die Rede war, moglich, daf3
beide zusammen diese Springwurzel selber sind.

Krisis: das Wort kommt aus dem Griechischen und heif3t dort
Gericht, Urteil des Krités, des Richters. Demnach wird in iiber-
tragenem Sinn auch die Krisis der Krankheit aufgefafit als das
Urteil, das giiltige, iiber ihren Ausgang. Demnach geht auch das,
was wir politische, wirtschaftliche, Vertrauenskrise und dann zu-
sammenfassend geistige Krise genannt haben, auf ein Urteil zu und
zwar wieder auf ein giiltiges, ein endgiiltiges, soweit von derlei in

471



der verganglichen und vergehenden Menschenwelt die Rede sein
kann. — Nun wissen wir aber alle, welche Rolle die Worte Krisis
und Krités, die Worte Gericht und Richter, in der Schrift spielen.
Wir haben schon vom Herrn Christus gesagt, er sei der, der kommen
wird zu richten die Lebendigen und die Toten. Die gingige Vor-
stellung verlegt dies richterliche Kommen in eine unbestimmte Zu-
kunft. Aber immerhin redet sie wenigstens unter uns Deutschen
von dieser Zukunft mit einem seltsamen Wort. Sie nennt sie den
«jlingsten Tag». Jiingster Tag? Ja, ist denn nicht jeder Tag, den wir
erleben, nicht jede Stunde, jede Minute, in der wir stehen, schon
dem baren Wortsinne nach unser jiingster Tag, unsre jiingste
Stunde, unsre jlingste Minute? In jeder von ihnen, immer wieder,
immer von neuem stehen wir vor dem allwissenden, allsehenden
Antlitz unsres Richters und Herren.

Wer dem Gedanken ernstlich nachhéngt, fiir den gewinnt doch
auch das Wort Gegenwart in unserm Zusammenhang ein ganz
anderes und neues Gesicht. Gegenwart: man kann, ja, man muf} von
ihr sagen, der Mensch rede zwar viel und gern von ihr als von einer
zeitlichen Kategorie. Als solche mag sie ihn sogar ungeheuer wichtig
diinken, wichtiger als alles Gewesene und Kiinftige. Aber bei
niaherem Zusehn zeigt es sich doch, dal} er diese Kategorie Gegen-
wart ebensowenig besitze, das heillt festhalten und feststellen
konne wie etwa auf anderm Gebiet den mathematischen Punkt, von
dem auch viel die Rede ist, ohne dal} seine Anwesenheit im Raum
nachzuweisen wiare. Der Mensch geht aus seiner Vergangenheit in
die Zukunft. Der Schritt hiniiber gehort zu gleichen Teilen beiden
Kategorien an; die Grenze Gegenwart, die theoretisch dabei iiber-
schritten wird, bleibt auch fiir die feinste Zeitmessung unfeststell-
bar. — Und doch haben wir das schone, das sinn- und beziehungs-
reiche Wort Gegenwart nicht von ungefihr; nur blickt es, wenn
wir seinen eigentlichen Sinn uns zueignen mdchten, nicht dahin, wo
wir ihm fiir gewohnlich seinen Ort zuweisen, namlich in unsre
Erdenwelt und Erdenzeit, sondern es blickt aus ihnen hinaus dahin,
wo nun wirklich sein Haus steht, sein unvergangliches.

Mit andern Worten: es gibt eine Gegenwart, aber sie ist nicht
unser oder doch nur insoweit unser, insoweit wir ihrer als die im
stindigen Gericht jedes gelebten Augenblicks vor ihr Gerechtfertig-
ten teilhaftig werden: Gottes, des Allgegenwiirtigen, Allgegenwart,
durch die und in der alles Lebendige lebt und west, an der voriiber
und durch die hindurch wir zu vergehen meinen, ohne doch jemals
aus ihr herauszufallen. Wir haben einen andern, einen hoheren
Namen fiir diese Gegenwart dessen, der da war, der da ist, und
der da sein wird, der er war und ist: wir nennen sie Ewigkeit. —

472



Aber nicht davon mochte ich jetzt reden, sondern noch einmal auf
unser Bild von der Springwurzel zuriickkommen. In unserm Wis-
sen von dem unabléssigen Gericht jedes Augenblicks nicht nur iiber
jede unsrer Taten, sondern iiber jeden unsrer Gedanken, nicht nur
tiber jeden unsrer Gedanken, sondern iiber jeden noch so tief ver-
borgenen Beweggrund und Anlall unsrer Gedanken vor der ewigen
Gegenwart unsres Schopfers, Herren und Richters in Jesu Christo
haben wir Christen in der Tat den Schliissel zu allen Fragen unsres
Lebens, den auf seinen irdischen Verlauf und Vollzug wie den auf
seine ewige Geltung beziiglichen. Er ist freilich kein leicht und be-
quem zu handhabendes Instrument, dieser Schliissel. Man konnte
von ihm in Riicksicht auf den Handhabenden sagen, was der He-
braerbrief vom Wort Gottes sagt, er sei schirfer denn kein zwei-
schneidig Schwert.

Noch eins wire von diesem Schliissel zu sagen, und zwar etwas
sehr Merkwiirdiges, etwas nun wieder in sich selbst sehr Auf-
schlufireiches. Was ich meine, ist die erstaunliche Tatsache, daf} die
Springwurz, von der die Rede ging, zwar grundsitzlich dem, der
sich ihrer zu bedienen weiB, alle Pforten aufschlieBt, hinter denen
sich die tausend und abertausend Ratselfragen unsrer bestdandig
wechselnden irdischen Gegenwarten verbergen, dal3 aber jeder ein-
zelne hinter diesen Pforten eine nur auf ihn allein zugeschnittene,
nur fiir ihn allein bestimmte, nur von ihm allein zu verstehende und
zu rechtfertigende Antwort findet. Mit andern Worten: der ver-
lockende und verfiangliche Terminus «Gleichschaltung» hat im Vo-
kabular unsres Gottes und seines Herrn Christus keinen Raum.
Unser Vater im Himmel ist nicht der Richter {iber irgendeine an-
onyme Masse, der wir schanden- oder ehrenhalber den Namen
Menschheit geben mégen, und wenn unser Herr in die Welt gekom-
men ist, auf daf} alle, die an ihn glauben, nicht verlorengehen, son-
dern das ewige Leben haben, so meint dies «alle» wieder nicht
irgendeinen verblasenen Allgemeinbegriff, sondern dich und mich
und mit uns jeden einzelnen nach seiner ihm von Gott verliehenen
besonderen Wesensart. Gottes Gegenwart iiber und in der Welt hat,
soweit wir da mit im Spiele sind, nicht mit irgendeinem fiir uns
unergriindlichen Konglomerat von Spiralnebeln oder dergleichen
zu tun, sondern mit dir und mir und unsrer personlichen Bestim-
mung, und so ist auch sein ewiges Vaterhaus kein indifferentes
Massenquartier; es hat viele Wohnungen, fiir jede seiner Kreaturen
eine eigene.

Ich darf hierzu bemerken, dafl ich mit diesen Feststellungen —
denn es sind Feststellungen — in keiner Weise an das Recht der
Kirchen Jesu Christi auf Erden zu riihren gedenke, das sie er-

473



machtigt und notigt, von ihren Glaubigen auf bestimmten, genau
umrissenen Punkten Einmiitigkeit des Bekenntnisses und der Ge-
sinnung zu fordern. Das steht auf einem besonderen Blatt, und ich
darf diesbeziiglich nur sagen, dal} ich mich bemiihe, in allen der-
artigen Fragen mich selbst als einen treuen Sohn meiner lutheri-
schen Kirche zu bewadhren. Aber dariiber hinaus weil3 ich auf das
gewisseste, dall das Letzte und Eigentliche meines Glaubensstandes
immer letztlich ein Eigentliches sein und bleiben wird und mubB,
namlich das ganz personliche Verhaltnis meines auf jedem Punkt
fehlbaren und irrenden Glaubens und Vertrauens zu der unfehl-
baren Gnade und Liebe dessen, von dem ich gewil} bin, daf} er fiir
mich personlich den Tod erwihlt und erlitten hat, wie er auch mich
ganz personlich im Geheimnis der Taufe und Eucharistie seiner
helfenden und heiligenden Gegenwart versichert.

Worauf es mir hier ankommt, ist die Erkenntnis, dal3 aus dem
Wissen um die ganz personliche Gebundenheit jedes Einzelnen an
das unablissige Gericht und die unaufhebbare Gegenwart dessen, in
dem allein alles ewige Wesen und alle ewige Wirklichkeit unsrer
Welt Ursprung und Ziel hat, ein helles Licht fallt auf ein Wort Jesu,
das mich eines der entscheidendsten diinkt fiir das Verhalten des
Christen in allen denkbaren Krisen aller ersinnbaren Gegenwarten
seines irdischen Lebens und Wandels. Es ist das Wort: «Richtet
nicht, auf dal} ihr nicht gerichtet werdet.»

Fiir den, der weil}, da3 er wihrend seines Erdenlebens in einer
standigen Krisis, einem stédndigen Gericht steht vor der ewigen
Gegenwart Gottes und Jesu Christi, der weil}, dal3 angesichts dieser
Gegenwart jede neue Minute seines Erlebens, jeder neue Schlag
seines Herzens den Anbruch eines neuen, jlingsten Tages bedeutet,
der iiberdies weil}, daB} jenes Gericht nicht nach Art irdischer Recht-
setzung und Rechtsprechung vor sich geht, bei der es oft genug
heilen muB3: fiat justitia, pereat mundus, sondern dal} es das Gericht
des allmichtigen und allwissenden Schopfers und Vaters Himmels
und der Erden ist, der jedes seiner Kinder und Geschopfe ganz
personlich nach den ihm insbesondere verliehenen oder vorenthal-
tenen Gaben, den ihm und ihm allein gewiesenen oder geweigerten
Moglichkeiten richtet; und wer schlieBBlich weil3, daf3 dies stdndige
Gericht, in dem er steht, als das Gericht des Heiligen iiber den Un-
heiligen, unweigerlich ein Gericht zum Tode und nicht zum Leben
sein wiirde und miiflte, dal3 aber dennoch Gottes ewiges Erbarmen
in Christo Jesu die Briicke geschlagen hat, auf der unser Herr und
Richter auch unsern Glauben mit all seiner Schwiche, seiner Fehl-
barkeit, seinen Aengsten, Verwirrungen und Miflverstiandnissen mit
sich hinauf und hiniiber fiihren kann und will in das heilige Licht

474



und den ewigen Frieden seines Wegs, seines Lebens und seiner
Wahrheit: wer das alles weil und diesem Wissen nicht nur mit
seinem Verstande, sondern mit dem Herzen seines Herzens anhingt,
wer in diesem Wissen lebt und webt, fiir den werden alle Krisen
und Richtbarkeiten dessen, das wir im gewohnlichen Sprach-
gebrauch unsre irdische Gegenwart nennen, ein ganz andres Gesicht
bekommen.

Das konnen nun kleine, und wie man so sagt, unwesentliche
Krisen und Richtbarkeiten, es konnen grofle und folgenschwere
sein. Der Christ wird keiner seine Teilnahme verweigern, wird von
keiner sagen, er habe nichts mit ihr zu schaffen. Er ist ja kein
Mensch, der sich in eine ertrdumte Reinheit und Heiligkeit zuriick-
ziehn und etwa in diesem Sinne der schnoden Welt Valet sagen
diirfte oder gar sollte. Er ist im Gegenteil einer, den unter allen
Umstidnden alles, was um ihn her in dieser Welt vorgeht, ganz nahe,
ja aufs allernidchste angeht, weil er sich allem in briiderlicher Ge-
meinschaft und Liebe verpflichtet und verschuldet weil3.

Und doch werden all das viele Geschehen und all die vielen
Fragen, vor die er sich gemeinsam mit seinen Menschenbriidern
gestellt weil}, ein andres Gesicht fiir ihn bekommen haben. Die zeit-
liche Problematik, von der wir hier reden, wird, auch wenn er in
Hoffnung oder Befiirchtung, in Zustimmung oder Widerspruch noch
so leidenschaftlichen Anteil an ihr nimmt, fiir ihn zu einer, bildlich
gesprochen, vordergriindigen Angelegenheit geworden sein. Hinter
dem allen und iiber dem allen weil er den Lenker und Richter
aller Welt, dessen Urteil iiber jenen Umtrieb und jenes Geschehen
langst gesprochen ist, bevor einer von uns auch nur zu der gering-
sten der ihm begegnenden Fragen seine Menschenmeinung, sein
Menschenurteil gebildet und etwa einen entsprechenden Gerichts-
beschluBl gefaf3t hat.

Schon von daher wird es ihm deutlich werden, was es mit dem
Wort: «Richtet nicht», auf sich habe. Denn nun weil3 er, daf} jeder,
der sich hier unten gegeniiber menschlichen Verfehlungen und Irr-
tiimern das Amt des Richters im vollen, furchtbar strengen Sinn des
Wortes zuspricht, des groBen, des ewigen Richters iiber ihm ver-
gessen, ja, daf} er sich von ihm losgesagt hat. Da steht er nun freilich
selber im Gericht, das dann nur Gericht zum Tode sein kann.

Noch eins ist hier zu erwdahnen und zu erwigen. Der Christ, der
sein Leben vor der stindigen Gegenwart Gottes in Jesu Christo
fihrt, wird wie in allen Dingen seines tédglichen Wandels so auch
in den Fragen seiner jeweils mehr oder minder deutlich in einer
Krise befindlichen Gegenwarten, keine Meinung von Mensch zu
Mensch vorbringen, keinen Schritt von Mensch zu Mensch tun, iiber

4735



die er nicht vorher, so gut er’s vermag, mit seinem Herrn ins reine
gekommen wire. Nun, eben in diesem «so gut er’s vermag» steckt
beides, die Begriindung und die Ermoglichung der so verschiedenen
Aeullerungen und Verhaltungsweisen, denen wir auch unter Chri-
sten hinsichtlich der jeweils kritischen oder aktuellen Probleme
des Tages und seiner Gegenwart begegnen.

Da kann es beispielsweise geschehen, dal} der eine begeistert den
Ausfithrungen des Prasidenten Niemoller zur Frage der Remilitari-
sierung zustimmt, wahrend den andern sein christliches Gewissen
auf die Seite der Bundesregierung stellt. Da kann der eine aus
christlicher Ueberzeugung fiir die Rechte des Besitzes und der
Autoritdt eintreten, wiahrend der andere meint, kommunistische
Doktrinen und christliche Lebensfiihrung seien, recht verstanden,
einander nahe verwandt. Der eine mag sich allen moglichen Ver-
banden zur Herbeifiihrung eines, wie man so sagt, ewigen Friedens
und briiderlicher Vereinigung aller Menschen auf Erden mit der
Inbrunst des Eiferers anschlieflen, der andre wird vielleicht trotz
aller christlichen Bruder- und Friedensliebe nicht vergessen kon-
nen, dal} ein altes, dunkles Gesetz iiber der Schopfung noch nicht
aufgehoben ist und auch wohl, solange diese Weltzeit wahrt, keine
Aussicht hat, aufgehoben zu werden, das Gesetz, nach dem jede
Kreatur ihr eigenes Dasein aus dem Tod und der Vergingnis an-
deren Lebens fristet. — Wird auch vielleicht der eine meinen, alle
Einrichtungen und Ordnungen unsrer Kirchen, die hierarchischen
wie die gottesdienstlichen, die caritativen wie die padagogischen,
miillten mit der neuen Zeit einer Erneuerung unterzogen werden;
ein andrer wird urteilen, es bleibe besser alles beim alten, und beide
nach bestem Wissen und Gewissen.

Da hitten wir ein paar von den unzidhligen Fragen und Ant-
worten, die in der Krise der Gegenwart einander gegeniiberstehen.
Wo in der Welt solch anscheinend unvereinbare Gegensitzlich-
keiten aufbrechen, wo Meinung gegen Meinung, Wille gegen Wille,
Ziel gegen Ziel, meinetwegen Ideal gegen Ideal lediglich von Mensch
zu Mensch, von Gemeinschaft zu Gemeinschaft, von Interessen-
gruppe zu Interessengruppe oder von Volk zu Volk verfochten wer-
den, wo dieser Austrag lediglich in einer Welt irdischer Gegen-
warten und ihrer zeitlichen und verginglichen Krisen und Kriterien
gesucht und verstanden wird, da kommt es zu den harten, von
gegenseitigem Hal} und gegenseitiger Millachtung gefirbten Rich-
terspriichen, da kommt es zu der riicksichtslosen Exterminierung
millbeliebiger Institutionen und Personen und zu noch Aergerem.
Wir alle wissen davon aus der Krise unsrer Gegenwart, wissen uns
von dem allen in der noch fortdauernden und sich immer wieder

476



erneuernden und verschlimmernden Krise des Heut und Morgen
weiterhin bedroht.

Der Herr Christus hat auch davon gewulBlt. Er hat gewuBt, daf
er in seiner Menschwerdung und in seinem Erdenwandel auch eine
irdische Krisis in eine irdische Gegenwart getragen habe, und zwar
eine mit allen Folgen, derer wir eben gedacht. So hat er denn seinen
Jiingern auf den Kopf zusagen konnen: «In der Welt habt ihr
Angst.» Damit hat er auch unsre Angst legitimiert. Er weil3, daf
wir Ursache haben, uns zu fiirchten vor der Dummbheit, dem Irrtum,
der Verkehrtheit und dem Eigensinn unsrer selbst und unsrer Mit-
menschen, und nicht nur davor, sondern vor Aergerem, vor der
Macht des Bosen in der Welt, unsrer Welt und ihren geistigen
Krisen, die immer danach streben, praktische Krisen zu werden,
praktisches Gericht, Gericht zum Tode des andern. Wir haben wahr-
lich keinen Anlal}, zu zweifeln an der Macht und List, die das grau-
same Riistzeug des Widersachers sind, haben keinen Anlal3, daran
zu zweifeln, dal} er’s grimmig ernst meint.

Dagegen steht Jesu «Seid getrost, ich habe die Welt iiberwunden.»
— Auch dies Trostwort aller Trostworte enthilt fiir mich einen Hin-
weis auf das «Richtet nicht». Nicht als der Richtende, als der Lie-
bende hat unser aller Herr die Welt {iberwunden. Er, der Fleisch-
gewordene, ist nach seinem eigenen Wort nicht in die Welt gesandt
" worden, daB} er die Welt richte. Das Richteramt, das iiberweltliche,
gehort ihm als dem, der von Anfang war, dem Logos, dem Schopfer,
dem zu Gottes Seite Erhohten. Das ist ein Unterschied, den wir wohl
ins Auge fassen, wohl beherzigen sollen; er ist in mehr als einem
Punkt ein entscheidender Unterschied. Ich weil3, daf} ich hier an ein
Geheimnis riihre, aber wir riihren iiberall, wo wir von Christus, ja
nur vom Christenleben reden, ans Geheimnis.

Nachfolger Jesu soll der Christ sein. So soll auch er nach seiner
Art und nach dem MaB seiner personlichen Krifte lernen, die Welt
und mit ihr die Angst ihrer Sorgen und Krisen zu tiberwinden, nicht
als Richtender, sondern als Liebender. Das Wort vom vornehmsten
Gebot gilt auch hier in seiner ganzen Herrlichkeit und in seinen
beiden Auswirkungen, der weltlichen und der iiberweltlichen. Wer
dies Gebot kennt und ehrt, wem’s in sein Herz geschrieben steht,
und wer doch in tiefer Beschamung weil}, wie wenig er imstand ist,
seiner Forderung aus eigenen Kriften gerecht zu werden, der wird
auch wissen, wie all sein iibriges Konnen, Begreifen und Urteilen
jdmmerliches Stiickwerk bleibe vor dem, der alles vermag und alles
weil}, er wird wissen, da3 auch das gerechteste richterliche Wort,
zu dem ihn die Richtbarkeit seiner Gegenwart um baren Rechts
und Unrechts willen zwingen mag, immer noch ein Wort sei, dem

4717



vor dem ewigen Richter nicht nur Nachsicht nottut, sondern weit
mehr, Vergebung: Vergebung um der Liebe willen.

«Vergib uns unsre Schuld, wie wir vergeben unsern Schuldigern»,
das ist doch wohl die Quintessenz, die letzte aller Regeln iiber das
Verhalten des Christen in allen Krisen seiner irdischen Gegen-
warten. — Wer in ihrer Schule steht, der wird begreifen, daf3 der
mancherlei Widerspruch, der auch unter Briidern zutage tritt, die
auf dem Grunde stehen, neben und auller dem niemand einen
andern legen kann, zu allerletzt in dem grof3en Liebesgeheimnis der
Schopfung Gottes begriindet liegt, im Geheimnis ihrer Einheit und
Mannigfaltigkeit. Und da wird es ihm dann nicht allzu schwer fallen,
seine Lindigkeit kundwerden zu lassen nicht nur den Briidern, den
nahen, sondern auch den andern, den fernen. — Dabei brauche ich
hoffentlich nicht ausdriicklich zu beteuern, daf} es mit meinen Aus-
fithrungen in keiner Weise um jenes vielberufene «tout comprendre
est tout pardonner» gehe. Pramisse und Nachsatz dieses Wortes sind
menschlicher AnmafBlung entsprungen. Worum es geht, ist dies, daf3
bei uns, denen Gott in unserm Herrn Jesus Christus die drei Kron-
und Konigsgaben des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe ge-
schenkt hat, die Liebe unter allen Umstdnden die groflte bleibe,
A und O unsres Denkens, Trachtens und Handelns, auch da, wo es
in kritischen Zeiten hart auf hart gehen mul.

Noch ein Gedanke bewegt mich im Hinblick auf das «Richtet
nicht», das nun doch zur Achse unseres Gespriachs geworden ist.
Der Christ weill zwar und bekennt, dal3 die heilige Dreiheit und
Einheit, Vater, Sohn und Geist, den Menschen nach ihrem Bilde
erschaffen und diesen Gnadenakt der Schopfung durch die Fleisch-
werdung des Sohnes aufs neue bestdtigt und bekréaftigt hat, aber
nirgends liest er, da} es Gott in den Sinn gekommen sei, etwa
«andere Gotter» neben sich zu erschaffen. — Wer demnach im Sinne
des durch den Herrn Christus ergangenen Verbots sich zum Rich-
ter aufwirft, der hat sich als einen Gott eigenen Rechts neben Gott
den Herrn gesetzt.

Lassen Sie mich an den Schlul} dieser Betrachtung eine kurze
Geschichte setzen. Es sind eigentlich zwei, aber sie entsprechen ein-
ander. Beide lesen wir bei Matthaus. Die erste: «Und da er das Volk
sah, jammerte ihn desselben; denn sie waren verschmachtet und
zerstreut wie die Schafe, die keinen Hirten hatten.» — Welchen
Christen trife nicht dies Wort mitten ins Herz, angesichts der geisti-
gen Krise unsrer Gegenwart? Und weiter: «Da sprach er zu seinen
Jiingern: Die Ernte ist grof}, aber wenige sind der Arbeiter. Darum
bittet den Herrn der Ernte, dall er Arbeiter in seine Ernte sende.»
Auch das ist mitten hinein gesprochen in unser Herz und unsern

478



Tag. «<Die Ernte ist grof3». An einer andern Stelle heillt das: «Das
Reich Gottes ist mitten unter euch.» Da ist der Weinberg, wir sind
die Arbeiter. Jeder von uns ist nach seiner Kraft und Anlage ge-
rufen. Gehe jeder von uns an den Ort, den ihm der Herr des Wein-
bergs anweist und sorge an seinem Teil fiir die Einbringung der
groBlen Ernte, grof3 heute wie je, trotz aller Kritik und Antikritik
kritischer Zeitlaufte. Da haben wir die Generalanweisung fiir den
Christen auch in der geistigen Krise der Gegenwart.

Und nun die andere Kurzgeschichte: «Und Jesus rief seine Jiinger
zu sich und sprach: ,Es jammert mich des Volks, denn sie haben
nichts zu essen, und ich will sie nicht ungegessen von mir lassen,
auf dal} sie nicht verschmachten auf dem Wege.» Es sind vier-
tausend Mann, ausgenommen Weiber und Kinder, von denen unser
Herr also spricht. Wir wissen, wie die Geschichte weiter geht. Alle
viertausend sind gespeist und satt geworden, und von den sieben
Broten und ein paar Fischen, mit denen diese Speisung geschah,
sind sieben Korbe voll Brocken iibriggeblieben. Die Geschichte
braucht fiir uns nach allem Gesagten keines Kommentars. Es wird
nicht jedem von uns gegeben sein, gleich Viertausende zu speisen;
aber wir wissen, dal} der dargebotene Trunk Wassers und der ge-
gonnte Bissen Brots ebenfalls ihre Verheillung haben auch in dieser
Zeit und Gegenwart, in der neben und aus der geistigen Krise seit
langem mit selbstverstiandlicher Notwendigkeit eine leibliche Krise
geworden ist.

Ich konnte hier innehalten; aber ich habe noch einiges auf dem
Herzen, ohne das mich unser Gesprich zu einseitig und zu mager
diinken wiirde. Da ist zunichst noch ein Gedanke zum Begriff der
Krisis als des Gerichts. Wir haben ihn schon gestreift, als wir von
dem Richteramt des erhohten Herrn und dem Gnaden- und Liebes-
amt des Menschensohnes sprachen. Wir haben auch gesagt, daf} wir
damit an ein Geheimnis riihren, und die Gefahr ist in der Tat grof,
dall wir, wo wir uns an Deutungs- oder Erldauterungsversuche
wagen, auf anfechtbare Formulierungen geraten.

Ich will mich deshalb ganz kurz fassen, indem ich sage, an dem
einen Pol der fiir unsre Vernunft nicht mehr begreiflichen Span-
nung stehe der, der gesagt hat: «<Kommt her zu mir, die ihr miih-
selig und beladen seid.» Den apostolischen Kommentar zu diesem
Wort haben wir gehort: «Alle eure Sorge werfet auf ihn.» Am an-
dern Pol steht der, der nach seinen eigenen Worten am Tag aller
Tage alle Volker voneinander scheiden wird, «gleich als ein Hirte
die Schafe von den Bocken scheidet». Am Anfang der Botschaft,
deren letzte Rede von solch majestidtischem Ernst erfiillt ist, steht
das Wort von der groBen Freude, die allem Volk widerfahren soll.

479



Auch ich habe eingangs von der Freude geredet, die unser, der
Christen, Erbteil und Eigentum sei, auch und gerade in der Zeit der
Krise und des Gerichts. Da tritt nun doch das Wort des zweiten
Psalms in seine Rechte, wenn es sagt: «Dienet dem Herrn mit
Furcht, freuet euch mit Zittern.» Auch jenes: «denn er sorgt fiir
euch>» ist nicht zu lesen, als sei unser Herr ein lustiger Freund und
Geselle, der die Zeche seiner Bekenner unter allen Umstinden aus
der eigenen Tasche bezahlen werde. Sein «Sorget nicht» hat er, so-
weit es um geistliche Dinge und geistige Krisen geht, denen zu-
gerufen, von denen er weil}, daf} sie Sorge tragen, tédliche Sorge,
die niemand ihnen nehmen kann als ER, der fiir uns alle sorgt. Da
gesellt sich ganz von selbst dem Psalmwort das Wort des Paulus:
«Schaffet, daf} ihr selig werdet mit Furcht und Zittern.»

Derselbe Paulus faft die zwei Enden der Spannung in einem
lapidaren Satz zusammen: «Der Tod ist der Siinde Sold, aber die
Gabe Gottes ist das ewige Leben in Christo Jesu, unserm Herrn.»
Der Tod als der Siinde Sold: das ist das stdndige Gericht iiber jeder
Regung unsres Herzens. Die Gabe Gottes ist die ewige Gegenwart
seiner Gnade und Barmbherzigkeit. In dieser Krisis stehen wir, so-
lange wir leben, in jeder unsrer irdischen Gegenwarten. Wir sehen
also, die Springwurz, der Schliissel: «Gericht und Gegenwart» ist
in der Tat kein leicht zu handhabendes Spielzeug. Es ist eine zwei-
schneidige Waffe und kann wohl die unberufene und ungeschickte
Hand todlich verletzen.

Und nun das Gesetz Christi: ich will und darf nicht etwa sagen,
dal} es uns Christen gerade in diesen ernsten Zeitlauften ganz beson-
ders nahe angehe. Es geht uns immer nahe an, ndher als alles andre.
Aber es mag sein, daf} eine Gegenwart voll drangender Krisen uns
den Gedanken an dies Gesetz besonders nahelegt. Wir haben es das
Liebesgesetz, das oberste, das vornehmste nennen diirfen. Das ganze
Neue Testament zeugt von ihm, unser Herr redet von ihm, bald mit
der Stimme des Hirten, dem das verlorene Schaf vor allen andern
am Herzen liegt, bald mit der Stimme dessen, der, behaust im hoch-
sten Thron der Majestit, aus der unnahbaren Ferne seiner Heilig-
keit sein strafendes und warnendes Wort hineinruft in unsre un-
heilige Welt und ihre gerichteten Gegenwarten. So mag es uns aus
manchem Wort der Bergpredigt entgegentonen, und ich verstehe
sehr wohl den, dem vor solchem Anspruch bang ums Herz wird.

Aber da diinkt es mich doch ein Zeichen der Gnade und Freund-
lichkeit unseres Herrn, wenn grade die Bergpredigt die Summe
ihrer Lehren in einem Satz zusammenfalit, so einfach, so selbstver-
standlich, dal} er hat zum Sprichwort werden konnen, der Satz:
«Was ihr wollt, das euch die Leute tun sollen, das tut ihr ihnen.»

480



Der Galaterbrief erlautert ihn, wenn er sagt: «Einer trage des
andern Last, so werdet ihr das Gesetz Christi erfiillen.» Ich wiirde
gern, wie ich’s schon ofter getan, zu zeigen versuchen, daf3 beide
Worte im Grunde ein Naturgesetz aussprechen, Gesetz also der
Schopfung Gottes. In ihr lebt und besteht keine Kreatur fiir sich
allein, eine ist auf die andere angewiesen. Das geht vom Stern bis
zur Amobe, und in der Mitte des Bogens steht der Mensch. Thm ist
es aufgegeben, dies Gesetz in sich auf die Hohe sittlichen, und das
kann in der Welt Jesu Christi nicht anders hei3en als freien Liebes-
willens und Liebestuns zu erheben. Davon hitte ich gern noch mehr
gesagt. Aber die Krisis Threr Gegenwart, meine verehrten Leser,
leidet es nicht. Fiir mich kommt es zu guter Letzt darauf an, daf3
Paulus uns den Menschen als einen Lasttrager vorstellt. Das tut
auch unser Herr. Nur weill er dem Ding einen andren Namen, wenn
er sagt: «Wer nicht sein Kreuz auf sich nimmt und folgt mir nach,
der ist mein nicht wert.»

Kreuznachfolge: wir wissen, wohin sie fiihrt: unters Kreuz, wo-
notig ans Kreuz. Grade diese Moglichkeit und Notwendigkeit legt
uns Christen die Krisis der Gegenwart, die harte, die gefdhrliche,
die Krisis voll unabweislicher Entscheidung auf Tod und Leben mit
unverkennbarer Deutlichkeit nahe. Es wiirde ein Segen iiber der
Stunde unsres Gesprichs gelegen haben, wenn wir aus ihr den Ent-
schlufl mitndhmen, um der Krone des Lebens willen, dem Herrn,
zu dem wir uns bekennen, getreu zu bleiben durch alle Krisen
unsrer Gegenwart und Zukunft hin: bis an den Tod.

31 481



	Der Christ in der geistigen Krise der Gegenwart

