
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 7

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

PHANTASIE UND STIL
IN TOSKANISCHEN VOLKSERZÄHLUNGEN

Die Erzeugnisse volkstümlicher Literatur treten nur selten aus dem Kreise,
in dem sie entstanden, nur in Ausnahmefällen werden Dialektdichtungen,
volkstümliche Erzählungen, Fabeln usw. offiziell zum kulturellen Gut einer
Nation gezählt. Im allgemeinen hängt das wohl mit der Schwerverständlich -
keit der Dialekte zusammen. In Italien bilden in dieser Hinsicht die toskani-
schen Mundarten eine glückliche Ausnahme. Die volkstümliche Literatur der
Toskana ist in sehr leicht zugänglicher Art geschrieben, denn die Dialekte
dieses Gebietes ähneln der Nationalsprache.

Die folgenden Ausführungen sollen sich mit einer Sammlung toskanischer
Volkserzählungen beschäftigen, die aus den Bergen der Provinz Lucca
stammt: Den « Cento racconti popolari lucchesi» (Hundert lucchesische
Volkserzählungen) von Ildefonso Nieri. Diese einst sehr berühmte Sammlung
erlebte in der Zeit ihres Entstehens, das heißt von 1889 bis 1906, verschiedene
Auflagen; eine Neuauflage (Verlag Le Monnier, Florenz 1950), wurde von dem
bekannten Literaturkritiker Pietro Pancrazi besorgt.

Unter den italienischen Sammlern zeichnet sich Nieri besonders durch
seinen guten literarischen Geschmack aus, das heißt, es war nicht so sehr das
naive Erzeugnis einer volkstümlichen Kunst, das ihn in romantischer Weise
anzog, noch auch das bloße philologische Dialektdokument; es war vielmehr
die Schönheit der Erzählung, die ihn fesselte. — Der Stoff dieser < Cento
racconti» ist traditionell und volkstümlich, die Sprache ist reines Toskanisch,
wie es in den Nordostgebieten gesprochen wird, aber die Gestaltung der
Sammlung selbst ist persönlich und ein Kunstwerk — wenn auch nicht von
überragender Größe. Mit anderen Worten: Nieri war und fühlte sich ganz
als einer seines Volkes, und so erzählt er eben diese Geschichten auf seine
Art, so wie sie jeder andere auf eine ihm eigene Art wiedergeben würde.
Er erzählt sie in völliger Unmittelbarkeit, aber doch mit dem klar erkennbaren

Ausdruck seiner Persönlichkeit.
In den Erzählungen Nieris begegnen wir mancher flüchtig hingeworfenen

Charakterskizze; da ziehen Landleute an uns vorbei, Namen, wie Pécchia,

455



Manfrollo, Meino, Drea, Brigliolo, tauchen auf; Bauern sind es, Holzfäller,
Landarbeiter, Hirten, jeder mit seiner eigenen Art und Meinung, jeder stets
bereit, sich durch eine wohlüberlegte Antwort oder einen Geistesblitz aus
einer verzwickten Situation zu retten. Eine innere Stimmung herrscht hier,
die sich schlagartig Raum und Zustimmimg schafft — man denkt an die
berühmtesten Novellen des Boccaccio; vielleicht an das Meisterwerk des Chi-
chibio. Und diese Spontaneität ist toskanische Erzähleigenart, die wir schon
vor Boccaccio in den ältesten Fabeln des Novellino finden.

Viele dieser kleinen Skizzen gehören zu jener Art der «veritella», der «kleinen

Wahrheit«, das heißt zu den kleinen, echten Szenen aus der Wirklichkeit.

Dieser Echtheit und Wahrscheinlichkeit, der geistreichen Worte oder
Handlungen irgendwelcher Personen bedurfte auch ein Boccaccio. In den
Tagen, in denen sein «Decamerone» spielt, in dem auch diese Art von
Geschehnissen vorkommen, gibt er sogar den vollen Namen der handelnden
Personen. Oft sind es bekannte Persönlichkeiten wie zum Beispiel Guido
Cavalcanti.

Manchmal auch stützen sich diese «veritelle» nicht nur auf einen Geistesblitz,

sondern, wenn man so sagen kann, auf einen «Zufallsblitz», das heißt
auf einen kleinen, unbedeutenden Vorfall, der außerhalb des Alltäglichen
liegt. Doch auch dies entspringt natürlich einer möglichen Situation, die von
sich aus die Lust zum Weiterfabulieren wecken kann. Betrachten wir das
kleine Beispiel aus der Erzählung «II miracolino» (das kleine Wunder): Es
handelt sich um einige Jäger, die eines Morgens ausziehen, um in den
Sümpfen Schnepfen zu schießen. Aber sie haben wenig Glück und beschließen

deshalb, nach Hause zurückzukehren. «Einer von uns, Fegato, ging auf
die andere Seite, während der andere und ich auf dem Damm des
Hauptgrabens weitergingen. Es war wohl zwischen zehn und elf Uhr. Als wir an
einer bestimmten Stelle waren, drang ein Stöhnen an unser Ohr, das von
weit her zu kommen schien. Wir schauten uns nach allen Seiten um, suchten
vorn und hinten, konnten aber nichts entdecken. Nur nackte Erde um uns
herum, alles kahl, weder Hirse noch Korn gab es da, nichts als ödes Land.
Wir gingen ein Stück zurück; doch auch hier nichts! Ja selbst jenes Stöhnen
hörte man nicht mehr. Als wir aber wieder bis an jene Stelle gekommen
waren, hörten wir auch das leise, ganz feine Stöhnen wieder, ganz dünn und
schwach war es, daß es uns fast das Herz zerriß. Bald schien es uns aus der
Luft zu kommen, bald wieder aus der Erde; und wir standen ganz verwirrt
und überlegten, was es wohl sein könne...» Die Jäger bleiben nun stehen
und suchen, schauen nach allen Richtungen, um herauszufinden, woher dieses
Stöhnen kommen könne. «Plötzlich bemerkte ich auf der anderen Seite des
Grabens am Fuß einer niedrigen Erle eine Schlange, so dick wie mein Arm,
die ihren Schwanz um den Baumstamm geschlungen hatte... Sie funkelte
mich mit ihren Augen an wie mit zwei Lichtern, rührte sich aber nicht vom
Fleck. «Bist etwa du das, Sohn einer Hündin!» schreie ich, greife zum
Gewehr — und bum! Stellt euch vor: aus vier bis fünf Meter Entfernung schoß
ich sie mittendurch! Ganz genau, wie mit einem Messer geschnitten. Ich
stand eine Weile still, um zu beobachten, was nun geschehen werde, und sah,
wie sich der untere Teil der Schlange fortschlängelte, und zwar so, daß aus
dem oberen Teil direkt am Schnitt zuerst ein Köpfchen erscheint, und dann
ein kleiner Frosch herausschlüpft. Er sitzt erst einen Augenblick still und
schaut sich mit ganz verängstigten Blicken um. Aber kaum hat er das kleine
Wasser in der Nähe entdeckt, als er auch schon aufspringt und schwupp!
mit einem Satz in seinem nassen Element verschwindet. Und wir drei stan-

456



den mit offenem Munde da...» Man spürt hier deutlich, wie aus der ganz
konkreten Sprache und Situation sich das kleine Wunder entwickelt. Die
Sumpflandschaft — das öde Feld — ohne Hirse, ohne Korn — der Damm,
auf dem die drei Jäger entlanggehen, mit den wenigen Bäumen rechts und
links, all dies gibt, ohne dabei Beschreibung sein zu wollen, die Stimmung
einer Winterlandschaft in der Toskana in ihrem ganzen Umfang. Und in
diesem mit wenigen Strichen gezeichneten Landschaftsbild heben sich alle
Einzelheiten des kleinen Abenteuers ab, zeichnen sich ganz klar und konkret:
«... ein feines schwaches Stöhnen wir standen ganz verwirrt... eine niedrige

Erle eine Schlange, so dick wie mein Arm... Der untere Teil schlängelt

sich fort und aus dem oberen schlüpft der kleine Frosch...» Auch der
Ruf des Jägers gehört zu diesen Details: «che tu sii tu figlio e po' d'un cane?»

dann der Schuß, und «stellt euch vor: aus vier bis fünf Meter Entfernung
mittendurch geschossen!» — Und all diese Einzelheiten werden ganz einfach
gesagt, allerdings mit dem erzählerischen Relief, das zur Eigenart der
Jägersprache gehört; die Worte werden trocken, aber plastisch und gemeißelt
dahin gestellt, und mit jenem Reichtum der Eindrücke und jener Gewichtigkeit

der Aussage, die uns wieder an alte Tradition denken läßt wie die
Erzählung von den drei Nekromanten am Hofe Friedrichs oder von dem Pferd,
das die Glocke läutet (13. Jahrhundert).

Diese Erzählungen können aber auch eine außerordentliche poetische Höhe
erreichen. Man denke an die berühmteste der «Cento racconti»: «Herr März
und der Hirte». Der Monat März wird hier personifiziert, und zwar seinem
Charakter gemäß als Betrüger, als der Monat, der Sonne verspricht und
Regen schickt, und Regen verspricht und schönes Wetter bringt; diese Mythe
bietet sich uns in einer kleinen Erzählung voller Charme dar: «Eines Morgens,

als der Frühling ins Land zog, ging ein Hirte mit seiner Herde hinaus
auf die Weide und begegnete unterwegs dem März. «Guten Morgen, Herr
Hirte», sagte der März, «wohin führst du heut deine Herde?» «Hallo, Herr
März, heut will ich auf den Berg gehen.» «Gut, gut, Hirte, das ist recht so!
Gute Reise!» Zu sich selbst aber sagte er: «Laß mich nur machen, heut
werde ich dich ordentlich durchnässen!» Und an jenem Tage regnete es in
Strömen auf dem Berg, eine wahre Sintflut war es. Der Hirte aber, der
diesem Herrn sehr gut ins Gesicht geschaut hatte und dem die ganze Sache
nicht recht geheuer vorkam, hatte den entgegengesetzten Weg eingeschlagen;
am Abend auf dem Heimweg begegnete er wiederum Herrn März. «Grüß
Euch, Herr Hirte! Wie war's denn heut?» «Es ging alles gut, ich bin in der
Ebene gewesen, ein herrlicher Tag war es, die Sonne schien zum Verbrennen
heiß!» «Oh, wie mich das freut!» sagte der März, doch im stillen biß er sich
auf die Lippen, «und morgen, wohin wirst du da gehen?» — Schon an diesem
Punkt erreicht die Fabel ihren schnellen Rhythmus in der Spannung
zwischen der schlauen Aufgewecktheit und einer unter schönen Worten
versteckten Boshaftigkeit. Und schon spürt man die Weite der Bilder, die Tage
voller Sonne und die Schauer und Gewitter in ihrem frühlingsbunten
Wechsel. Die Hirtenszene nimmt ihren Fortgang, ohne zu enttäuschen, sie
bleibt einfach: Der Hüte überlistet den März immer wieder, indem er seine
Absichten verdreht, und der verräterische März verzweifelt, weil er den
Hirten einfach nicht erwischen kann. Aber diese Frühlingsfabel hört hier
noch nicht auf: «Am letzten seiner Tage sagt der März zum Hirten: «Nun,
Herr Hirt, wie geht's?» «Ausgezeichnet! Nun ist der Monat März zu Ende,
und ich bin obenauf! Jetzt brauche ich keine Angst mehr zu haben und kann
mich unbesorgt ausruhen.» «Gut gesagt! Und wohin wirst du morgen gehn,

457



Herr Hirt?» «Morgen geh ich in die Ebene, da geht es schneller und ist
bequemer.» «Bravo, Herr Hirt! Auf Wiedersehen!» Und der März läuft in aller
Hast und Eile zum April und erzählt ihm die ganze Sache. «Ich brauche
unbedingt einen Tag, du mußt ihn mir leihen!» April läßt sich nicht lange bitten
und leiht ihm einen Tag. Und auch der Leser wird nun schon erraten haben:
Der arme Hirte geht diesmal wirklich in die Ebene, und «als er dort
angekommen ist und seine Herde sich auf der Weide verstreut hat, beginnt es
zu einer bestimmten Stunde zu regnen und zu stürmen, daß es nur so
klatscht und alles vor Schreck erstarrt. Das Wasser stürzt in Strömen vom
Himmel herunter, sogar Schnee und Hagel kommen...» So schließt mit dieser
Burleske des 1. April die Frühlingsfabel. Man erinnert sich des Gewitters aus
der Fabel der «Nekromanten», die vorher erwähnt wurde, ein Gewitter, das
im 13. Jahrhundert beschrieben wurde. Hier heißt es: «Das Wetter trübt sich,
dann setzt blitzartig Regen ein, Donner, Wetterleuchten und Blitze, dann fiel
Hagel, der wie aus Eisenkörnern schien.» Die Freude am Beschreiben dient
ja nur dazu, die Aufnahme in dem bereiten Publikum anzuregen und zu
fördern. In dieser Novelle — ja, in all diesen Novellen — ist «der Berg» —
«die Ebene» — «die Sonne» — «der Regen» einfach und sauber hingesetzt
und sind Teile einer frischen Welt. Und die Erzählung selbst bewegt sich
darin rasch, voller Geschmack und anziehend, so daß sie nicht nur Phantasie
und Geschmack anregt zum Wettbewerb der Schlauheit, sondern auch die
Aufmerksamkeit und Teilnahme weckt an dieser unverwüstlich-anmutigen
Form. Fredi Chiappelli

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Dautry Wenn einmal die Namen der Vorläufer der gesamteuropäischen
Wirtschaft genannt werden sollten, wird man Raoul Dautry nicht

vergessen. Sein Name ist unzertrennlich vom französischen Siege von 1918

und von der Katastrophe von 1940, die zu verhüten dieser große industrielle
Organisator viel zu spät berufen wurde. Er vertiefte in den Jahren des
Unglücks, aber auch des Erlebnisses der gewaltigen amerikanischen
Produktionskräfte, seinen Glauben an die industrielle Revolution Europas.

In memoriam Raoul Dautry veröffentlicht R. Silva in dem von ihm
mitgeleiteten Monde Nouveau (51—52) eine Studie, die vor allem den Europaplänen

des Verstorbenen gewidmet ist. Ueberzeugende Kraft strömen sie aus,
weil ihr Urheber ein Mann des Maßes, der Wirklichkeit, des besonnenen
Urteils, der Anpassung an die Möglichkeiten war. Unter dem «Möglichen»
verstand er aber nicht das, was allgemein, sowieso geschieht, sondern die
Entbindung der noch ungeschehenen, unsichtbaren, näherkommenden Dinge.
Er war der Herkunft nach Bauer, bäuerlich blieb er, wie so viele französische
Minister, bis zuletzt; daher sein Glaube an das Wachstum. Erde und Sonne
gaben ihm einen klaren Blick für das Wesentliche. Sein großes Vorbild war
Lyautey, dessen Methoden des Bestimmens und Leitens ihm zur Richtschnur
dienten.

Aus einer Unterhaltung mit ihm zitiert Silva folgende Sätze: «Europa —
das heißt zuerst: seine Menschen. Was wollen, was wünschen, was verlangen
sie? Sicherheit. Sie wollen die Gewißheit haben, daß sie so viel essen können^
wie ihr Magen verlangt; daß sie gesund wohnen, anständig gekleidet sind;
daß sie von Land zu Land unbehindert reisen können. Viele Menschen sind

458



bereit, große Opfer zu bringen, wenn man einen Krieg vermeiden kann, den
so manche zweimal mitgemacht haben. An dem Tag, an dem die Menschen
in ihren nationalen Beschränkungen ersticken werden, ist Europa geschaffen.
Keine Redereien, keine künstliche Konstruktionen, keine Riesenprojekte, die
um so schroffer gewollt werden, je haltloser sie sind. Statt dessen lieber
Tatsachen, positive Vorteile. Konkretes. Heute der Schuman-Plan, morgen der
Agrikultur-Plan, dann die Koordination der Transporte, dann ein
europäisches Laboratorium der Kernphysik — mit solchen Methoden können wir
unser Ziel erreichen.»

Der europäische Transportplan ist ein Dautry-Plan, denn Dautrys Steckenpferd

waren die Eisenbahnen, hat er doch die SNCF geschaffen und geleitet.
Die Defizite der nationalstaatlichen Eisenbahnen erschienen ihm absurd.
Europa ist reif zu einem einzigen, großen Eisenbahnnetz ohne staatliche
Scheidewände. Dieser große Organisator und Anreger war der bescheidenste
Mensch, aber als Denker, Politiker, Techniker, Europäer eine echte Führernatur,

die nicht durch Gesten und Ansprüche, sondern durch das Fluidum
der Persönlichkeit das Genie der mühelosen Wirksamkeit besaß.

Alain Die Unsterblichkeit Gides, kaum angebrochen, wird von der französi¬
schen Kritik mit ihrer rühmenswerten Respektlosigkeit vor

konformistischen Urteilen in den Nachrufen auf Alain bereits in Frage gestellt. Die
drei Toten derselben Generation, Valéry (1871), Gide (1869) und Alain (1868)
konfrontiert Maurice Toesca in Hommes et Mondes (60) mit ihrem letzten
großen Altersgenossen Claudel (1868) und fragt, wem von ihnen die Zukunft
gehören wird. Nach seiner Ansicht allen, außer Gide. Er bestreitet die Tiefe,
das heißt den Ernst von Gides sincérité, tadelt an seinem Werk, daß es

weniger dem Ausdruck der eigenen Seele als der Polemik, der Auseinandersetzung

mit einem Gegenüber gilt, und rühmt an den Schriften Alains: le
chant de son âme.

Alain, mit bürgerlichem Namen Emile Chartier, war 50 Jahre lang der
Lehrer mehrerer literarischer Generationen Frankreichs, ihr Jugendbildner
als Professor des Lycée Henri IV. Sein Leben war Denken aus dem Leben,
seine Biographie ist eine Werk- und Gedankenfolge. Er war der klassische
französische Republikaner, der ideale Radikalsozialist, der Hüter der Ratio,
der Bildner von Gedanken aus dem Quellwasser der Sprache, der Schöpfer
eines umfangreichen Denkwerks, das fest im Rahmen des französischen
Moralismus steht. Da aber bei Alain Gedanke, Wort und Schönheit eine
seltene Identität erreichen, glaube ich, daß er etwas ausgesprochen
Französisches, etwas Unübersetzbares hat, ganz anderer Art und gewiß nicht
gleichen Ranges, aber eben in der Bindung an den Mutterboden der Sprache
und des Geistes verwandt mit La Fontaine.

Als das wesentlichste Ziel Alains bezeichnet sein Freund und Schüler
Toesca den Menschen. Alain will den Menschen erklären, lenken, glücklich
machen. Die beste Einführung in seine Lebensphilosophie biete die Lektüre
der Propos sur le bonheur, und in diesem Buch das Kapitel Devoir d'être
heureux. Hierauf gehe man an Alains Bücher in folgender Reihenfolge: Propos

sur l'Esthétique, Propos de Politique, Le Citoyen contre les Pouvoirs, ein
heute besonders wichtiges Buch; Esquisses de l'homme; Propos sur
l'éducation; Propos de littérature. Hierauf folgen in beliebiger Reihenfolge die
Quatre-vingt-et-un chapitres sur l'Esprit et les Passions; Les Idées et les
âges; Les Sentiments familiaux; schließlich die Bücher über Musik, über

459



Dickens, Stendhal, Balzac; und dann sein Endwerk Les Dieux. Von diesem
seinem letzten Buch sagte Alain, es habe die Leichtigkeit, die schwer ist, und
die Helle, die dem äußersten Dunkel entspringt.

Alain, den Schüler Montaignes, Descartes und Comtes, unter die
Rationalisten einordnen, wird seinem Ursprung und seinem Schlußwerk nicht
gerecht. Seine bekannte Formel Ceci n'est pas objet de pensée schließt nur aus
der Logik, nicht aus dem Sein, gewisse Themen aus. Jean Mistler zeigt in der
Table Ronde (43) den Philosophen, der mit der von ihm geschriebenen
Geschichte der Philosophen Platon, Descartes, Hegel, Comte sein eigenes Denken

ausdrückt. Der Empirismus von Comte mäßigt die Dialektik von Hegel,
und die Lehrsätze von Descartes halten sich mit den Mythen Piatons im
Gleichgewicht. Für Alain hatten die Worte «eine andere Welt», «ein anderes
Leben» keinen logischen Sinn, aber er untersuchte das Geheimnis der
unterirdischen Welten, der Seelenwanderungen in Mythen, Lehren, Bildwerken.
Wenn es keine äußeren Wirklichkeiten gibt, denen die Wanderung gewisser
Motive von den ältesten ägyptischen Dynastien bis zu dem Torschmuck der
gotischen Kathedralen entspricht, dann müssen es psychische sein. Alle
Seelen der Menschheit bilden eine einzige Seele, alle Jahrhunderte sind wie
ein Tag. — Alain verbindet sich mit der schönen Idee Comtes: L'humanité
se compose de plus de morts que de vivants. — Unter den Toten, die zur
kommenden Menschheit gehören, befindet sich auch Alain.

«... dichterisch Martin Heidegger wiederholte im Auditorium Ma-
wohnet der Mensch...» ximum der Eidgenössischen Technischen Hoch¬

schule, mit Lautsprecherübertragung aus dem
überfüllten Saal in einen anderen Hörsaal, seine Interpretation eines noch als
apokryph geltenden Textes von Hölderlin, die er schon in dem Streitgespräch
mit Ortega y Gasset auf der Bühlerhöhe analysiert hatte. Dem ausführlichen
Bericht über die Tagung im Ganzen Deutschland (43) folgt dort der Abdruck
der beiden Texte. Da sie auch in der Schweiz nicht allgemein zugänglich
sind, übernehmen wir ihn. Die erste Hymne, die einer philosophischen Wendung

Heideggers zugrunde liegt, steht in fortlaufendem Prosasatz in Wilhelm,
Waiblingers Roman Phaeton (1823). Der Gedanke des «Wohnens», im ersten
Vers von Hölderlins letztem Gedicht, wiederholt gesteigert die Forderung des
Wesentlich-Sein.

In lieblicher Bläue blühet mit dem metallenen Dache der Kirchturm. Den
umschwebet Geschrei von Schwalben, den umgibt die rührendste Bläue. Die
Sonne gehet hoch darüber und färbet das Blech, im Winde aber oben stille
krähet die Fahne. Wenn einer unter der Glocke dann herabgeht, jene Treppen,

ein stilles Leben ist es, weil, wenn abgesondert so sehr die Gestalt ist,
die Bildsamkeit herauskommt dann des Menschen. Die Fenster, daraus die
Glocken tönen, sind wie Tore an Schönheit. Nämlich, weil noch der Natur
nach sind die Tore, haben diese die Aehnlichkeit von Bäumen des Waldes.

Reinheit aber ist auch Schönheit. Innen aus Verschiedenem entsteht ein
ernster Geist. So sehr einfältig aber die Bilder, so sehr heilig sind die, daß
man wirklich oft fürchtet, die zu beschreiben. Die Himmlischen aber, die
immer gut sind, alles zumal, wie Reiche, haben diese Tugend und Freude.
Der Mensch darf das nachahmen. Darf, wenn lauter Mühe das Leben, ein
Mensch aufschauen, und sagen: so will ich auch sein?

460



Ja. Solange die Freundlichkeit noch am Herzen, die Reine, dauert, misset
nicht unglücklich der Mensch sich mit der Gottheit. Ist unbekannt Gott? Ist
er offenbar wie der Himmel? Dieses glaub ich eher. Der Menschen Maß ist's.
Voll Verdienst, doch dichterisch wohnet der Mensch auf dieser Erde. Doch
reiner ist nicht der Schatten der Nacht mit den Sternen, wenn ich so sagen
könnte, als der Mensch, der heißet ein Bild der Gottheit.

Gibt es auf Erden ein Maß? Es gibt keines. Nämlich es hemmen den
Donnergang nie die Welten des Schöpfers. Auch eine Blume ist schön, weil sie
blühet unter der Sonne. Es findet das Aug oft im Leben Wesen, die viel
schöner noch zu nennen wären als die Blumen. Oh! ich weiß das wohl! Denn
zu bluten an Gestalt und Herz, und ganz nicht mehr zu sein, gefällt das
Gott? Die Seele aber, wie ich glaube, muß rein bleiben, sonst reicht an das
Mächtige mit Fittigen der Adler mit lobendem Gesänge und der Stimme so
vieler Vögel. Es ist die Wesenheit, die Gestalt ist's.

Du schönes Bächlein, du scheinst rührend, indem du rollest so klar, wie
das Auge der Gottheit, durch die Milchstraße. Ich kenne dich wohl, aber
Tränen quillen aus dem Auge. Ein heiteres Leben seh ich in den Gestalten
mich umblühen der Schöpfung, weil ich es nicht imbillig vergleiche den
einsamen Tauben auf dem Kirchhof. Das Lachen aber scheint mich zu grämen
der Menschen, nämlich ich hab ein Herz.

DIE AUSSICHT
(1843, letztes Gedicht kurz vor dem Tode)

Wenn in die Ferne geht der Menschen wohnend Leben,
Wo in die Ferne sich erglänzt die Zeit der Reben,
Ist auch dabei des Sommers leer Gefilde,
Der Wald erscheint mit seinem dunklen Bilde.
Daß die Natur ergänzt das Bild der Zeiten,
Daß die verweilt, sie schnell vorübergleiten,
Ist aus Vollkommenheit, des Himmels Höhe glänzet
Den Menschen dann, wie Bäume Blüt umkränzet.

D. 24. Mai Mit Untertänigkeit
1748 Scardanelli

Zum Thomas Manns Verhältnis zum Gregorius von Hartmann von
«Erwählten» Aue läßt sich nicht ohne Kenntnis der Auffassung des mittel¬

alterlichen Dichters von Leid, Schuld und Sühne ermitteln. Das
Leiderlebnis erhielt in der Zeit der Staufer mächtige Impulse aus dem Schicksal

der Völker, so daß eine Untersuchung über das Leiden dieser Epoche den
Ernst des dichterischen Erlebnisses noch ganz anders erfaßt, als man es bei
der auf Glauben beruhenden, mittelalterlich naiven Erzählkunst vorauszusetzen
pflegt. Daß das Leid ein Grundprinzip der Hartmannschen Dichtung ist, weist
Friedrich Maurer (Freiburg i. B.) in einer größeren Arbeit nach, aus der einige
Abschnitte im Euphorion, der Zeitschrift für Literaturgeschichte, (XLV, 2),
abgedruckt wurden. Das Leid erkennt diese Darstellung als die entscheidende
Macht von Hartmanns Dichtung an. Das Leid bedient sich der Schande und

461



Unehre, der Entehrung durch Naturgewalten zur Sühne von Schuld im
Armen Heinrich. Die Problemstellung von Schuld und Leid, Bewährung und
Befreiung ist schon im Erec vorgebildet. Auch bei ihm ist zunächst Leid das,
was von Menschen ihm als Ritter als Unehre angetan wird; im zweiten Teil
des Werkes ist es das, was er sich selber, also von innen heraus, antut. Dieses
Leid kommt von Gott, als Gnade, die nicht nur Befreiung von Leid, sondern
auch Sühnung durch Leid ist. Auch das Leid des Gregorius ist Schande,
Unehre, aber nicht als göttliches Verhängnis, sondern als Folge eines freien
Willensaktes. Auf den freien Willen hat der Abt vor Verlassen des Klosters
Gregor ausdrücklich hingewiesen. Der Teufel rät, der Mensch wählt. Diese
Auffassung Hartmanns entspricht der Moraltheologie seiner Zeit, Gregor
empfindet aber sein Scheitern als Unrecht Gottes und empört sich gegen ihn wie
Parzival, freilich nur einen Augenblick. Aber gleich beweist ihm die
Verzweiflung der Mutter seine Schuld. Leid und Laster, Unehre und Sühne sind
in bezug zu Gottes Ehre gesetzt. Auch der Iwein stellt das Problem höchster
Ehre dar, deren Verlust tiefstes Leid zur Folge hat. Die Ehre wird durch
duldendes Leid und büßende Arbeit wiedergewonnen. Auch Iweins Leid ist
Sühne für Versagen; er hat nichts Schlimmes getan, Vergessen und Unterlassen

ist seine negative Schuld. Auch hier reduziert Hartmann die Schuld
auf ein Minimum, schließt bösen Willen aus, setzt guten Willen voraus — und
doch wird der Mensch, eben weil er Mensch ist, schuldig und leidet bis zum
Wahnsinn. Aber Iweins Wille erreicht durch Gottes Gnade die Erfüllung des
scheinbar Unmöglichen. Friedrich Maurer sieht in dem Gnadenmotiv den
Unterschied zwischen der christlich-optimistischen Lösung der ritterlichen
Dichtung und der Gnadenlosigkeit des Nibelungenlieds. Die gleichen Motive
findet man auch in Hartmanns Lyrik vor: «Leid durch eigene Schuld, das ist
die Formel Hartmanns in der Lyrik wie in der Epik; das Leid als Folge der
Sünde und der Schuld.»

Diagonal Die Entdeckungen der esoterischen Aegyptologie, über die ich im
gelesen Augustheft der NSR in der Diskussion mit Zeitschriften berichtete,

haben im Mercure de France (1058) Antworten der offiziellen
Forschung und Repliken des umstrittenen Vertreters der symbolischen Deutung
der hieroglyphischen Texte und Denkmäler zur Folge gehabt. Die «Offiziellen»

bestreiten die Uebersetzungen und Interpretationen der Schule Alexandre

Varille, können aber die bezeichnende Tatsache nicht erklären, daß Varille
einerseits von der herrschenden Schule aufgefordert wird, seine Theorien zu
beweisen, andrerseits die wissenschaftlichen Zeitschriften seine Mitarbeit
ablehnen, ferner die maßgebenden Persönlichkeiten dieser Wissenschaft seine
Einladungen refüsieren, sich von ihm seine symbolistische Lehre in den Tempeln

von Luxor und in den Museumsannexen an Hand von Zehntausenden
Photos erklären zu lassen. Die von Varille entdeckten und gedeuteten
göttlichen Hierarchien, die sich auf Erden widerspiegeln, reduzieren viele
Erscheinungen, die bisher als Götter angesehen wurden, zu «Prinzipien», zu
«Engeln», was eine Umdeutung der bisherigen Auffassung der religiösen und
kosmischen Lehren Aegyptens erfordert. So sind Gottheiten männlich oder
weiblich, je nach dem Aspekt, den sie hervorkehren. Varille sieht im Aegyp-
tischen eine philosophische Sprache, die von ihrer symbolischen Bilderschrift

nicht getrennt werden kann, während sie bisher als eine alte Sprache
galt, die allmählich in Bildrätseln sich eine Ausdrucksweise schuf. Die
Verifikation der Thesen Varilles ist von allgemeinstem Interesse für alle Mythen-

462



forschungen, und man kann deshalb in aller Laienschaft André Rousseaux'
Ansicht akzeptieren, daß die wissenschaftlichen Zeitschriften der Aegyptolo-
gie kein Recht haben, die Forschungsergebnisse von Varille totzuschweigen
und die Veröffentlichung seiner Manuskripte zu verweigern.

Else Lasker-Schüler ist deutschen Erinnerungen nicht ganz entschwunden.
In der Anthologie Geliebte Verse (Limes Verlag, Wiesbaden), die aus den
von Kennern wie Heidegger, Hesse, Benn und manchen Irrelevanzen angegebenen

bevorzugten Gedichten besteht, ist Else Lasker-Schüler nur mit vier
Gedichten, also unzureichend vertreten. Ihrer haben sich nur Benn, Renée
Sintenis und A. R. Meyer erinnert. Das wird anders werden, wenn der vom
Kösel-Verlag angekündigte, von Emst Ginsberg herausgegebene Band Else
Lasker-Schüler: Dichtungen und Dokumente, erscheint. Das im gleichen Verlag

publizierte Hochland hat neben vielem anderen das Verdienst, der
katholischen Welt die «hebräische Dichterin deutscher Sprache» nahezubringen. So
veröffentlicht das «Hochland» im Augustheft die Erinnerungen Werner Krafts
an die letzten Jahre und Wochen der eigentümlichsten Frau in Jerusalem.
Selten ist die Originalität eines poetischen Ingeniums so komplementär im
Werk und in der Person eines Dichters verteilt gewesen. Ihre Verse, ihre
Gespräche, ihre Briefe, ihre Zettelchen, die sie gern auch Fremden sandte,
wenn sie ihr aufgefallen waren, entsprudeln demselben Fels ihrer Urheimat.

Werner Kraft hat Gespräche mit ihr zum Teil wenigstens niedergeschrieben.
So folgenden Traumbericht: «Ich bin auf Golgatha gewesen, es war

nicht eigentlich Golgatha, sondern ein Felsen, der mir als Golgatha erschien,
und den ich jetzt suchen will. Dort habe ich Jesus gesehen, neben ihm zwei
Krüppel, die schwarz waren wie Pech. Das waren Goebbels und Göring.
Jesus hatte einen weißen Mantel an; er war durch eine Goldborte geschlossen,

die ich als ihm nicht angemessen empfand. Auf einmal teilte sich der
Mantel, und ich habe ein Licht gesehen, von einer Weiße, wie ich sie nie in
meinem Leben gesehen habe. Dann habe ich dieses Licht getrunken, und ich bin
davon so ungeheuer stark gewesen, daß ich den Eindruck gehabt habe, wenn
ich jetzt jemandem die Hand gegeben hätte, hätte er sterben müssen, und
ich hatte noch drei Stunden das Gefühl dieser Stärke. Da habe ich etwas
sehr Böses getan. Statt die Tür zu schließen, habe ich sie geöffnet, in dem
Gefühl, meine Kraft probieren zu müssen.»

Ueber Gott zu sprechen war der Dichterin, gerade weil sie mehr als dies
war, ein seitdem ich sie kannte (etwa seit 1906) bohrendes Bedürfnis. Zu
Kraft sagte sie: «Wenn Gott unser Vater ist, muß er doch mindestens so gut
sein wie unser wirklicher Vater.» Ein andermal: «Wenn er ein Mittel wüßte,
um dieser Ungerechtigkeit Herr zu werden, mir müßt' er's doch sagen, ich
müßt' es doch wissen!» Ein anderes Mal das herrliche Wort: «Gott hat sich
in der allgemeinen Verdunkelung mitverdunkelt.» Eines ihrer letzten Worte
soll gewesen sein: «Mit mir geht es zu Ende. Ich kann nicht mehr lieben.»

Kurze Unter welchen Umständen können Rußland und der Westen neben-
Chronik einander leben? Seitdem George F. Kennan das Thema in Foreign

Affairs behandelt hat, wird es von Politikern des Westens
diskutiert. Die von der BBC gesendeten Gespräche sind in The Listener (1177
und folgende) abgedruckt. Auf eine Rundfrage des Monats (37) zu dem
Thema antworten Raymond Aron, Fedor Stepun, Ernst Reuter, David J. Dal-
lin, Max Beioff, Röpke. Daß in diesen Zeitschriften die kontinentalpolitisch-

463



imperiale Konzeption eines Weltgleichgewichts unbekannt oder tabu ist, dient
nicht der Sache. — Die Historische Zeitschrift (172/2) behandelt in ihrem
Aufsatzteil Alexander den Großen und die Anfänge des hellenistischen
Herrscherkults; die Schneide zwischen Altertum und Mittelalter; die Bedeutung
Narwas im 16. Jahrhundert; die Persönlichkeit Rudolf Stadelmanns, dessen
vollständige Ausgabe von Burckhardts Weltgeschichtlichen Betrachtungen
(Verlag Günther Neske, Pfullingen) zum Arbeitskreis seiner Krisenphilosophie

gehörte. Felix Stössinger

464


	Kleine Rundschau

