Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)
Heft: 7
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHATU

PHANTASIE UND STIL
IN TOSKANISCHEN VOLKSERZAHLUNGEN

Die Erzeugnisse volkstiimlicher Literatur treten nur selten aus dem Kreise,
in dem sie entstanden, nur in Ausnahmefillen werden Dialektdichtungen,
volkstiimliche Erzihlungen, Fabeln usw. offiziell zum kulturellen Gut einer
Nation gezidhlt. Im allgemeinen hingt das wohl mit der Schwerverstindlich-
keit der Dialekte zusammen. In Italien bilden in dieser Hinsicht die toskani-
schen Mundarten eine gliickliche Ausnahme. Die volkstiimliche Literatur der
Toskana ist in sehr leicht zugénglicher Art geschrieben, denn die Dialekte
dieses Gebietes dhneln der Nationalsprache.

Die folgenden Ausfithrungen sollen sich mit einer Sammlung toskanischer
Volkserzahlungen beschaftigen, die aus den Bergen der Provinz Lucca
stammt: Den «Cento racconti popolari lucchesi» (Hundert lucchesische Volks-
erzihlungen) von Ildefonso Nieri. Diese einst sehr beriihmte Sammlung er-
lebte in der Zeit ihres Entstehens, das heifit von 1889 bis 1906, verschiedene
Auflagen; eine Neuauflage (Verlag Le Monnier, Florenz 1950), wurde von dem
bekannten Literaturkritiker Pietro Pancrazi besorgt.

Unter den italienischen Sammlern zeichnet sich Nieri besonders durch
seinen guten literarischen Geschmack aus, das heiflt, es war nicht so sehr das
naive Erzeugnis einer volkstiimlichen Kunst, das ihn in romantischer Weise
anzog, noch auch das blofle philologische Dialektdokument; es war vielmehr
die Schonheit der Erzihlung, die ihn fesselte. — Der Stoff dieser «Cento rac-
conti» ist traditionell und volkstiimlich, die Sprache ist reines Toskanisch,
wie es in den Nordostgebieten gesprochen wird, aber die Gestaltung der
Sammlung selbst ist personlich und ein Kunstwerk — wenn auch nicht von
Uberragender GroBle. Mit anderen Worten: Nieri war und fiihlte sich ganz
als einer seines Volkes, und so erziihlt er eben diese Geschichten auf seine
Art, so wie sie jeder andere auf eine ihm eigene Art wiedergeben wiirde.
Er erzidhlt sie in volliger Unmittelbarkeit, aber doch mit dem klar erkenn-
baren Ausdruck seiner Personlichkeit.

In den Erzihlungen Nieris begegnen wir mancher fliichtig hingeworfenen
Charakterskizze; da ziehen Landleute an uns vorbei, Namen, wie Pécchia,

455



Manfrollo, Meino, Drea, Brigliolo, tauchen auf; Bauern sind es, Holzfiller,
Landarbeiter, Hirten, jeder mit seiner eigenen Art und Meinung, jeder stets
bereit, sich durch eine wohliiberlegte Antwort oder einen Geistesblitz aus
einer verzwickten Situation zu retten. Eine innere Stimmung herrscht hier,
die sich schlagartig Raum und Zustimmung schafft — man denkt an die
berithmtesten Novellen des Boccaccio; vielleicht an das Meisterwerk des Chi-
chibio. Und diese Spontaneitdat ist toskanische Erzdhleigenart, die wir schon
vor Boccaccio in den &dltesten Fabeln des Novellino finden.

Viele dieser kleinen Skizzen gehoren zu jener Art der «veritella», der «klei-
nen Wahrheits, das heifit zu den kleinen, echten Szenen aus der Wirklich-
keit. Dieser Echtheit und Wahrscheinlichkeit, der geistreichen Worte oder
Handlungen irgendwelcher Personen bedurfte auch ein Bocecaccio. In den
Tagen, in denen sein «Decamerone» spielt, in dem auch diese Art von Ge-
schehnissen vorkommen, gibt er sogar den vollen Namen der handelnden
Personen. Oft sind es bekannte Personlichkeiten wie zum Beispiel Guido
Cavalcanti.

Manchmal auch stiitzen sich diese «veritelle» nicht nur auf einen Geistes-
blitz, sondern, wenn man so sagen kann, auf einen «Zufallsblitz», das heif3t
auf einen kleinen, unbedeutenden Vorfall, der auflerhalb des Alltdglichen
liegt. Doch auch dies entspringt natiirlich einer moglichen Situation, die von
sich aus die Lust zum Weiterfabulieren wecken kann. Betrachten wir das
kleine Beispiel aus der Erzdhlung «Il miracolino» (das kleine Wunder): Es
handelt sich um einige Jiger, die eines Morgens ausziehen, um in den
Siimpfen Schnepfen zu schieflen. Aber sie haben wenig Gliick und beschlie-
Ben deshalb, nach Hause zuriickzukehren. «Einer von uns, Fegato, ging auf
die andere Seite, widhrend der andere und ich auf dem Damm des Haupt-
grabens weitergingen. Es war wohl zwischen zehn und elf Uhr. Als wir an
einer bestimmten Stelle waren, drang ein Stohnen an unser Ohr, das von
weit her zu kommen schien. Wir schauten uns nach allen Seiten um, suchten
vorn und hinten, konnten aber nichts entdecken. Nur nackte Erde um uns
herum, alles kahl, weder Hirse noch Korn gab es da, nichts als odes Land.
Wir gingen ein Stilick zuriick; doch auch hier nichts! Ja selbst jenes Stohnen
horte man nicht mehr. Als wir aber wieder bis an jene Stelle gekommen
waren, horten wir auch das leise, ganz feine Stohnen wieder, ganz diinn und
schwach war es, dall es uns fast das Herz zerrill. Bald schien es uns aus der
Luft zu kommen, bald wieder aus der Erde; und wir standen ganz verwirrt
und iberlegten, was es wohl sein konne...» Die Jdger bleiben nun stehen
und suchen, schauen nach allen Richtungen, um herauszufinden, woher dieses
Stohnen kommen konne. «Plotzlich bemerkte ich auf der anderen Seite des
Grabens am Fulf} einer niedrigen Erle eine Schlange, so dick wie mein Arm,
die ihren Schwanz um den Baumstamm geschlungen hatte... Sie funkelte
mich mit ihren Augen an wie mit zwei Lichtern, rithrte sich aber nicht vom
Fleck. «Bist etwa du das, Sohn einer Hiindin!> schreie ich, greife zum Ge-
wehr — und bum! Stellt euch vor: aus vier bis fiinf Meter Entfernung schof3
ich sie mittendurch! Ganz genau, wie mit einem Messer geschnitten. Ich
stand eine Weile still, um zu beobachten, was nun geschehen werde, und sah,
wie sich der untere Teil der Schlange fortschlingelte, und zwar so, dall aus
dem oberen Teil direkt am Schnitt zuerst ein Kopfchen erscheint, und dann
ein kleiner Frosch herausschliipft. Er sitzt erst einen Augenblick still und
schaut sich mit ganz verangstigten Blicken um. Aber kaum hat er das kleine
Wasser in der Ndhe entdeckt, als er auch schon aufspringt und schwupp!
mit einem Satz in seinem nassen Element verschwindet. Und wir drei stan-

456



den mit offenem Munde da...» Man splirt hier deutlich, wie aus der ganz
konkreten Sprache und Situation sich das kleine Wunder entwickelt. Die
Sumpflandschaft — das 6de Feld — ohne Hirse, ohne Korn — der Damm,
auf dem die drei Jdager entlanggehen, mit den wenigen Bidumen rechts und
links, all dies gibt, ohne dabei Beschreibung sein zu wollen, die Stimmung
einer Winterlandschaft in der Toskana in ihrem ganzen Umfang. Und in
diesem mit wenigen Strichen gezeichneten Landschaftsbild heben sich alle
Einzelheiten des kleinen Abenteuers ab, zeichnen sich ganz klar und konkret:
«...ein feines schwaches Stéhnen... wir standen ganz verwirrt... eine nied-
rige Erle... eine Schlange, so dick wie mein Arm ... Der untere Teil schldn-
gelt sich fort und aus dem oberen schliipft der kleine Frosch...» Auch der
Ruf des Jagers gehort zu diesen Details: «che tu sii tu figlio e po’ d'un cane?»
...dann der Schul}, und «stellt euch vor: aus vier bis fiinf Meter Entfernung
mittendurch geschossen!> — Und all diese Einzelheiten werden ganz einfach
gesagt, allerdings mit dem erzahlerischen Relief, das zur Eigenart der Jiger-
sprache gehort; die Worte werden trocken, aber plastisch und gemeillelt
dahin gestellt, und mit jenem Reichtum der Eindriicke und jener Gewichtig-
keit der Aussage, die uns wieder an alte Tradition denken lafit wie die Er-
zdhlung von den drei Nekromanten am Hofe Friedrichs oder von dem Pferd,
das die Glocke lautet (13.Jahrhundert).

Diese Erzdhlungen konnen aber auch eine aullerordentliche poetische Hohe
erreichen. Man denke an die beriihmteste der «Cento racconti»: «Herr Marz
und der Hirte». Der Monat Mirz wird hier personifiziert, und zwar seinem
Charakter gemafl als Betriiger, als der Monat, der Sonne verspricht und
Regen schickt, und Regen verspricht und schones Wetter bringt; diese Mythe
bietet sich uns in einer kleinen Erzdhlung voller Charme dar: «Eines Mor-
gens, als der Friihling ins Land zog, ging ein Hirte mit seiner Herde hinaus
auf die Weide und begegnete unterwegs dem Mairz. «Guten Morgen, Herr
Hirte», sagte der Mé&rz, «wohin fithrst du heut deine Herde?» <Hallo, Herr
Marz, heut will ich auf den Berg gehen.» «Gut, gut, Hirte, das ist recht so!
Gute Reise!» Zu sich selbst aber sagte er: <Lafl mich nur machen, heut
werde ich dich ordentlich durchnéssen!> Und an jenem Tage regnete es in
Stromen auf dem Berg, eine wahre Sintflut war es. Der Hirte aber, der
diesem Herrn sehr gut ins Gesicht geschaut hatte und dem die ganze Sache
nicht recht geheuer vorkam, hatte den entgegengesetzten Weg eingeschlagen;
am Abend auf dem Heimweg begegnete er wiederum Herrn Mirz. «Griilf}
Euch, Herr Hirte! Wie war’s denn heut?» <Es ging alles gut, ich bin in der
Ebene gewesen, ein herrlicher Tag war es, die Sonne schien zum Verbrennen
heif}!» «Oh, wie mich das freut!> sagte der Marz, doch im stillen bill er sich
auf die Lippen, «und morgen, wohin wirst du da gehen?»> — Schon an diesem
Punkt erreicht die Fabel ihren schnellen Rhythmus in der Spannung zwi-
schen der schlauen Aufgewecktheit und einer unter schonen Worten ver-
steckten Boshaftigkeit. Und schon spiirt man die Weite der Bilder, die Tage
voller Sonne und die Schauer und Gewitter in ihrem friihlingsbunten
Wechsel. Die Hirtenszene nimmt ihren Fortgang, ohne zu enttduschen, sie
bleibt einfach: Der Hirte iiberlistet den Mérz immer wieder, indem er seine
Absichten verdreht, und der verraterische Marz verzweifelt, weil er den
Hirten einfach nicht erwischen kann. Aber diese Friihlingsfabel hort hier
noch nicht auf: «Am letzten seiner Tage sagt der Marz zum Hirten: «Nun,
Herr Hirt, wie geht's?» «Ausgezeichnet! Nun ist der Monat Mairz zu Ende,
und ich bin obenauf! Jetzt brauche ich keine Angst mehr zu haben und kann
mich unbesorgt ausruhen.» «Gut gesagt! Und wohin wirst du morgen gehn,

457



Herr Hirt?» «Morgen geh ich in die Ebene, da geht es schneller und ist be-
quemer.» «Bravo, Herr Hirt! Auf Wiedersehen!» Und der Marz lauft in aller
Hast und Eile zum April und erzahlt ihm die ganze Sache. «Ich brauche un-
bedingt einen Tag, du mufit ihn mir leihen!» April 148t sich nicht lange bitten
und leiht ihm einen Tag. Und auch der Leser wird nun schon erraten haben:
Der arme Hirte geht diesmal wirklich in die Ebene, und <als er dort an-
gekommen ist und seine Herde sich auf der Weide verstreut hat, beginnt es
zu einer bestimmten Stunde zu regnen und zu stiirmen, dafl es nur so
klatscht und alles vor Schreck erstarrt. Das Wasser stiirzt in Stromen vom
Himmel herunter, sogar Schnee und Hagel kommen...» So schliefft mit dieser
Burleske des 1. April die Friihlingsfabel. Man erinnert sich des Gewitters aus
der Fabel der «Nekromanten», die vorher erwdhnt wurde, ein Gewitter, das
im 13. Jahrhundert beschrieben wurde. Hier heillt es: <Das Wetter triibt sich,
dann setzt blitzartig Regen ein, Donner, Wetterleuchten und Blitze, dann fiel
Hagel, der wie aus Eisenkornern schien.» Die Freude am Beschreiben dient
ja nur dazu, die Aufnahme in dem bereiten Publikum anzuregen und zu
fordern. In dieser Novelle — ja, in all diesen Novellen — ist «der Berg» —
«die Ebene» — «die Sonne» — «der Regen» einfach und sauber hingesetzt
und sind Teile einer frischen Welt. Und die Erzdhlung selbst bewegt sich
darin rasch, voller Geschmack und anziehend, so dafl sie nicht nur Phantasie
und Geschmack anregt zum Wettbewerb der Schlauheit, sondern auch die
Aufmerksamkeit und Teilnahme weckt an dieser unverwiistlich-anmutigen
Form. Fredi Chiappelli

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Dautry Wenn einmal die Namen der Vorldufer der gesamteuropdischen
Wirtschaft genannt werden sollten, wird man Raoul Dautry nicht
vergessen. Sein Name ist unzertrennlich vom franzosischen Siege von 1918
und von der Katastrophe von 1940, die zu verhiiten dieser grofle industrielle
Organisator viel zu spit berufen wurde. Er vertiefte in den Jahren des Un-
gliicks, aber auch des Erlebnisses der gewaltigen amerikanischen Produk-
tionskrafte, seinen Glauben an die industrielle Revolution Europas.

In memoriam Raoul Dautry veroffentlicht R. Silva in dem von ihm mit-
geleiteten Monde Nouveau (51—52) eine Studie, die vor allem den Europa-
planen des Verstorbenen gewidmet ist. Ueberzeugende Kraft stromen sie aus,
weil ihr Urheber ein Mann des Mafles, der Wirklichkeit, des besonnenen
Urteils, der Anpassung an die Moglichkeiten war. Unter dem «Moglichen»
verstand er aber nicht das, was allgemein, sowieso geschieht, sondern die
Entbindung der noch ungeschehenen, unsichtbaren, naherkommenden Dinge.
Er war der Herkunft nach Bauer, bauerlich blieb er, wie so viele franzosische
Minister, bis zuletzt; daher sein Glaube an das Wachstum. Erde und Sonne
gaben ihm einen klaren Blick fiir das Wesentliche. Sein grofles Vorbild war
Lyautey, dessen Methoden des Bestimmens und Leitens ihm zur Richtschnur
dienten.

Aus einer Unterhaltung mit ihm zitiert Silva folgende Sitze: «Europa —
das heifit zuerst: seine Menschen. Was wollen, was wiinschen, was verlangen
sie? Sicherheit. Sie wollen die Gewillheit haben, dal} sie so viel essen konnen,
wie ihr Magen verlangt; dal sie gesund wohnen, anstindig gekleidet sind;
dafl sie von Land zu Land unbehindert reisen konnen. Viele Menschen sind

458



bereit, grofle Opfer zu bringen, wenn man einen Krieg vermeiden kann, den
so manche zweimal mitgemacht haben. An dem Tag, an dem die Menschen
in ihren nationalen Beschrankungen ersticken werden, ist Europa geschaffen.
Keine Redereien, keine kiinstliche Konstruktionen, keine Riesenprojekte, die
um so schroffer gewollt werden, je haltloser sie sind. Statt dessen lieber Tat-
sachen, positive Vorteile. Konkretes. Heute der Schuman-Plan, morgen der
Agrikultur-Plan, dann die Koordination der Transporte, dann ein euro-
pdisches Laboratorium der Kernphysik — mit solchen Methoden kénnen wir
unser Ziel erreichen.»

Der europiische Transportplan ist ein Dautry-Plan, denn Dautrys Stecken-
pferd waren die Eisenbahnen, hat er doch die SNCF geschaffen und geleitet.
Die Defizite der nationalstaatlichen Eisenbahnen erschienen ihm absurd.
Europa ist reif zu einem einzigen, groflen Eisenbahnnetz ohne staatliche
Scheidewinde. Dieser grofle Organisator und Anreger war der bescheidenste
Mensch, aber als Denker, Politiker, Techniker, Europder eine echte Fiihrer-
natur, die nicht durch Gesten und Anspriiche, sondern durch das Fluidum
der Personlichkeit das Genie der miihelosen Wirksamkeit besalf3.

Alain Die Unsterblichkeit Gides, kaum angebrochen, wird von der franzosi-

schen Kritik mit ihrer rithmenswerten Respektlosigkeit vor konfor-
mistischen Urteilen in den Nachrufen auf Alain bereits in Frage gestellt. Die
drei Toten derselben Generation, Valéry (1871), Gide (1869) und Alain (1868)
konfrontiert Maurice Toesca in Hommes et Mondes (60) mit ihrem letzten
groflen Altersgenossen Claudel (1868) und fragt, wem von ihnen die Zukunft
gehoren wird. Nach seiner Ansicht allen, auler Gide. Er bestreitet die Tiefe,
das heifit den Ernst von Gides sincérité, tadelt an seinem Werk, dafl es
weniger dem Ausdruck der eigenen Seele als der Polemik, der Auseinander-
setzung mit einem Gegeniiber gilt, und rithmt an den Schriften Alains: le
chant de son ame.

Alain, mit biirgerlichem Namen Emile Chartier, war 50 Jahre lang der
Lehrer mehrerer literarischer Generationen Frankreichs, ihr Jugendbildner
als Professor des Lycée Henri IV. Sein Leben war Denken aus dem Leben,
seine Biographie ist eine Werk- und Gedankenfolge. Er war der klassische
franzosische Republikaner, der ideale Radikalsozialist, der Hiiter der Ratio,
der Bildner von Gedanken aus dem Quellwasser der Sprache, der Schopfer
eines umfangreichen Denkwerks, das fest im Rahmen des franzosischen
Moralismus steht. Da aber bei Alain Gedanke, Wort und Schonheit eine
seltene Identitdt erreichen, glaube ich, dal er etwas ausgesprochen Fran-
zosisches, etwas Uniibersetzbares hat, ganz anderer Art und gewil} nicht
gleichen Ranges, aber eben in der Bindung an den Mutterboden der Sprache
und des Geistes verwandt mit La Fontaine.

Als das wesentlichste Ziel Alains bezeichnet sein Freund und Schiiler
Toesca den Menschen. Alain will den Menschen erklédren, lenken, gliicklich
machen. Die beste Einfithrung in seine Lebensphilosophie biete die Lektiire
der Propos sur le bonheur, und in diesem Buch das Kapitel Devoir d’étre
heureux. Hierauf gehe man an Alains Biicher in folgender Reihenfolge: Pro-
pos sur I’Esthétique, Propos de Politique, Le Citoyen contre les Pouvoirs, ein
heute besonders wichtiges Buch; Esquisses de I’homme; Propos sur l'édu-
cation; Propos de littérature. Hierauf folgen in beliebiger Reihenfolge die
Quatre-vingt-et-un chapitres sur I'Esprit et les Passions; Les Idées et les
ages; Les Sentiments familiaux; schlieBlich die Biicher iiber Musik, iiber

459



Dickens, Stendhal, Balzac; und dann sein Endwerk Les Dieux. Von diesem
seinem letzten Buch sagte Alain, es habe die Leichtigkeit, die schwer ist, und
die Helle, die dem #dullersten Dunkel entspringt.

Alain, den Schiiler Montaignes, Descartes und Comtes, unter die Ratio-
nalisten einordnen, wird seinem Ursprung und seinem SchluBfwerk nicht ge-
recht. Seine bekannte Formel Ceci n’est pas objet de pensée schlieBt nur aus
der Logik, nicht aus dem Sein, gewisse Themen aus. Jean Mistler zeigt in der
Table Ronde (43) den Philosophen, der mit der von ihm geschriebenen Ge-
schichte der Philosophen Platon, Descartes, Hegel, Comte sein eigenes Den-
ken ausdriickt. Der Empirismus von Comte méafligt die Dialektik von Hegel,
und die Lehrsidtze von Descartes halten sich mit den Mythen Platons im
Gleichgewicht. Fiir Alain hatten die Worte «eine andere Welt», «ein anderes
Leben» keinen logischen Sinn, aber er untersuchte das Geheimnis der unter-
irdischen Welten, der Seelenwanderungen in Mythen, Lehren, Bildwerken.
Wenn es keine dufleren Wirklichkeiten gibt, denen die Wanderung gewisser
Motive von den é&ltesten agyptischen Dynastien bis zu dem Torschmuck der
gotischen Kathedralen entspricht, dann miissen es psychische sein. Alle
Seelen der Menschheit bilden eine einzige Seele, alle Jahrhunderte sind wie
ein Tag. — Alain verbindet sich mit der schonen Idee Comtes: L’humanité
se compose de plus de morts que de vivants. — Unter den Toten, die zur
kommenden Menschheit gehoren, befindet sich auch Alain.

«. .. dichterisch Martin Heidegger wiederholte im Auditorium Ma-
wohnet der Mensch...» ximum der Eidgenossischen Technischen Hoch-

schule, mit Lautsprecheriibertragung aus dem iiber-
fiillten Saal in einen anderen Horsaal, seine Interpretation eines noch als
apokryph geltenden Textes von Holderlin, die er schon in dem Streitgespriach
mit Ortega y Gasset auf der Biihlerhohe analysiert hatte. Dem ausfiihrlichen
Bericht iiber die Tagung im Ganzen Deutschland (43) folgt dort der Abdruck
der beiden Texte. Da sie auch in der Schweiz nicht allgemein zuginglich
sind, ibernehmen wir ihn. Die erste Hymne, die einer philosophischen Wen-
dung Heideggers zugrunde liegt, steht in fortlaufendem Prosasatz in Wilhelm
Waiblingers Roman Phaeton (1823). Der Gedanke des «Wohnens», im ersten
Vers von Holderlins letztem Gedicht, wiederholt gesteigert die Forderung des
Wesentlich-Sein.

In lieblicher Bldaue blithet mit dem metallenen Dache der Kirchturm. Den
umschwebet Geschrei von Schwalben, den umgibt die riihrendste Bldue. Die
Sonne gehet hoch dariiber und fiarbet das Blech, im Winde aber oben stille
krdhet die Fahne. Wenn einer unter der Glocke dann herabgeht, jene Trep-
pen, ein stilles Leben ist es, weil, wenn abgesondert so sehr die Gestalt ist,
die Bildsamkeit herauskommt dann des Menschen. Die Fenster, daraus die
Glocken tonen, sind wie Tore an Schonheit. Namlich, weil noch der Natur
nach sind die Tore, haben diese die Aehnlichkeit von Badumen des Waldes.

Reinheit aber ist auch Schonheit. Innen aus Verschiedenem entsteht ein
ernster Geist. So sehr einfiltig aber die Bilder, so sehr heilig sind die, daf
man wirklich oft fiirchtet, die zu beschreiben. Die Himmlischen aber, die
immer gut sind, alles zumal, wie Reiche, haben diese Tugend und Freude.
Der Mensch darf das nachahmen. Darf, wenn lauter Miihe das Leben, ein
Mensch aufschauen, und sagen: so will ich auch sein?

460



Ja. Solange die Freundlichkeit noch am Herzen, die Reine, dauert, misset
nicht ungliicklich der Mensch sich mit der Gottheit. Ist unbekannt Gott? Ist
er offenbar wie der Himmel? Dieses glaub ich eher. Der Menschen Ma§ ist’s.
Voll Verdienst, doch dichterisch wohnet der Mensch auf dieser Erde. Doch
reiner ist nicht der Schatten der Nacht mit den Sternen, wenn ich so sagen
konnte, als der Mensch, der heiflet ein Bild der Gottheit.

Gibt es auf Erden ein Mal}? Es gibt keines. Namlich es hemmen den Don-
nergang nie die Welten des Schopfers. Auch eine Blume ist schon, weil sie
blithet unter der Sonne. Es findet das Aug oft im Leben Wesen, die viel
schoner noch zu nennen wiren als die Blumen. Oh! ich weifl das wohl! Denn
zu bluten an Gestalt und Herz, und ganz nicht mehr zu sein, gefillt das
Gott? Die Seele aber, wie ich glaube, mufl rein bleiben, sonst reicht an das
Maichtige mit Fittigen der Adler mit lobendem Gesange und der Stimme so
vieler Vogel. Es ist die Wesenheit, die Gestalt ist’s.

Du schones Bachlein, du scheinst rithrend, indem du rollest so klar, wie
das Auge der Gottheit, durch die Milchstrafle. Ich kenne dich wohl, aber
Trénen quillen aus dem Auge. Ein heiteres Leben seh ich in den Gestalten
mich umblithen der Schopfung, weil ich es nicht unbillig vergleiche den ein-
samen Tauben auf dem Kirchhof. Das Lachen aber scheint mich zu grdmen
der Menschen, namlich ich hab ein Herz.

DIE AUSSICHT
(1843, letztes Gedicht kurz vor dem Tode)

Wenn in die Ferne geht der Menschen wohnend Leben,
Wo in die Ferne sich erglinzt die Zeit der Reben,

Ist auch dabei des Sommers leer Gefilde,

Der Wald erscheint mit seinem dunklen Bilde.

Dal} die Natur erginzt das Bild der Zeiten,

Dall die verweilt, sie schnell voriibergleiten,

Ist aus Vollkommenheit, des Himmels Hoéhe gldnzet

Den Menschen dann, wie Baume Bliit umkrinzet.

D. 24. Mai Mit Untertédnigkeit
- 1748 Scardanelli
Zum Thomas Manns Verhiltnis zum Gregorius von Hartmann von

«Erwithlten» Aue ldBt sich nicht ohne Kenntnis der Auffassung des mittel-

alterlichen Dichters von Leid, Schuld und Siihne ermitteln. Das
Leiderlebnis erhielt in der Zeit der Staufer michtige Impulse aus dem Schick-
sal der Volker, so dal eine Untersuchung iiber das Leiden dieser Epoche den
Ernst des dichterischen Erlebnisses noch ganz anders erfafit, als man es bei
der auf Glauben beruhenden, mittelalterlich naiven Erzdhlkunst vorauszusetzen
pflegt. DaBl das Leid ein Grundprinzip der Hartmannschen Dichtung ist, weist
Friedrich Maurer (Freiburg i. B.) in einer groBeren Arbeit nach, aus der einige
Abschnitte im Euphorion, der Zeitschrift fiir Literaturgeschichte, (XLV, 2),
abgedruckt wurden. Das Leid erkennt diese Darstellung als die entscheidende
Macht von Hartmanns Dichtung an. Das Leid bedient sich der Schande und

461



Unehre, der Entehrung durch Naturgewalten zur Siihne von Schuld im
Armen Heinrich. Die Problemstellung von Schuld und Leid, Bewdhrung und
Befreiung ist schon im Erec vorgebildet. Auch bei ihm ist zunichst Leid das,
was von Menschen ihm als Ritter als Unehre angetan wird; im zweiten Teil
des Werkes ist es das, was er sich selber, also von innen heraus, antut. Dieses
Leid kommt von Gott, als Gnade, die nicht nur Befreiung von Leid, sondern
auch Sithnung durch Leid ist. Auch das Leid des Gregorius ist Schande, Un-
ehre, aber nicht als gottliches Verhingnis, sondern als Folge eines freien
Willensaktes. Auf den freien Willen hat der Abt vor Verlassen des Klosters
Gregor ausdriicklich hingewiesen. Der Teufel rit, der Mensch wahlt. Diese
Auffassung Hartmanns entspricht der Moraltheologie seiner Zeit, Gregor emp-
findet aber sein Scheitern als Unrecht Gottes und emport sich gegen ihn wie
Parzival, freilich nur einen Augenblick. Aber gleich beweist ihm die Ver-
zweiflung der Mutter seine Schuld. Leid und Laster, Unehre und Siihne sind
in bezug zu Gottes Ehre gesetzt. Auch der Iwein stellt das Problem hochster
Ehre dar, deren Verlust tiefstes Leid zur Folge hat. Die Ehre wird durch
duldendes Leid und biilende Arbeit wiedergewonnen. Auch Iweins Leid ist
Siihne fiir Versagen; er hat nichts Schlimmes getan, Vergessen und Unter-
lassen ist seine negative Schuld. Auch hier reduziert Hartmann die Schuld
auf ein Minimum, schlie3t bosen Willen aus, setzt guten Willen voraus — und
doch wird der Mensch, eben weil er Mensch ist, schuldig und leidet bis zum
Wahnsinn. Aber Iweins Wille erreicht durch Gottes Gnade die Erfiillung des
scheinbar Unmoglichen. Friedrich Maurer sieht in dem Gnadenmotiv den
Unterschied zwischen der christlich-optimistischen Losung der ritterlichen
Dichtung und der Gnadenlosigkeit des Nibelungenlieds. Die gleichen Motive
findet man auch in Hartmanns Lyrik vor: «Leid durch eigene Schuld, das ist
die Formel Hartmanns in der Lyrik wie in der Epik; das Leid als Folge der
Siinde und der Schuld.»

Diagonal Die Entdeckungen der esoterischen Aegyptologie, iiber die ich im
gelesen  Augustheft der NSR in der Diskussion mit Zeitschriften berichtete,

haben im Mercure de France (1058) Antworten der offiziellen For-
schung und Repliken dgs umstrittenen Vertreters der symbolischen Deutung
der hieroglyphischen Texte und Denkmailer zur Folge gehabt. Die «Offiziel-
len» bestreiten die Uebersetzungen und Interpretationen der Schule Alexan-
dre Varille, konnen aber die bezeichnende Tatsache nicht erkldren, daf3 Varille
einerseits von der herrschenden Schule aufgefordert wird, seine Theorien zu
beweisen, andrerseits die wissenschaftlichen Zeitschriften seine Mitarbeit ab-
lehnen, ferner die maligebenden Personlichkeiten dieser Wissenschaft seine
Einladungen refiisieren, sich von ihm seine symbolistische Lehre in den Tem-
peln von Luxor und in den Museumsannexen an Hand von Zehntausenden
Photos erkldren zu lassen. Die von Varille entdeckten und gedeuteten gott-
lichen Hierarchien, die sich auf Erden widerspiegeln, reduzieren viele Er-
scheinungen, die bisher als Gotter angesehen wurden, zu «Prinzipien», zu
«Engeln», was eine Umdeutung der bisherigen Auffassung der religiosen und
kosmischen Lehren Aegyptens erfordert. So sind Gottheiten méannlich oder
weiblich, je nach dem Aspekt, den sie hervorkehren. Varille sieht im Aegyp-
tischen eine philosophische Sprache, die von ihrer symbolischen Bilder-
schrift nicht getrennt werden kann, wiahrend sie bisher als eine alte Sprache
galt, die allméhlich in Bildratseln sich eine Ausdrucksweise schuf. Die Veri-
fikation der Thesen Varilles ist von allgemeinstem Interesse fiir alle Mythen-

462



forschungen, und man kann deshalb in aller Laienschaft André Rousseaux’
Ansicht akzeptieren, dall die wissenschaftlichen Zeitschriften der Aegyptolo-
gie kein Recht haben, die Forschungsergebnisse von Varille totzuschweigen
und die Verdffentlichung seiner Manuskripte zu verweigern.

Else Lasker-Schiiler ist deutschen Erinnerungen nicht ganz entschwunden.
In der Anthologie Geliebte Verse (Limes Verlag, Wiesbaden), die aus den
von Kennern wie Heidegger, Hesse, Benn und manchen Irrelevanzen angege-
benen bevorzugten Gedichten besteht, ist Else Lasker-Schiiler nur mit vier
Gedichten, also unzureichend vertreten. Ihrer haben sich nur Benn, Renée
Sintenis und A.R.Meyer erinnert. Das wird anders werden, wenn der vom
Kosel-Verlag angekilindigte, von Ernst Ginsberg herausgegebene Band Else
Lasker-Schiiler: Dichtungen und Dokumente, erscheint. Das im gleichen Ver-
lag publizierte Hochland hat neben vielem anderen das Verdienst, der katho-
lischen Welt die «hebréische Dichterin deutscher Sprache» nahezubringen. So
veroffentiicht das «Hochland» im Augustheft die Erinnerungen Werner Krafts
an die letzten Jahre und Wochen der eigentiimlichsten Frau in Jerusalem.
Selten ist die Originalitdt eines poetischen Ingeniums so komplementir im
Werk und in der Person eines Dichters verteilt gewesen. Ihre Verse, ihre
Gesprache, ihre Briefe, ihre Zettelchen, die sie gern auch Fremden sandte,
wenn sie ihr aufgefallen waren, entsprudeln demselben Fels ihrer Urheimat.

Werner Kraft hat Gesprache mit ihr zum Teil wenigstens niedergeschrie-
ben. So folgenden Traumbericht: «Ich bin auf Golgatha gewesen, es war
nicht eigentlich Golgatha, sondern ein Felsen, der mir als Golgatha erschien,
und den ich jetzt suchen will. Dort habe ich Jesus gesehen, neben ihm zwei
Kriippel, die schwarz waren wie Pech. Das waren Goebbels und Goring.
Jesus hatte einen weilen Mantel an; er war durch eine Goldborte geschlos-
sen, die ich als ihm nicht angemessen empfand. Auf einmal teilte sich der
Mantel, und ich habe ein Licht gesehen, von einer Weille, wie ich sie nie in
meinem Leben gesehen habe. Dann habe ich dieses Licht getrunken, und ich bin
davon so ungeheuer stark gewesen, dafl ich den Eindruck gehabt habe, wenn
ich jetzt jemandem die Hand gegeben hitte, hdtte er sterben miissen, und
ich hatte noch drei Stunden das Gefiithl dieser Stidrke. Da habe ich etwas
sehr Boses getan. Statt die Tiir zu schlielen, habe ich sie gedffnet, in dem
Gefiihl, meine Kraft probieren zu miissen.»

Ueber Gott zu sprechen war der Dichterin, gerade weil sie mehr als dies
war, ein seitdem ich sie kannte (etwa seit 1906) bohrendes Bediirfnis. Zu
Kraft sagte sie: «Wenn Gott unser Vater ist, mufl er doch mindestens so gut
sein wie unser wirklicher Vater.» Ein andermal: «Wenn er ein Mittel wiilte,
um dieser Ungerechtigkeit Herr zu werden, mir mii}t’ er’s doch sagen, ich
miifit’ es doch wissen!» Ein anderes Mal das herrliche Wort: «Gott hat sich
in der allgemeinen Verdunkelung mitverdunkelt.» Eines ihrer letzten Worte
soll gewesen sein: «Mit mir geht es zu Ende. Ich kann nicht mehr lieben.»

Kurze Unter welchen Umstidnden kénnen Ruflland und der Westen neben-
Chronik einander leben? Seitdem George F.Kennan das Thema in Foreign

Affairs behandelt hat, wird es von Politikern des Westens dis-
kutiert. Die von der BBC gesendeten Gespridche sind in The Listener (1177
und folgende) abgedruckt. Auf eine Rundfrage des Monats (37) zu dem
Thema antworten Raymond Aron, Fedor Stepun, Ernst Reuter, David J. Dal-
lin, Max Beloff, Ropke. DaB} in diesen Zeitschriften die kontinentalpolitisch-

463



imperiale Konzeption eines Weltgleichgewichts unbekannt oder tabu ist, dient
nicht der Sache. — Die Historische Zeitschrift (172/2) behandelt in ihrem Auf-
satzteil Alexander den Groflen und die Anféinge des hellenistischen Herr-
scherkults; die Schneide zwischen Altertum und Mittelalter; die Bedeutung
Narwas im 16.Jahrhundert; die Personlichkeit Rudolf Stadelmanns, dessen
vollstindige Ausgabe von Burckhardts Weltgeschichtlichen Betrachtungen
(Verlag Giinther Neske, Pfullingen) zum Arbeitskreis seiner Krisenphilo-
sophie gehorte. Felix Stossinger

464



	Kleine Rundschau

