Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 19 (1951-1952)

Heft: 6

Artikel: Skepsis und Glaube

Autor: Léwith, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SKEPSIS UND GLAUBE

Von Karl Lowith

Dem Andenken von Erich Frank

Kant unterscheidet in der Kritik der reinen Vernunft drei Stufen
des Fiirwahrhaltens: Meinen, Glauben und Wissen. Meinen ist ein
sowohl objektiv wie subjektiv unzureichendes Fiirwahrhalten;
Glauben ist nur subjektiv zureichend; das Wissen der Wissenschaft
ist in beiderlei Hinsicht zureichend. Es wiirde widersinnig sein, die
Aussagen einer reinen Wissenschaft nur zu meinen oder zu glauben.
Im Unterschied zu diesen verschiedenen Stufen theoretischen Fiir-
wahrhaltens anerkennt Kant in praktischer Beziehung verschiedene
Weisen des Glaubens: den doktrinalen, den moralischen und den
pragmatischen Glauben, zum Beispiel wenn ein Arzt bestimmte
Anordnungen trifft, obwohl er nicht bestimmt weil3, was die wahre
Ursache der Krankheit ist. Ein Probierstein fiir die Festigkeit un-
seres Flirwahrhaltens wire das Wetten. Aber je hoher der Einsatz,
desto mehr zeigt sich die Unsicherheit unserer scheinbaren Gewil3-
heit. Und wenn man sich vorstellt, man sollte das Gliick seines
ganzen Lebens verwetten, so entdeckt man alsbald, daf} die Gewil3-
heit unseres Fiirwahrhaltens nicht zulangt, um eine solche Wette
zu rechtfertigen.

Der durch Dilthey zur Herrschaft gekommene Begriff des Ver-
stehens hat den Unterschied von Wissen, Meinen und Glauben ver-
wischt. Verstehen 1d8t sich in gewisser Weise alles, wissen nur sehr
weniges. Dennoch méchten wir der Wahrheit gewif sein, und zwar
um so dringender, je ungewisser wir sind. Das Verlangen nach
sicherer Fiihrung, festen Ueberzeugungen und einem zweifellosen
Glauben verridt, wie unsicher, schwankend und zweifelhaft wir
geworden sind, wenn nicht geradezu zynisch.

Philosophische Skepsis und religioser, zumal biblischer Glaube
unterscheiden sich jedoch vom gewohnlichen Bezweifeln und vom
leichtglaubigen Fiirwahrhalten. Der blofle Verdacht, dal es un-
moglich sei, der Wahrheit gewil3 zu werden, und das Sichbegniigen
mit dem Zweifelhaften sind ebenso entfernt von philosophischer
Skepsis, wie echter Glaube entfernt ist von einem blof3 pragma-
tischen Fiirwahrhalten als einem vorldaufigen Ersatz fiir ein noch

348



nicht erlangtes Wissen. Anderseits ist Glaube aber auch nicht der
zweifellose Besitz einer bestiandig verfiigbaren Glaubensgewil3heit.
Der Glaube, wie er aus Hiob, -Paulus und Augustin, aus Luther,
Pascal und Kierkegaard spricht, ist ein schwer errungenes und
wieder leicht verlierbares unbedingtes Vertrauen. Als ein unbe-
dingtes ist es in den vielfach bedingten Beziehungen von Mensch
zu Mensch kaum je am Platz. Es wiirde toricht sein, wollte man
einem Geschéftsmann, der einem seine Ware verkaufen will, un-
bedingt vertrauen. Es wiirde unweise sein, sich einem Lehrer, der
selbst tiber kein absolutes Wissen verfiigt, unbedingt anzuvertrauen.
Es wiirde grofmiitig sein, einem Freund unbedingtes Vertrauen zu
schenken. Solches Vertrauen kann sich zwar nachtraglich als un-
begriindet erweisen, aber diskreditiert wird dann nicht der Ver-
trauende, sondern der, welcher ein Vertrauen miBlbraucht hat. Es
wire gegen den Sinn eines unbedingten Vertrauens, wenn es sich
seiner selbst im voraus rationell versichern wollte. Moglich und ver-
niinftig ist ein unbedingtes Vertrauen aber doch nur, wenn es sich
auf jemand bezieht, der vermeintlich unbedingt vertrauenswiirdig
ist. Als ein solches Wesen, dem man unbedingt vertrauen darf, wird,
im Unterschied zu allen andern Wesen, der Gott des Alten und
Neuen Testaments geglaubt. Darum ist echter Glaube so selten wie
sein scheinbares Gegenteil, der radikale philosophische Skeptizis-
mus.

Zumeist und zunédchst sind wir weder radikale Skeptiker noch
radikale Gldaubige. Gewohnlich tun wir alles nur bis zu einem
«gewissen» Grad. Dessen Unbestimmtheit bemif3t sich nach Mal-
gabe des durchschnittlichen Dogmatismus unseres Fiirwahrhaltens.
Wir fragen nur selten, ob unsere intellektuellen, moralischen und
sozialen Gewohnheiten der Kritik der philosophischen Skepsis und
des religiosen Glaubens standhalten konnen. Als radikale Verhal-
tungsweisen fordern sowohl Skepsis wie Glaube das durchschnitt-
liche Vertrauen in die GewiBBheit der Wissenschaften heraus. Und
da heutzutage die meisten Menschen an nichts anderes als an die
Ergebnisse der Wissenschaft glauben, mag es erlaubt sein, mit den
Skeptikern die GewilBheit unseres Wissens in Frage und mit den
Glaubigen die Moglichkeit eines unbedingten Vertrauens in Un-
beweisbares zur Erwigung zu stellen.

Das Wort Skepsis meint urspriinglich nicht Zweifelsucht. Es meint
auch nicht, wie bei Descartes, eine Methode des Zweifelns, um durch
Ausschlul} alles Zweifelhaften zu einer unbedingt sicheren Wahr-
heit zu gelangen. Die Skepsis erschopft sich auch nicht in dem kulti-
vierten Zweifel Montaignes, einem Schwebezustand des freien
Geistes, der darin besteht, dafl man in allem das Zweifache des Fiir

349



und Wider gleichmalig und gleichmiitig erwigt, ohne eine Entschei-
dung zu fédllen. Kant nannte die Skeptiker darum Nomaden des
Geistes, die jeden bestdndigen Anbau des Bodens vereiteln. Diese
Montaignesche Skepsis ist aber keineswegs zu verachten. Sie lahmt
nur schwache Geister; andere schlieBt sie auf, ndmlich fiir das
Erstaunliche in den Dingen. Sie eroffnet unerwartete Perspektiven
beziiglich alles scheinbar Selbstverstiandlichen, sie verwirrt die her-
kommlichen Unterscheidungen von Vernunft und Unvernunft,
Wahrheit und Irrtum. Sie weil}, dal} es nichts so Unwahrscheinliches
gibt, daf3 menschliches Denken und Handeln nicht dazu fahig waren.
Es ist dieser aufschlieflende, aber entscheidungslose Montaignesche
Zweifel, auf den Descartes und Pascal geantwortet haben, der eine
mit Philosophie als Wissenschaft, der andere mit der Gewifheit des
Glaubens. Durch ihre Antwort auf Montaignes Zweifel stehen beide
in einem direkten Verhaltnis zur klassischen Skepsis; denn Mon-
taigne schliefit sich an diese meist wortlich an. Eine Hauptquelle
fiir diesen urspriinglichen klassischen Skeptizismus ist ein Werk
des Arztes und Philosophen Sextus Empiricus vom Ende des zweiten
Jahrhunderts. Sextus Empiricus ist also ein Zeitgenosse Tertullians,
der ein leidenschaftlicher Gegner der philosophischen Skepsis war
und ein Apologet des christlichen Glaubens. Fiir Tertullian sind
Skeptiker und Philosophen geradezu ein und dasselbe; denn was
Philosophen von den Christen unterscheidet, ist eben dies, daf} die
einen immer noch skeptisch suchen, wogegen die andern die Wahr-
heit im Glauben gefunden haben.

In der klassischen Philosophie bedeutet Skepsis soviel wie aus-
spahen, genau nachsehen, suchen, untersuchen. Was von der Skepsis
gesucht wird, ist aber nicht der Zweifel, sondern Wahrheit. Skepsis
ist also Wahrheitssuche, aber so, dal} der Untersuchende auf der
Suche bleibt, solange er nicht gefunden hat, was seinen Zweifel
zweifellos beseitigt. Also eine sehr achtbare philosophische Schule
oder, besser, Schulung.

Sextus Empiricus beginnt mit einer Einteilung der Philosophen
nach Mallgabe des Verhiltnisses von Suchen und Finden. Alle
suchen die Wahrheit. Dabei gelangt der Suchende entweder zur
Auffindung des Gesuchten, und dann weil3 er die Wahrheit; oder er
gibt das Suchen auf, weil er das Gesuchte nicht finden kann; oder
er verharrt im Suchen. Die ersten sind die Lehrphilosophen oder
Dogmatiker, worunter Sextus Empiricus Aristoteles, die Stoiker
und die Epikureer zahlt, aber nicht Platon, der ihm eher ein Skep-
tiker zu sein schien. Die zweiten bilden die sogenannte neuere,
nachplatonische Akademie. Die dritten sind die wahren Skeptiker,
die umherspihend Untersuchenden, die sich einer voreiligen Urteils-

350



entscheidung enthalten. Sie sind so grundsétzlich skeptisch, daf3 der
iibliche Einwand, dal} eine skeptische Behauptung doch auch eine
dogmatische Behauptung sei und sich also selbst widerlege, sie nicht
trifft. Denn der echte Skeptiker relativiert auch noch seine eigene
Aussage: er versichert nicht, dal} etwas so oder nicht so sei, er sagt
nur aus, wie ihm etwas derzeit und bis auf weiteres erscheine. Er ist
gewolltermaflen unschliissig und unentschieden, also das Gegenteil
eines «Dezisionisten», der mangels einer objektiven Gewil3heit fiir
eine resolute Entschlossenheit ist, mag er sich im Vollzug seiner
Entscheidung irren oder nicht.

Der Skeptiker erkennt, dafl alles nur in einer vielfachen Bezogen-
heit da ist, auf anderes und auf ihn selbst, als Wahrnehmenden und
Erkennenden. Die Welt ist unsere Welt und erscheint uns Menschen
vermutlich ganz anders als den Tieren, und auch fiir verschiedene
Menschen und Tiere ist sie jeweils eine andere Welt. Alles ist «in-
bezug-auf». Grolle, zum Beispiel physische, moralische, historische,
ist relativ auf das, was uns als klein erscheint. Es 143t sich also nicht
entscheiden, was zum Beispiel historische Grofle an sich, in bezug
auf sich selbst, ihrer eigenen Natur nach, ist. Gesundheit ist relativ
auf Krankheit, Gilite auf Schlechtigkeit usw. Dieser skeptische
Relativismus macht auch nicht Halt vor der Relativitit theologischer
Begriffe. Sextus Empiricus bespricht die dogmatischen Lehrmei-
nungen iiber Gottes Wesen und Existenz. Ueber beides sind sich
die Philosophen uneinig, weil Gott offensichtlich nicht «ganz offen-
bar» ist und also eines Beweises bediirftig. Ihn aus etwas anderem,
ganz Offenbarem beweisen zu wollen, wiare widersinnig. Ihn aus
etwas nicht ganz Offenbarem beweisen zu wollen, unmoglich. Und
da ferner mit dem Gottesbegriff auch der einer gottlichen Vor-
sehung mitgedacht ist, Vorsehung aber entweder fiir alles oder fiir
nur einiges vorsorgt, vieles aber in dieser Welt voller Uebel ist, und
da es unfromm wiire, Gottes Vorsehung auch alle Uebel zuzuschrei-
ben, so gerdat man mit der dogmatischen Versicherung, dal3 Gott
vorsorglich sei, in die Gefahr, unfromm zu reden! Gegeniiber solchen
und dhnlichen sich widersprechenden Ansichten und Reden hilt
sich der Skeptiker zuriick, wahrend er im praktischen Leben dem
Leben «ansichtslos» folgt. Er ehrt die Gotter wie alle Welt und ist
in hergebrachter Weise fromm; denn sinnvoll durchfiihren laft sich
eine so radikale Urteilsenthaltung natiirlich nur im Bereich des
theoretischen Wissens, aber nicht in der Praxis des tdglichen Han-
delns, wo man, ohne theoretische GewilBheit, entweder so oder so
entscheiden mul}. Als Skeptisch-Untersuchender kann man nicht
entscheiden, welche Religion die wahre ist, ob die Welt durch Gott
geschaffen oder anfangs- und endlos, oder nur zufillig und bis auf

351



weiteres da ist. Und gesetzt, dal} die Philosophie mit dem Erstaunen
beginnt, so ist auch dies etwas Relatives, ndmlich mit Bezug auf
Gewohntes. Ein Erdbeben zum erstenmal erlebt, das Meer zum
erstenmal gesehen, ein erstes Ueberfliegen der Alpen, ein erster
Blitzkrieg, das sind gewil} hochst erstaunliche Dinge, sie verlieren
aber diesen Charakter ihres uns so Erscheinens, sobald man sich an
sie gewohnt hat — und woran gewohnt sich der Mensch nicht?

Infolge dieser Beziiglichkeit aller Dinge auf innere und duBere
Umstiande, verschiedene Sitten, Gesetze, Lehrmeinungen, Glaubens-
sitze, wird der Skeptiker sich nicht anmaBen, zu entscheiden, was
etwas an sich ist, sondern jeder solchen unvermeidlich einseitigen
Ansicht und Rede eine gleich kriaftige Gegenansicht und Gegenrede
gegeniiberstellen und selbst im Suchen verharren, anstatt voreilig,
durch Beistimmung oder Ablehnung, abzuurteilen. Eine solche
Urteilsenthaltung ist ein Stillstand der Einsicht, und ihm gesellt sich
naturgemal} auch eine Stille der Gemiitsverfassung, die « Windstille
der Seele», der Gleichmut der Ataraxie, also eine moralische Un-
beirrbarkeit, die der theoretischen entspricht. Das letzte Ziel der
skeptischen Denkungsart ist also Unbeirrtheit in dem, was in den
Bereich der freien Beurteilung fallt, und ein mafBvolles Erdulden in
den uns aufgenotigten Zustanden.

Die Untersuchung all dieser Relativititen und Bedingtheiten ist
von der klassischen Skepsis schon so vollstiandig durchgefiihrt wor-
den, daf} sie wenig zu wiinschen tibrig 148t. Es ist ein Vorurteil, zu
meinen, dal} erst der moderne historische Relativismus die Erschiit-
terung aller feststehenden Lehrmeinungen hervorgebracht habe.
Natiirlich wird jeder in einer gegebenen Situation sich trotz solcher
Skepsis so oder so entscheiden, das heil}t, zu entscheiden haben, also
entscheiden miissen. Aber eine solche praktische Entschiedenheit
bleibt immer hinter der Einsicht in das unentschiedene Fiir und
Wider zuriick, und man miif}te sich schon diimmer stellen, als man
ist, wenn man leugnen wollte, daf} solche Entscheidungen nichts in
der Sache entscheiden, sondern gerade aus der UngewilBheit der
sachlichen Vernunftgriinde entspringen. Sie beruhen so wenig auf
einem zweifellosen Wissen um das Wahre und Rechte, daf3 sie viel-
mehr die Skepsis des Wissens entschieden beseitigen wollen.

Man fragt sich unwillkiirlich, wie weit wir es in der Weisheit ge-
bracht haben, wenn wir selbst innerhalb der Philosophie den Mangel
an Wissen durch «Entscheidungen» ersetzen zu konnen glaubten
und so vollig doktrindar geworden sind, daf} wir nicht einmal mehr
soviel Skepsis librig haben, wie sie noch in Kants kritischer Philo-
sophie lebendig ist. Kant glaubte freilich auf seinem kritischen Weg
sowohl den Skeptizismus wie den Dogmatismus hinter sich gelassen

352



und einen Ausweg zwischen beiden gefunden zu haben. Und Hegel
glaubte, mit seiner Dialektik des absoluten Wissens, worin die
Skepsis nur ein verschwindendes Moment in der Erkenntnis des
Absoluten ist, Kants Kritizismus {iberwunden zu haben.

In Hegels absolutem Wissen ist die Relativitdt alles scheinbar
Gewissen positiv «aufgehoben». Der Gang der Phianomenologie des
Geistes ist ein «sich vollbringender Skeptizismus». Der klassische
Skeptizismus ist flir Hegel nur die negative Seite des absoluten
Wissens. Es ist das Recht dieses Skeptizismus, den Dogmatismus
der «abstrakten», das heillt einseitigen Verstandesbestimmungen zu
unterminieren; sein Unrecht ist, da3 er nicht iiber den Nachweis
des Widerspruchs einseitiger Bestimmungen hinausgeht bis zur
verniinftigen Aufhebung des blof} verstandigen Satzes vom Wider-
spruch.

Die zweifelhafte Voraussetzung von Hegels scheinbarer Ueber-
legenheit iiber Skeptizismus und Dogmatismus ist sein Begriff von
der Vernunft, die er als ein «Vernehmen» des Absoluten mit dem
Glauben in eins setzt. In der Abhandlung iiber «Glauben und Wissen»
behauptet Hegel, dafl unsere fortgeschrittene Bildung sich iiber den
alten Gegensatz von Wissen und Glauben, von Philosophie und
Religion so sehr erhoben habe, da3 dieser Unterschied nun in die
Philosophie selber falle, wahrend sich andrerseits die Vernunft auch
in der positiven Religion so sehr geltend gemacht habe, dafl} die
verstindige Kritik, zum Beispiel des Wunderglaubens, an Boden
verloren habe.

Wie wenig Hegels Vermittlung der Philosophie mit der Religion
in einer theologischen Metaphysik und Religionsphilosophie das
Problem beseitigt hat, zeigt aber schon geschichtlich der Umstand,
dal3 gerade Hegels Synthese den alten Gegensatz von Wissen und
Glauben wieder aus sich hat hervorgehen lassen, bei Marx in
Gestalt eines auf Epikur verweisenden materialistischen Atheismus,
bei Kierkegaard in Gestalt eines auf Tertullian verweisenden para-
doxen Glaubens. Der Gegensatz von menschlichem Wissen und
Glauben an Offenbarung, das einfache und urspriingliche Zweierlei
von Suchen und Gefundenhaben stellt sich in mannigfachen Ver-
kleidungen doch immer wieder her und ist weder auf kritischen
noch auf dialektischen Wegen beiseite zu schaffen.

Trotzdem wir aber weit davon entfernt sind, die Wahrheit zweifel-
los gefunden zu haben, hat seit Sokrates kein groBer philosophischer
Skeptiker mehr die Jugend zu bezaubern oder, wie seine Ankliger
sagten, zu verfithren vermocht. Man sucht vergebens nach Philo-
sophen, die noch skeptisch suchen, ohne sich auf einen vermeint-
lichen Fund ihres Suchens festzulegen, sei es auch nur in Gestalt

23 353



einer festgelegten, gegen Einwinde klug gesicherten und auf das
Finden eingerichteten Fragestellung. Wenn wir Sokrates auf seinen
vielverschlungenen Wegen und Umwegen des Suchens und Ver-
suchens, des Fragens und Ausfragens folgen wiirden, dann miif3ten
wir uns damit abfinden, dall es nicht ein sokratisches Gesprich
gibt, das die Fragen zu einem mehr als provisorischen Abschluf3
bringt. Das ergibt sich schon aus der Form des platonischen Dialogs
mit den sich widersprechenden Perspektiven verschiedener Ge-
sprachspartner, wobei alle Fragen einen offenen Horizont behalten
und entscheidungslos ausgehen, so wie in jedem echten Gesprich
eigentlich keiner das letzte Wort hat.

Der Ironiker Sokrates wulite eben allen Ernstes nicht, was er
selbst, was ein Mensch und was der Tod sei, geschweige denn, was
das Sein ist. Er war auch nicht sicher, ob das Leben unter allen
Umstdnden lebenswert ist. Im Gorgias erhebt Sokrates die Frage,
ob man dem Steuermann, der einen samt Weib und Kind und Hab
und Gut von fernher durch viele Gefahren in einen sicheren Hafen
gebracht hat, dafiir dankbar sein miisse. Der philosophische Steuer-
mann selbst denkt dariiber sehr bescheiden. Er verlangt fiir seinen
Dienst nur ein paar Drachmen, vermutlich — meint Sokrates — weil
er sich sagt, daf} es sehr ungewil} ist, ob er den Mitreisenden eine
Wohltat erwiesen hat, indem er sie vor dem Ertrinken bewahrt hat.
Er sagt sich, daf3 von all den Mitreisenden keiner nach der Landung
an Leib und Seele besser daran ist, als er es vor der Einschiffung
war. Wenn also einer etwa mit einem unheilbaren Leiden des Leibes
oder der Seele behaftet war, so ist es eher ein Ungliick fiir ihn,
dal} er gerettet wurde und nicht umkam. Nur ein Ironiker wie
Sokrates konnte sich solche ernsten Scherze leisten.

Kierkegaard, der sich viel darauf zugute tat, ein «christlicher
Sokrates» zu sein, war zwar sehr kritisch gegen Hegels Lehrsystem
und gegen jedes direkte Dozierenwollen der Wahrheit, aber seine
eigene «indirekte Mitteilung» des bloBlen Aufmerksammachens
endete nicht zufallig in einer fanatisch direkten Zeugenschaft fiir
die christliche Wahrheit, himmelweit verschieden von der Zeugen-
schaft des Sokrates, der — ironisch genug — das Todesurteil auf
sich nahm fiir eine ihm unbekannte Wahrheit. Das Daimonion, das
Sokrates seine letzte Sicherheit gab, war offenbar nicht wissens-
maflig explizierbar. Dagegen endet Kierkegaards Ironie im Sarkas-
mus seines letzten Angriffs auf die bestehende Christenheit und ist
von Anfang an tief unironisch, weil er die sokratische Ironie schon
in seiner Doktorthese zu einer «absoluten Negativitit» radikalisiert
hat. Eine totale und radikale Ironie und Skepsis ist aber schon nicht
mehr ironisch und skeptisch, und ein christlicher Sokrates ist darum

354



ein holzernes Eisen. Schon die skeptischen Schulen nach Sokrates
sind nicht mehr ironisch aufschlielend, sondern negative Lehr-
systeme und als solche an den Dogmatismus gebunden.

Die merkwiirdige Tatsache, dall Sokrates so unnachahmlich blieb
und daf} seine philosophisch-ironische Skepsis ausstarb, mag ihren
Grund im christlichen Ernst haben, der in seinen intellektuellen
Formen zwar paradox, nicht aber ironisch sein kann. Die christ-
liche Wahrheitssuche und Glaubensgewillheit ist mit klassischer
Ironie, skeptischer Urteilsenthaltung und Ataraxie nicht vereinbar.
Auch der Zweifel ist durch das Christentum totaler und intensiver
geworden, als er es in der Antike war. Augustin, Pascal, Luther,
Kierkegaard, sie alle zweifeln und suchen ganz anders, mit einer
verzweifelten Leidenschaft. Die klassische Skepsis diskutierte ratio-
nale Widerspriiche hinsichtlich des Wahrseins oder Falschseins von
Aussagen; der christliche und moderne Zweifel erstreckt sich auf
die Frage, ob und wie der Mensch als Siinder beziehungsweise als
Irrender iiberhaupt «in der Wahrheit» sein kann.

Skeptisch philosophieren heifit suchen und durch fragendes Un-
tersuchen den Umkreis einer mdglichen Antwort einkreisen, aber
nicht, einer geoffenbarten Wahrheit gewif sein. Christliches Denken
heifit, auf Grund des Glaubens denken, und wer wirklich glaubt,
sucht im letzten nicht mehr, sondern hat in Gottes Wort und An-
spruch die ihn befreiende und erlosende Wahrheit gefunden, auch
wenn er sie immer neu glauben mufl. Das Philosophieren im sokra-
tischen und skeptischen Sinn hort auf, wo der Glaube beginnt, weil
das Suchen der untersuchenden Skepsis aufhort, wenn man gefun-
den hat.

Aus dem Prinzip dieser Unterscheidung, welche mir wesentlicher
zu sein scheint als der traditionelle Gegensatz von Vernunft und
Offenbarung, oder von Wissen und Glauben, hat Tertullian das
Verhiltnis von philosophischer Skepsis und Glauben erortert. Aber
auch gesetzt, dal3 dieser Unterschied ein radikaler Gegensatz ist, so
bliebe noch immer die Frage, ob es einen Ueberschritt von der
Skepsis des Wissens zur GewilB3heit des Glaubens gibt, oder etwa
gar ein legitimes Zusammenbestehen von beiden. Diese drei Fragen:
nach dem radikalen Unterschied, nach dem moglichen Ueberschritt
und nach dem moglichen Zusammenbestehen lassen sich am deut-
lichsten an Tertullian, Kierkegaard und Pascal erldutern.

%

Es ist kein Zufall, daf} sich das Verhaltnis der Skepsis zum Glau-
ben nur an solchen christlichen Denkern darstellen 148t, daB es sich
also um ein Verhiltnis des Glaubens zur Skepsis handelt und nicht

355



umgekehrt, weil ndmlich der philosophische Skeptizismus als sol-
cher kein eigenes Verhiltnis zum Glauben hat. Das skeptische und
kritische Wissen um Grenzen des Wissens und das Wissen um das
Ungewisse unseres Wissens fiihrt von sich aus noch nicht {iber diese
Grenze hinaus zum Glauben. Dagegen kann der Glaube nicht um-
hin, sich von den Moglichkeiten des Wissens und Zweifelns Rechen-
schaft zu geben, denn er ist ja selbst erst irgendwann glidubig ge-
worden und steht auch als Glaube immer noch und immer wieder
in der Moglichkeit des Riickfalls in den Zweifel.

Tertullian hat in der philosophischen Skepsis die Philosophie als
solche bekidmpft und auch alle christlichen Hiresien aus den ihr
zugeordneten philosophischen Schulen erkliart. Es gibt fiir ihn nur
die Alternative «Athen» oder «Jerusalem», entweder ein Philosoph
oder ein Christ sein. «<Meinethalben mogen sie in Gottes Namen ein
stoisches oder platonisches oder dialektisches Christentum. auf-
bringen. Seit Jesus Christus bediirfen wir nicht mehr des Unter-
suchens. Wenn wir glauben, so wiinschen wir iiber das Glauben
hinaus weiter nichts mehr. Denn das ist das erste, daf3 wir glauben,
es gibe nichts mehr, was wir iiber den Glauben hinaus noch zu
suchen, zu finden und zu glauben haben.» Tertullian interpretiert
die bekannten Parabeln aus dem Matthdusevangelium: Suchet und
ihr werdet finden; klopfet an und es wird euch aufgetan; bittet und
ihr werdet empfangen. Er will zeigen, dal} dieses Suchen zwar da-
mals. und fiir die Juden noch nétig war, aber nicht mehr in derselben
Weise fiir uns gilt, denen die Botschaft Christi schon zukam.
Christus hat eindeutig gelehrt, was wir glauben sollen und nur auch
deshalb suchen miissen, damit wir es glauben konnen. Christliches
Suchen ist kein endloses Untersuchen. «Man mul} suchen, bis man
findet, und glauben, wenn man gefunden hat, und dann ist weiter
nichts mehr zu tun als festzuhalten, was man im Glauben erfaf3t
hat.» Jeder weiteren Fortsetzung des Suchens und Findens, mit
immer neuen Erfindungen, ist durch den rechten Glauben ein Ziel
gesetzt. Nur wer nie wirklich geglaubt hat oder vom Glauben ab-
gefallen ist, wird aufs neue etwas anderes suchen. Niemand sucht,
als wer nichts hat oder etwas verloren hat. Wenn einer aber immer
weitersucht, weil er nicht gefunden hat, so sucht er da, wo nichts
zu finden ist und klopft da an, wo niemand ist. Es ist ferner wider
den Sinn eines Suchens und Bittens, sich ohne Vertrauen, das heil3t
ohne Glauben, an andere zu wenden oder an solche, die selbst nicht
vertrauenswiirdig sind. Das heif}t, das Suchen und Finden bewegt
sich notwendig im Kreise der Glaubensvoraussetzung. «Forschen
wir also in dem, was unser ist, bei den Unsrigen, auf Grund der
Unsrigen.» Es hat fiir einen Christen keinen Sinn, sich mit Men-

356



schen zu beraten, die gestehen miissen, dal} sie selber noch suchen
und also im Ungewissen sind. Wollte man sich nach diesen richten,
so miillte man als ein Zweifelnder mit den Zweifelnden in die
Grube geraten. ' '

Trotz dieses von Tertullian festgestellten radikalen Unterschieds
zwischen philosophischer Skepsis und Glaube gibt es aber einen
moglichen Ueberschritt, wenn schon keinen ebenen Uebergang vom
wissensmalligen Zweifel zum Glauben, ndmlich dann, wenn man
leidenschaftlich sucht und den Zweifel zur Verzweiflung steigert.
Wer so leidenschaftlich sucht und zweifelt, untersucht aber schon
nicht mehr im Sinne der klassischen Skepsis, deren Verhaltungs-
weise ja gerade in dem unerschiitterlichen Gleichmut der leiden-
schaftslosen Ataraxie gipfelt und nicht in einer zum Umschlag be-
reiten passionierten Sucht.

Kierkegaard hat in seinen Thesen von und iiber Lessing, zunéchst
im scheinbaren Einverstdndnis mit Lessing, die Skepsis vertreten
und also bezweifelt, dal wir der Wahrheit je gewil} sein kénnen.
Er zitiert mit Beifall Lessings bekannten Satz, dal wenn Gott in
seiner Rechten alle Wahrheit und in seiner Linken den einzigen,
immer regen Trieb nach Wahrheit verschlossen hielte, und er, Les-
sing, zu wahlen hatte, er um das bloBBe Wahrheitsuchen bitten wiirde,
weil die reine Wahrheit doch nur fiir Gott allein sei. Kierkegaard
unterstreicht diesen Vorzug der experimentierenden Wahrheits-
suche und rithmt von Lessing, dal} er, im Gegensatz zu den dogma-
tischen Lehrphilosophen, genug «skeptische Ataraxie» und «Sinn
fiir das Religiose» gehabt habe, um die vermeintlichen Resultate
der allzu ernsthaften Denker in eine ironische Schwebe zu bringen.
Ja, man konne bei Lessing selbst nie recht wissen, ob er zum Beispiel
das Christentum angegriffen oder verteidigt habe, denn er verstand
sich auf die sokratische Wechselseitigkeit von Ernst und’Scherz.
Lessing hielt «die Wunde des Negativen» offen, welche Wunde zu-
weilen Heilung sei, wogegen die allzu Positiven sie voreilig zu-
wachsen lassen. Er habe auch verstanden, dafl es keinen direkten
Uebergang gibt von einer sinnfilligen oder geschichtlichen Wahr-
heit (etwa iiber den historischen Jesus) zum Glauben (an Jesus als
Christus) — es sei denn durch einen kiihnen Ueberschritt oder
Sprung, das heif3t, eine riskante Entscheidung, die Lessing, in dem
Religionsgesprich mit Jakobi, ironisch verweigert hat mit der Aus-
rede, dal} sein schwerer Kopf und seine alten Beine ihm einen
solchen «salto mortale» nicht erlaubten.

Kierkegaard hat auf dem Sprung bestanden und sich demgemalf
von Lessing distanziert, denn Lessing habe mit dem Zweifel experi-
mentiert, er dagegen mit dem Religiosen. Dieses Experiment des

357



Sprungs verlangt den Mut einer Glaubensentscheidung. Man ris-
kiert etwas dabei. Kierkegaard war der fragwiirdigen Ansicht, daf3
man das Christentum nicht anders annehmen konne und auch nie
anders angenommen habe, als durch einen solchen verzweifelt ent-
schlossenen Sprung in den Glauben. Ihn zu wagen, ist aber nur
sinnvoll, wenn man auf den untersuchenden Wegen des Zweifels
in eine ausweglose Sackgasse geraten ist, wenn der verniinftige
Zweifel zur leidenschaftlichen Verzweiflung geworden ist. Und es
war nicht zuletzt die Verzweiflung an der Philosophie, welche
Kierkegaard zu diesem Sprung in den Glauben verholfen hat. Aber
auch so bleibt die Begegnung mit Gott eine Gewillheit des Glaubens
«auf dem unendlichen Meere der Ungewif3heit», denn der «archi-
medische Punkt des Religiosen» ist eben nicht mehr als ein Punkt,
auf dem man sich nicht bequem einrichten kann.

Dieses Bild vom archimedischen Punkt erinnert an Descartes, der
ja auch einen solchen festen Punkt auf seinem Zweifelsweg finden
wollte und in der selbstbewullten Subjektivitdt gefunden zu haben
glaubte. Kierkegaard radikalisierte Descartes’ theoretischen Zweifel
am sinnlichen Anschein der Welt zur leidenschaftlichen Verzweif-
lung am In-der-Welt-Sein als solchem. Das alles bezweifelnde Ich
ist fiir ihn kein selbstgewisses Vernunft-Ich, sondern ein existieren-
des Selbst. Der Zweifel dient ihm nicht zu einer rationalen Welt-
konstruktion, sondern zum Selbst-Werden in der Passion der Ver-
zweiflung, und diese wird ihm das Sprungbrett zum Glauben, der
selbst eine «Leidenschaft» ist. Man miisse, sagt Kierkegaard gegen
Descartes, einmal im Ernste zweifeln und als Skeptiker zu existieren
versuchen. Zweifeln lasse sich, ohne den Zweifel zu wihlen; ver-
zweifeln lasse sich nicht so unverbindlich, denn die Verzweiflung
sei totaliter, was der theoretische Zweifel nur partialiter sei. Der
Zweifel' bewege sich innerhalb der «Differenz», namlich des theo-
retischen und des ethisch-praktischen Bereichs, die Verzweiflung
im Ganzen.

Kierkegaards Radikalisierung des Zweifels zur Verzweiflung
beruht also darauf, daf3 er die philosophische Theorie oder Kontem-
plation iiberhaupt nicht mehr ernst nahm, daf} ihm das Ernste das
Praktische, Existentielle war, und dal} er also die klassische sowie
Descartessche Unterscheidung zwischen dem, was theoretisch und
was praktisch sinnvoll bezweifelbar ist, nicht gelten lief. Der Skep-
tiker, sagt Kierkegaard, mul} im Ethischen gefangen werden, denn
es sei weit schlimmer etwas zu tun, woriiber man im Ungewissen
ist, als den Zweifel theoretisch zu statuieren. Eine radikale Skepsis
beziiglich des gewissen Wissens und anderseits ein unradikales,
pragmatisches Handeln auf blofe Sitte und Wahrscheinlichkeit hin,

358



das sei ein ungeheurer Widerspruch. Dal} dieser Widerspruch den
alten Skeptikern und auch Descartes ertraglich war, erklart sich
Kierkegaard daraus, daf}3 diese meinten, mindestens des praktischen
Verhaltens gewil} sein zu konnen, und also doch etwas Gewisses
hatten. Es ist diese Nichtanerkennung des wesentlichen Unter-
schieds von Theorie und Praxis, einer unbedingt untersuchenden
skeptischen Theorie und einer faktisch bedingten, aber praktisch
gliltigen Praxis, welche bei Kierkegaard den Zweifel total und
radikal macht. Darum gibt es bei ihm auch keine Beziehung zwi-
schen der wissensmafligen Skepsis und dem Glauben. Nur als Ver-
zweiflung hat der Zweifel ein Verhiltnis zum Glauben, und diese
Verzweiflung ist als eine «Krankheit zum Tode» von vornherein
schon vom Glauben her interpretiert.

Ganz anders als Kierkegaard steht Pascal zum Verhiltnis des
Glaubens zur Skepsis. Pascal war in einer Person dreierlei: ein
Mann der Wissenschaft, der exakt beweisenden mathematischen
Naturwissenschaft, fiir die Kierkegaard nur Verachtung hatte; ein
entschiedener Skeptiker beziiglich aller menschlichen Dinge, und
nicht zuletzt ein Glaubiger. Als wissender Wissenschaftler steht er
in einer Reihe mit den grofBen Mathematikern und Physikern seiner
Zeit, als Skeptiker ist er ein Schiiler Montaignes und in dessen
Vermittlung der klassischen Skepsis, als Gldaubiger steht er in der
Tradition von Paulus und Augustin. Keines dieser drei Elemente
in Pascals geistiger Konstitution storte das andere, vielmehr er-
gédnzten sie sich. «<Man muf} zweifeln, wenn es nétig ist, sich Gewil3-
heit verschaffen, wo es notig ist, und sich (das heillt seine Skepsis
und sein Wissen) unterwerfen, wo es notig ist.» Alle drei, Zweifel,
GewilBheit und Unterwerfung, vereinigen sich in Pascal als Skep-
tiker, Mathematiker und Christ. Zu behaupten, alles sei beweisbar,
kann nur, wer vom Beweisen nichts versteht; alles bezweifeln wird
nur der, der nicht weill, wo man sich zu unterwerfen hat; sich in
allen Fillen unterwerfen kann nur der, der nicht weil3, wo er zu
urteilen hat. Alle drei Verhaltungsweisen sind in ihrem Bereich
verniinftig. Man muf} einsehen, dal}3 es eine Unzahl Dinge gibt, die
die Vernunft nicht zu fassen vermag, und daf3 nichts der Vernunft
so angemessen ist wie ihre Selbstaufhebung. Man mul} bis zu dem
Punkt kommen, wo man einsieht, daB3 hier auf Erden iiberhaupt
keine ganze und gewisse Wahrheit erreichbar ist, weder im Intel-
lektuellen noch im Moralischen, dal3 alle Prinzipien teils wahr und
teils falsch sind, und daB sich diese halben Wahrheiten nicht zu
einer ganzen ergianzen, sondern gegenseitig vernichten.

In einem besonderen Fragment spricht Pascal von dem, was die
hauptsichliche Stirke der Skepsis ausmacht, namlich die Ungewil3-

359



heit unserer Voraussetzungen und Grundentscheidungen. Unwich-
tig sind im Vergleich dazu alle diejenigen Unsicherheiten, die schon
die klassische Skepsis aufgezeigt hat, also die Relativitdt unserer
Urteile infolge verschiedener Erziehung, Gewohnheit, Sitte und
dergleichen — Lehren, von denen Pascal sagt, dall ihnen die meisten
Menschen anhiangen, die nichts anderes tun, als diese briichigen
Grundlagen zu dogmatisieren. Wesentlicher ist, dal} es, ohne ge-
offenbarte Wahrheit, keinerlei absolute GewiBheit fiir die Wahrheit
unserer Prinzipien gibt, es sei denn, dal} wir sie auf natiirliche
Weise als gewill empfinden. Das natiirliche Gefiihl, zum Beispiel,
daf} wir jetzt wachen und nicht trdumen, ist aber kein iiberzeugen-
der Beweis der Wahrheit und kann die Exzesse der skeptischen
Vernunft nicht widerlegen. Abgesehen von der Glaubensgewil3heit
gibt es zum Beispiel keinerlei GewilB3heit, ob der Mensch durch
einen guten Schopfer oder durch einen bosen Ddmon oder nur
durch Zufall da ist. Diese prinzipielle Ungewillheit unseres Ur-
sprungs schlief3t aber mit ein die Ungewillheit unserer Natur, und
darauf werden die Dogmatiker der natiirlichen Gewillheit nie etwas
Stichhaltiges antworten konnen. Ein Hauch der Skepsis zwingt den
Dogmatiker der natiirlichen Gewillheit, seine vermeintliche Beute
fahrenzulassen. In diesem Krieg der Dogmatiker und Skeptiker
mul} jeder Partei nehmen; denn wer meint, er konne neutral
bleiben, ist eben damit auf der Seite der Skeptiker, deren. Vorteil
es ist, daf3 wer nicht gegen sie ist, fiir sie ist.

«Was wird der Mensch in dieser Lage tun?» fragt Pascal. An
allem zweifeln, ob er wacht oder traumt, ob er wirklich zweifelt,
ob er iiberhaupt existiert? In dieser ausweglosen Lage zeigt sich
der Mensch in seiner ganzen Widerspriichlichkeit. Er scheint eine
wunderliche Monstrositdt zu sein, das einzige Geschopf, das um
sich selbst und das Ganze des Seienden weill, und zugleich ein
Nichts im Universum, «ein Verwalter der Wahrheit und zugleich
eine Kloake der Irrheit, der Ruhm und der Auswurf des Uni-
versums». Da bleibt nur eins iibrig: dal} sich die menschliche Ver-
nunft und Skepsis demiitigt und begreift, «dafl der Mensch den
Menschen unendlich iibersteigt», ndmlich von Gott her und zu ihm
hin. Der Mensch mul} lernen, seine wirkliche Lage nicht aus sich
selber, sondern im Horen auf das Wort des Schopfers zu erfahren.
Zwei christliche Lehren sind es vor allem, deren er im Glauben
gewill werden mul3, um seine ratselhafte Lage verstehen zu konnen:
die Verderbnis der menschlichen Natur durch den Siindenfall und
die Erlosung von ihr durch Jesus Christus. Beides sind iiberver-
niinftige Geheimnisse, die unsere natiirliche Vernunft tibersteigen
und die dennoch allein unsere Lage erkliren. Ohne das Mysterium

360



der Siinde und Siindenvergebung ist sich der Mensch unbegreif-
licher, als es dieses Mysterium selber ist. So 16st sich fiir Pascal
das Ratsel der menschlichen Lage durch den Glauben mit Hilfe
der Skepsis, welche den Menschen zum Finden der Glaubensgewil3-
heit bereit macht, indem sie alle vermeintlichen andern GewiB3heiten
erschiittert. Zugleich ist Pascal realistisch genug, um zu wissen,
daf3 es nur sehr wenige wahre Christen im Glauben gibt, und daf
der Mensch zu schwach ist, um rein auf Grund einer inneren
Ueberzeugung glauben zu konnen. Er ist Seele und Leib und muf}
sich daher in seinen Ueberzeugungen auch leiblich, durch Glaubens-
gewohnheiten, befestigen, sich also einiiben in christlichen Ge-
brauchen.

Die Skepsis fiihrt also nicht schon dadurch zum Glauben, dal3
sie an Grenzen des Wissens stof3t. Sie fiihrt nur an die Grenze des
Glaubens und diese Grenze ist nur iiberschreitbar, wenn dem
Willen des Menschen Gottes Gnade und Selbstoffenbarung ent-
gegenkommt. Darum kann Pascal mit Bezug auf die klassische
Skepsis vor Christus schlechthin sagen, sie sei wahr, denn vor
Christus wullten die Menschen in der Tat noch nicht, woran sie
mit sich selber waren. Aber auch nach Christus bleibt die Skepsis
die letzte Weisheit eines suchenden Untersuchens, sofern sich dieses
nicht der in Christus geschehenen Offenbarung unterwirft. Man
kann sich zwar auch eine Philosophie nach dem Christentum
denken, das heillt, wenn ein Philosoph Christ geworden ist, aber
dann verhilt er sich zum Christentum nicht mehr als skeptischer
Philosoph, sondern als christlicher Denker. Es gibt somit eigentlich
nur drei geistige Moglichkeiten: an die geoffenbarte Wahrheit
glauben, oder sie leugnen, oder gut zweifeln. Diese drei Denkweisen,
sagt Pascal, sind dem Menschen, was das Laufen fiir die Pferde ist.
Demgemal} unterscheidet er drei Arten von Menschen: solche, die
Gott dienen, weil sie ihn gefunden haben; sie sind verniinftig und
gliicklich; solche, die ihn noch suchen, weil sie ihn nicht gefunden
haben; sie sind verniinftig und ungliicklich; solche, die ihn nicht
suchen und also auch nicht finden koénnen; sie sind toricht und
ungliicklich.

Die letzte Frage, die noch zu beantworten bleibt, ist freilich:
Warum finden denn die einen, wiahrend andere vergeblich suchen?
Pascals Antwort darauf ist so einfach wie eindringlich. Er glaubt
es ihnen einfach nicht, wenn sie behaupten, sie hitten allen Ernstes,
aus ganzem Herzen, gesucht und doch nicht gefunden, beziehungs-
weise er stellt es Gott anheim, sie eines Bessern zu belehren. Pascal
meint, dal} diese geschaftige Wahrheitssuche, die nirgends die
Wahrheit findet, in Wirklichkeit einer Nachlissigkeit entspringt,

361



und daf} es nicht nur solche gibt, die blo3 aus Gewohnheit glauben,
sondern auch solche, die blofl aus Nachlassigkeit nicht glauben.
Verstande sich der Zweifelnde richtig, so wiirde er daraus, dal} er
die gesuchte Wahrheit nicht in der Richtung seines eigenwilligen
Suchens finden kann, die Folgerung ziehen, da3 er umkehren, dal3
er bereuen, das heiflt in einer Richtung suchen mul}, die nicht schon
durch seinen untersuchenden Zweifel vorgezeichnet ist. An diesem
Punkt kommt die Diskussionsmoglichkeit zwischen dem Glauben,
der gefunden hat, und der Skepsis, die weiter sucht, zu Ende —
wenigstens fiir den Glaubigen. Denn wenn sich ein Mensch damit
zufrieden geben kann, aus der Ungewillheit ein philosophisches
Bekenntnis zu machen, dann, sagt Pascal, «fehlen mir die Worte,
um ein derart extravagantes Geschopf zu benennen». Pascal be-
schreibt die Geistesverfassung und Weltanschauung dieses extra-
vaganten Geschopfes folgendermaflen: «Weder weil} ich, wer mich
ins Dasein gesetzt hat, noch, was die Welt ist, noch, was ich selber
bin, abgesehen davon, daf ich eben da bin, in irgendeinem Winkel
des Universums, ohne zu wissen, woher und wohin, warum gerade
hier und jetzt. Alles, was ich weil, ist, daf} ich endlich bin und daf
mein Dasein ein Ende hat, aber was der Tod ist, weill ich nicht.
Darum bin ich bereit, ohne Furcht und Hoffnung diesem Letzten
entgegenzusehen und mir angesichts dieser Nichtigkeit meines Da-
seins keine nutzlosen Gedanken iiber die Ewigkeit zu machen.»

Man sieht, Pascals extravagantes Geschopf ist kein anderer als
der wohlbekannte durchschnittliche Existentialist, der seine Skepsis
damit zum Schweigen bringt, dal} er ein «projet fondamental» ent-
wirft und sich fiir irgend etwas einsetzt. Pascal war noch der Mei-
nung, man konne einen so denkenden Menschen nicht zum Freunde
haben wollen, denn es sei ungeheuerlich fiir das Wichtigste, den
endgiiltigen Verlust des Daseins im Tod und das Heil der Seele,
so vollig unempfindlich zu sein und zugleich so empfindlich fiir die
geringste Einbulle an Ehre, Freiheit und Besitz.

Aber auch an diesem Punkt hat Pascals Geist nicht haltge-
macht. Denn auch die GewiBheit des Glaubens gibt keine Sekuritat.
«Wenn man sich nur um Sicheres bemiihen diirfte, diirfte man sich
nicht um die Religion bemiihen. Denn sie ist nicht sicher. Aber
wie viele Dinge tut man schon im alltaglichen Leben, die die Un-
gewifheit einschlielen und Glauben voraussetzen, wie zum Beispiel
Reisen iiber See, Schlachten, in denen man kiampft. Deshalb meine
ich, da} man iiberhaupt nichts unternehmen diirfte, wollte man
immer sichergehen, und dal} es groflere Sicherheit in der Religion
gibt als darin, dall wir den morgigen Tag erleben werden. Denn
es ist nicht gewil3, dafl wir den morgigen Tag erleben werden, aber

362



es ist sicher moglich, dal} wir ihn nicht erleben werden. Und so weit
geht die UngewilBheit der Religion nicht. Denn es ist zwar nicht
sicher, daBl sie Wahrheit ist, aber wer wiirde zu behaupten wagen,
es sei sicher moglich, daf sie es nicht sei?»

Hinter und iiber Pascals Zweifel und Anerkennung der Unge-
wiBheit, im Wissen und im Glauben, steht ein unbedingtes Ver-
langen nach einer letzten GewilBlheit. Die Stirke und Reichweite
der Skepsis hat bei Pascal, wie auch bei Descartes, ihren MaBstab
am Willen zur Wahrheit als wahrer Gewillheit. Pascals Memorial
beginnt mit einer scharfen Scheidung des personlichen biblischen
Gottes von dem Gott der Philosophen, um sogleich im zweiten Satz
zweimal das Wort «certitude» hinzusetzen und erst danach die
Worte «Friede und Freude», namlich auf Grund der Erfahrung
einer zweifellosen Gewilheit. Dieses Verlangen nach Wahrheit als
GewilBheit motiviert sich aus der Voraussetzung der Wahrheit als
einer wahren Heilsgewillheit. Hatte die Wahrheit keinen Bezug
auf das Heil, so ware auch ihre Gewillheit ein Anliegen zweiten
Ranges. Dieses abgrundtiefe Verlangen nach Gewil3heit begriindet
letzten Endes Pascals Ueberschritt vom philosophischen Skepti-
zismus zum dogmatischen Glauben und die indirekte Niitzlichkeit
der Skepsis fiir den Glauben, die beide zusammen bestehen.

An diesem Radikalismus von Pascals Skepsis und Glauben, die
beide eine Erbschaft des seinem Wesen nach radikalen Christen-
tums sind, hat auch naturgemall die Kritik an Pascals Analyse
der menschlichen Lage eingesetzt. Voltaires Randbemerkungen zu
Pascals «Pensées» bestreiten es, dall die Lage des Menschen eine so
extreme zwischen den beiden Abgriinden des Alls und des Nichts
sei, und folglich bezweifelt Voltaire auch die Notwendigkeit einer
so gewaltsamen Heilung durch eine wahre HeilsgewiBheit.

Nietzsche hat «Menschliches-Allzumenschliches» Voltaire gewid-
met und zugleich in Pascal einen Geistesverwandten empfunden.
Weil «nichts mehr wahr», sondern «alles erlaubt» ist, machte er
einen «neuen Versuch mit der Wahrheit». Er bezeichnete seine expe-
rimentierende Philosophie als eine «Kunst des MiBtrauens». Alle
fritheren Menschen, selbst die Skeptiker, sagt er, hatten die Wahr-
heit, wiahrend das Neue an unserer jetzigen Stellung zur Philosophie
die Ueberzeugung ist, dal wir die Wahrheit nicht haben. Im «Der
Wanderer und sein Schatten» wird der klassische Skeptiker Pyrrhon
gefragt: «Willst du denn der Lehrer des Mifltrauens gegen die
Wahrheit sein?» — Pyrrhon: «Des Milltrauens wie es noch nie
in der Welt war ... gegen Alles und Jedes. Es ist der einzige Weg
zur Wahrheit ... Glaubt nicht, daf} er euch zu Fruchtbdumen und
schonen Weiden fiihre. Kleine harte Korner werdet ihr auf ihm

363



finden — das sind die Wahrheiten. Jahrzehntelang werdet ihr die
Liigen handevoll verschlingen miissen, um nicht Hungers zu sterben,
ob ihr schon wisset, daf} es Liigen sind. Jene Korner aber werden
gesidet und eingegraben, und vielleicht . .. gibt es einmal einen Tag
der Ernte: Niemand darf ihn versprechen, er sei denn ein Fana-
tiker.»

Diesen kleinen Kornern der menschlichen Wahrheit entspricht
in Nietzsches Werk die aphoristische Sprache. Erst im metaphysi-
schen Gleichnis des Zarathustra beansprucht Nietzsche dann selbst
eine mehr als menschliche Einsicht in das immer so seiende Ganze
der Wahrheit. Die versuchende Sprache des Experiments verwan-
delt sich in die prophetische Sprache der Inspiration. Das bis zum
Nihilismus vorgetriebene Mif3trauen weicht so zuletzt einem neuen
Vertrauen in das Sein in der Wahrheit. Und gesetzt, dal3 wir uns
der Weisheit der Sprache anvertrauen diirfen, so mul} man am
Ende zweifeln, ob das skeptische Suchen nach Wahrheit tiberhaupt
unterwegs sein kann ohne einen es fithrenden Glauben. Sowohl
das hebridische Wort fiir Wahrheit wie auch das englische truth,
bedeutet Treue, trauen, vertrauen. Demgemal} miilite die skeptische
Wahrheitssuche doch auch einen Glauben einschliellen, um sich
selbst treu zu bleiben, und im Vertrauen auf ein mogliches Finden
tiberhaupt suchen zu konnen.

Aber wer vergewissert uns, da3 unser menschliches Suchen, das
skeptische wie das gldubige, iiberhaupt auf -Finden angelegt ist und
nicht nur sich selber erfindet, wenn es zu finden glaubt? Vielleicht
miissen wir uns als Menschen mit dem fragenden Untersuchen ab-
finden, beziehungsweise mit einem Glauben, der sich seinerseits
relativiert, indem er sagt: «Ich glaube, Herr, hilf meinem Un-
glauben.» An diesem letzten Punkt konnten sich dann Skepsis und
Glaube begegnen, namlich so wie menschliche Bescheidung und
christliche Ergebung.

Eine englische Fassung dieses Themas erschien in Social Research, New
York, Juni 1951; eine kiirzere deutsche in Wort und Wahrheit, Wien, April 1951.

364



	Skepsis und Glaube

