
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 6

Artikel: Skepsis und Glaube

Autor: Löwith, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SKEPSIS UND GLAUBE

Von Karl Löwith

Dem Andenken von Erich Frank

Kant unterscheidet in der Kritik der reinen Vernunft drei Stufen
des Fürwahrhaltens: Meinen, Glauben und Wissen. Meinen ist ein
sowohl objektiv wie subjektiv unzureichendes Fürwahrhalten;
Glauben ist nur subjektiv zureichend; das Wissen der Wissenschaft
ist in beiderlei Hinsicht zureichend. Es würde widersinnig sein, die
Aussagen einer reinen Wissenschaft nur zu meinen oder zu glauben.
Im Unterschied zu diesen verschiedenen Stufen theoretischen
Fürwahrhaltens anerkennt Kant in praktischer Beziehung verschiedene
Weisen des Glaubens: den doktrinalen, den moralischen und den
pragmatischen Glauben, zum Beispiel wenn ein Arzt bestimmte
Anordnungen trifft, obwohl er nicht bestimmt weiß, was die wahre
Ursache der Krankheit ist. Ein Probierstein für die Festigkeit
unseres Fürwahrhaltens wäre das Wetten. Aber je höher der Einsatz,
desto mehr zeigt sich die Unsicherheit unserer scheinbaren Gewißheit.

Und wenn man sich vorstellt, man sollte das Glück seines

ganzen Lebens verwetten, so entdeckt man alsbald, daß die Gewißheit

unseres Fürwahrhaltens nicht zulangt, um eine solche Wette
zu rechtfertigen.

Der durch Dilthey zur Herrschaft gekommene Begriff des Ver-
stehens hat den Unterschied von Wissen, Meinen und Glauben
verwischt. Verstehen läßt sich in gewisser Weise alles, wissen nur sehr
weniges. Dennoch möchten wir der Wahrheit gewiß sein, und zwar
um so dringender, je ungewisser wir sind. Das Verlangen nach
sicherer Führung, festen Ueberzeugungen und einem zweifellosen
Glauben verrät, wie unsicher, schwankend und zweifelhaft wir
geworden sind, wenn nicht geradezu zynisch.

Philosophische Skepsis und religiöser, zumal biblischer Glaube
unterscheiden sich jedoch vom gewöhnlichen Bezweifeln und vom
leichtgläubigen Fürwahrhalten. Der bloße Verdacht, daß es
unmöglich sei, der Wahrheit gewiß zu werden, und das Sichbegnügen
mit dem Zweifelhaften sind ebenso entfernt von philosophischer
Skepsis, wie echter Glaube entfernt ist von einem bloß pragmatischen

Fürwahrhalten als einem vorläufigen Ersatz für ein noch

348



nicht erlangtes Wissen. Anderseits ist Glaube aber auch nicht der
zweifellose Besitz einer beständig verfügbaren Glaubensgewißheit.
Der Glaube, wie er aus Hiob, Paulus und Augustin, aus Luther,
Pascal und Kierkegaard spricht, ist ein schwer errungenes und
wieder leicht verlierbares unbedingtes Vertrauen. Als ein
unbedingtes ist es in den vielfach bedingten Beziehungen von Mensch
zu Mensch kaum je am Platz. Es würde töricht sein, wollte man
einem Geschäftsmann, der einem seine Ware verkaufen will,
unbedingt vertrauen. Es würde unweise sein, sich einem Lehrer, der
selbst über kein absolutes Wissen verfügt, unbedingt anzuvertrauen.
Es würde großmütig sein, einem Freund unbedingtes Vertrauen zu
schenken. Solches Vertrauen kann sich zwar nachträglich als
unbegründet erweisen, aber diskreditiert wird dann nicht der
Vertrauende, sondern der, welcher ein Vertrauen mißbraucht hat. Es
wäre gegen den Sinn eines unbedingten Vertrauens, wenn es sich
seiner selbst im voraus rationell versichern wollte. Möglich und
vernünftig ist ein unbedingtes Vertrauen aber doch nur, wenn es sich
auf jemand bezieht, der vermeintlich unbedingt vertrauenswürdig
ist. Als ein solches Wesen, dem man unbedingt vertrauen darf, wird,
im Unterschied zu allen andern Wesen, der Gott des Alten und
Neuen Testaments geglaubt. Darum ist echter Glaube so selten wie
sein scheinbares Gegenteil, der radikale philosophische Skeptizismus.

Zumeist und zunächst sind wir weder radikale Skeptiker noch
radikale Gläubige. Gewöhnlich tun wir alles nur bis zu einem
«gewissen» Grad. Dessen Unbestimmtheit bemißt sich nach Maßgabe

des durchschnittlichen Dogmatismus unseres Fürwahrhaltens.
Wir fragen nur selten, ob unsere intellektuellen, moralischen und
sozialen Gewohnheiten der Kritik der philosophischen Skepsis und
des religiösen Glaubens standhalten können. Als radikale
Verhaltungsweisen fordern sowohl Skepsis wie Glaube das durchschnittliche

Vertrauen in die Gewißheit der Wissenschaften heraus. Und
da heutzutage die meisten Menschen an nichts anderes als an die
Ergebnisse der Wissenschaft glauben, mag es erlaubt sein, mit den
Skeptikern die Gewißheit unseres Wissens in Frage und mit den
Gläubigen die Möglichkeit eines unbedingten Vertrauens in
Unbeweisbares zur Erwägung zu stellen.

Das Wort Skepsis meint ursprünglich nicht Zweifelsucht. Es meint
auch nicht, wie bei Descartes, eine Methode des Zweifeins, um durch
Ausschluß alles Zweifelhaften zu einer unbedingt sicheren Wahrheit

zu gelangen. Die Skepsis erschöpft sich auch nicht in dem
kultivierten Zweifel Montaignes, einem Schwebezustand des freien
Geistes, der darin besteht, daß man in allem das Zweifache des Für

349



und Wider gleichmäßig und gleichmütig erwägt, ohne eine Entscheidung

zu fällen. Kant nannte die Skeptiker darum Nomaden des

Geistes, die jeden beständigen Anbau des Bodens vereiteln. Diese
Montaignesche Skepsis ist aber keineswegs zu verachten. Sie lähmt
nur schwache Geister; andere schließt sie auf, nämlich für das
Erstaunliche in den Dingen. Sie eröffnet unerwartete Perspektiven
bezüglich alles scheinbar Selbstverständlichen, sie verwirrt die
herkömmlichen Unterscheidungen von Vernunft und Unvernunft,
Wahrheit und Irrtum. Sie weiß, daß es nichts so Unwahrscheinliches
gibt, daß menschliches Denken und Handeln nicht dazu fähig wären.
Es ist dieser aufschließende, aber entscheidungslose Montaignesche
Zweifel, auf den Descartes und Pascal geantwortet haben, der eine
mit Philosophie als Wissenschaft, der andere mit der Gewißheit des
Glaubens. Durch ihre Antwort auf Montaignes Zweifel stehen beide
in einem direkten Verhältnis zur klassischen Skepsis; denn
Montaigne schließt sich an diese meist wörtlich an. Eine Hauptquelle
für diesen ursprünglichen klassischen Skeptizismus ist ein Werk
des Arztes und Philosophen Sextus Empiricus vom Ende des zweiten
Jahrhunderts. Sextus Empiricus ist also ein Zeitgenosse Tertullians,
der ein leidenschaftlicher Gegner der philosophischen Skepsis war
und ein Apologet des christlichen Glaubens. Für Tertullian sind
Skeptiker und Philosophen geradezu ein und dasselbe; denn was
Philosophen von den Christen unterscheidet, ist eben dies, daß die
einen immer noch skeptisch suchen, wogegen die andern die Wahrheit

im Glauben gefunden haben.
In der klassischen Philosophie bedeutet Skepsis soviel wie

ausspähen, genau nachsehen, suchen, untersuchen. Was von der Skepsis
gesucht wird, ist aber nicht der Zweifel, sondern Wahrheit. Skepsis
ist also Wahrheitssuche, aber so, daß der Untersuchende auf der
Suche bleibt, solange er nicht gefunden hat, was seinen Zweifel
zweifellos beseitigt. Also eine sehr achtbare philosophische Schule
oder, besser, Schulung.

Sextus Empiricus beginnt mit einer Einteilung der Philosophen
nach Maßgabe des Verhältnisses von Suchen und Finden. Alle
suchen die Wahrheit. Dabei gelangt der Suchende entweder zur
Auffindung des Gesuchten, und dann weiß er die Wahrheit; oder er
gibt das Suchen auf, weil er das Gesuchte nicht finden kann; oder
er verharrt im Suchen. Die ersten sind die Lehrphilosophen oder
Dogmatiker, worunter Sextus Empiricus Aristoteles, die Stoiker
und die Epikureer zählt, aber nicht Piaton, der ihm eher ein Skeptiker

zu sein schien. Die zweiten bilden die sogenannte neuere,
nachplatonische Akademie. Die dritten sind die wahren Skeptiker,
die umherspähend Untersuchenden, die sich einer voreiligen Urteils-

350



entscheidung enthalten. Sie sind so grundsätzlich skeptisch, daß der
übliche Einwand, daß eine skeptische Behauptung doch auch eine
dogmatische Behauptung sei und sich also selbst widerlege, sie nicht
trifft. Denn der echte Skeptiker relativiert auch noch seine eigene
Aussage: er versichert nicht, daß etwas so oder nicht so sei, er sagt
nur aus, wie ihm etwas derzeit und bis auf weiteres erscheine. Er ist
gewolltermaßen unschlüssig und unentschieden, also das Gegenteil
eines «Dezisionisten», der mangels einer objektiven Gewißheit für
eine resolute Entschlossenheit ist, mag er sich im Vollzug seiner
Entscheidung irren oder nicht.

Der Skeptiker erkennt, daß alles nur in einer vielfachen Bezogen-
heit da ist, auf anderes und auf ihn selbst, als Wahrnehmenden und
Erkennenden. Die Welt ist unsere Welt und erscheint uns Menschen
vermutlich ganz anders als den Tieren, und auch für verschiedene
Menschen und Tiere ist sie jeweils eine andere Welt. Alles ist «in-
bezug-auf». Größe, zum Beispiel physische, moralische, historische,
ist relativ auf das, was uns als klein erscheint. Es läßt sich also nicht
entscheiden, was zum Beispiel historische Größe an sich, in bezug
auf sich selbst, ihrer eigenen Natur nach, ist. Gesundheit ist relativ
auf Krankheit, Güte auf Schlechtigkeit usw. Dieser skeptische
Relativismus macht auch nicht Halt vor der Relativität theologischer
Begriffe. Sextus Empiricus bespricht die dogmatischen Lehrmeinungen

über Gottes Wesen und Existenz. Ueber beides sind sich
die Philosophen uneinig, weil Gott offensichtlich nicht «ganz offenbar»

ist und also eines Beweises bedürftig. Ihn aus etwas anderem,
ganz Offenbarem beweisen zu wollen, wäre widersinnig. Ihn aus
etwas nicht ganz Offenbarem beweisen zu wollen, unmöglich. Und
da ferner mit dem Gottesbegriff auch der einer göttlichen
Vorsehung mitgedacht ist, Vorsehung aber entweder für alles oder für
nur einiges vorsorgt, vieles aber in dieser Welt voller Uebel ist, und
da es unfromm wäre, Gottes Vorsehung auch alle Uebel zuzuschreiben,

so gerät man mit der dogmatischen Versicherung, daß Gott
vorsorglich sei, in die Gefahr, unfromm zu reden! Gegenüber solchen
und ähnlichen sich widersprechenden Ansichten und Reden hält
sich der Skeptiker zurück, während er im praktischen Leben dem
Leben «ansichtslos» folgt. Er ehrt die Götter wie alle Welt und ist
in hergebrachter Weise fromm; denn sinnvoll durchführen läßt sich
eine so radikale Urteilsenthaltung natürlich nur im Bereich des
theoretischen Wissens, aber nicht in der Praxis des täglichen
Handelns, wo man, ohne theoretische Gewißheit, entweder so oder so
entscheiden muß. Als Skeptisch-Untersuchender kann man nicht
entscheiden, welche Religion die wahre ist, ob die Welt durch Gott
geschaffen oder anfangs- und endlos, oder nur zufällig und bis auf

351



weiteres da ist. Und gesetzt, daß die Philosophie mit dem Erstaunen
beginnt, so ist auch dies etwas Relatives, nämlich mit Bezug auf
Gewohntes. Ein Erdbeben zum erstenmal erlebt, das Meer zum
erstenmal gesehen, ein erstes Ueberfliegen der Alpen, ein erster
Blitzkrieg, das sind gewiß höchst erstaunliche Dinge, .sie verlieren
aber diesen Charakter ihres uns so Erscheinens, sobald man sich an
sie gewöhnt hat — und woran gewöhnt sich der Mensch nicht?

Infolge dieser Bezüglichkeit aller Dinge auf innere und äußere
Umstände, verschiedene Sitten, Gesetze, Lehrmeinungen, Glaubenssätze,

wird der Skeptiker sich nicht anmaßen, zu entscheiden, was
etwas an sich ist, sondern jeder solchen unvermeidlich einseitigen
Ansicht und Rede eine gleich kräftige Gegenansicht und Gegenrede
gegenüberstellen und selbst im Suchen verharren, anstatt voreilig,
durch Beistimmung oder Ablehnung, abzuurteilen. Eine solche
Urteilsenthaltung ist ein Stillstand der Einsicht, und ihm gesellt sich
naturgemäß auch eine Stille der Gemütsverfassung, die «Windstille
der Seele», der Gleichmut der Ataraxie, also eine moralische
Unbeirrbarkeit, die der theoretischen entspricht. Das letzte Ziel der
skeptischen Denkungsart ist also Unbeirrtheit in dem, was in den
Bereich der freien Beurteilung fällt, und ein maßvolles Erdulden in
den uns aufgenötigten Zuständen.

Die Untersuchung all dieser Relativitäten und Bedingtheiten ist
von der klassischen Skepsis schon so vollständig durchgeführt worden,

daß sie wenig zu wünschen übrig läßt. Es ist ein Vorurteil, zu
meinen, daß erst der moderne historische Relativismus die Erschütterung

aller feststehenden Lehrmeinungen hervorgebracht habe.
Natürlich wird jeder in einer gegebenen Situation sich trotz solcher
Skepsis so oder so entscheiden, das heißt, zu entscheiden haben, also
entscheiden müssen. Aber eine solche praktische Entschiedenheit
bleibt immer hinter der Einsicht in das unentschiedene Für und
Wider zurück, und man müßte sich schon dümmer stellen, als man
ist, wenn man leugnen wollte, daß solche Entscheidungen nichts in
der Sache entscheiden, sondern gerade aus der Ungewißheit der
sachlichen Vernunftgründe entspringen. Sie beruhen so wenig auf
einem zweifellosen Wissen um das Wahre und Rechte, daß sie
vielmehr die Skepsis des Wissens entschieden beseitigen wollen.

Man fragt sich unwillkürlich, wie weit wir es in der Weisheit
gebracht haben, wenn wir selbst innerhalb der Philosophie den Mangel
an Wissen durch «Entscheidungen» ersetzen zu können glaubten
und so völlig doktrinär geworden sind, daß wir nicht einmal mehr
soviel Skepsis übrig haben, wie sie noch in Kants kritischer
Philosophie lebendig ist. Kant glaubte freilich auf seinem kritischen Weg
sowohl den Skeptizismus wie den Dogmatismus hinter sich gelassen

352



und einen Ausweg zwischen beiden gefunden zu haben. Und Hegel
glaubte, mit seiner Dialektik des absoluten Wissens, worin die
Skepsis nur ein verschwindendes Moment in der Erkenntnis des
Absoluten ist, Kants Kritizismus überwunden zu haben.

In Hegels absolutem Wissen ist die Relativität alles scheinbar
Gewissen positiv «aufgehoben». Der Gang der Phänomenologie des
Geistes ist ein «sich vollbringender Skeptizismus». Der klassische
Skeptizismus ist für Hegel nur die negative Seite des absoluten
Wissens. Es ist das Recht dieses Skeptizismus, den Dogmatismus
der «abstrakten», das heißt einseitigen Verstandesbestimmungen zu
unterminieren; sein Unrecht ist, daß er nicht über den Nachweis
des Widerspruchs einseitiger Bestimmungen hinausgeht bis zur
vernünftigen Aufhebung des bloß verständigen Satzes vom
Widerspruch.

Die zweifelhafte Voraussetzung von Hegels scheinbarer Ueber-
legenheit über Skeptizismus und Dogmatismus ist sein Begriff von
der Vernunft, die er als ein «Vernehmen» des Absoluten mit dem
Glauben in eins setzt. In der Abhandlung über «Glauben und Wissen»
behauptet Hegel, daß unsere fortgeschrittene Bildung sich über den
alten Gegensatz von Wissen und Glauben, von Philosophie und
Religion so sehr erhoben habe, daß dieser Unterschied nun in die
Philosophie selber falle, während sich andrerseits die Vernunft auch
in der positiven Religion so sehr geltend gemacht habe, daß die
verständige Kritik, zum Beispiel des Wunderglaubens, an Boden
verloren habe.

Wie wenig Hegels Vermittlung der Philosophie mit der Religion
in einer theologischen Metaphysik und Religionsphilosophie das
Problem beseitigt hat, zeigt aber schon geschichtlich der Umstand,
daß gerade Hegels Synthese den alten Gegensatz von Wissen und
Glauben wieder aus sich hat hervorgehen lassen, bei Marx in
Gestalt eines auf Epikur verweisenden materialistischen Atheismus,
bei Kierkegaard in Gestalt eines auf Tertullian verweisenden
paradoxen Glaubens. Der Gegensatz von menschlichem Wissen und
Glauben an Offenbarung, das einfache und ursprüngliche Zweierlei
von Suchen und Gefundenhaben stellt sich in mannigfachen
Verkleidungen doch immer wieder her und ist weder auf kritischen
noch auf dialektischen Wegen beiseite zu schaffen.

Trotzdem wir aber weit davon entfernt sind, die Wahrheit zweifellos

gefunden zu haben, hat seit Sokrates kein großer philosophischer
Skeptiker mehr die Jugend zu bezaubern oder, wie seine Ankläger
sagten, zu verführen vermocht. Man sucht vergebens nach
Philosophen, die noch skeptisch suchen, ohne sich auf einen vermeintlichen

Fund ihres Suchens festzulegen, sei es auch nur in Gestalt

23 353



einer festgelegten, gegen Einwände klug gesicherten und auf das
Finden eingerichteten Fragestellung. Wenn wir Sokrates auf seinen
vielverschlungenen Wegen und Umwegen des Suchens und
Versuchens, des Fragens und Ausfragens folgen würden, dann müßten
wir uns damit abfinden, daß es nicht ein sokraüsches Gespräch
gibt, das die Fragen zu einem mehr als provisorischen Abschluß
bringt. Das ergibt sich schon aus der Form des platonischen Dialogs
mit den sich widersprechenden Perspektiven verschiedener
Gesprächspartner, wobei alle Fragen einen offenen Horizont behalten
und entscheidungslos ausgehen, so wie in jedem echten Gespräch
eigentlich keiner das letzte Wort hat.

Der Ironiker Sokrates wußte eben allen Ernstes nicht, was er
selbst, was ein Mensch und was der Tod sei, geschweige denn, was
das Sein ist. Er war auch nicht sicher, ob das Leben unter allen
Umständen lebenswert ist. Im Gorgias erhebt Sokrates die Frage,
ob man dem Steuermann, der einen samt Weib und Kind und Hab
und Gut von fernher durch viele Gefahren in einen sicheren Hafen
gebracht hat, dafür dankbar sein müsse. Der philosophische Steuermann

selbst denkt darüber sehr bescheiden. Er verlangt für seinen
Dienst nur ein paar Drachmen, vermutlich — meint Sokrates — weil
er sich sagt, daß es sehr ungewiß ist, ob er den Mitreisenden eine
Wohltat erwiesen hat, indem er sie vor dem Ertrinken bewahrt hat.
Er sagt sich, daß von all den Mitreisenden keiner nach der Landung
an Leib und Seele besser daran ist, als er es vor der Einschiffung
war. Wenn also einer etwa mit einem unheilbaren Leiden des Leibes
oder der Seele behaftet war, so ist es eher ein Unglück für ihn,
daß er gerettet wurde und nicht umkam. Nur ein Ironiker wie
Sokrates konnte sich solche ernsten Scherze leisten.

Kierkegaard, der sich viel darauf zugute tat, ein «christlicher
Sokrates» zu sein, war zwar sehr kritisch gegen Hegels Lehrsystem
und gegen jedes direkte Dozierenwollen der Wahrheit, aber seine
eigene «indirekte Mitteilung» des bloßen Aufmerksammachens
endete nicht zufällig in einer fanatisch direkten Zeugenschaft für
die christliche Wahrheit, himmelweit verschieden von der Zeugenschaft

des Sokrates, der — ironisch genug — das Todesurteil auf
sich nahm für eine ihm unbekannte Wahrheit. Das Daimonion, das
Sokrates seine letzte Sicherheit gab, war offenbar nicht wissensmäßig

explizierbar. Dagegen endet Kierkegaards Ironie im Sarkas-
mus seines letzten Angriffs auf die bestehende Christenheit und ist
von Anfang an tief unironisch, weil er die sokratische Ironie schon
in seiner Doktorthese zu einer «absoluten Negativität» radikalisiert
hat. Eine totale und radikale Ironie und Skepsis ist aber schon nicht
mehr ironisch und skeptisch, und ein christlicher Sokrates ist darum

354



ein hölzernes Eisen. Schon die skeptischen Schulen nach Sokrates
sind nicht mehr ironisch aufschließend, sondern negative
Lehrsysteme und als solche an den Dogmatismus gebunden.

Die merkwürdige Tatsache, daß Sokrates so unnachahmlich blieb
und daß seine philosophisch-ironische Skepsis ausstarb, mag ihren
Grund im christlichen Ernst haben, der in seinen intellektuellen
Formen zwar paradox, nicht aber ironisch sein kann. Die christliche

Wahrheitssuche und Glaubensgewißheit ist mit klassischer
Ironie, skeptischer Urteilsenthaltung und Ataraxie nicht vereinbar.
Auch der Zweifel ist durch das Christentum totaler und intensiver
geworden, als er es in der Antike war. Augustin, Pascal, Luther,
Kierkegaard, sie alle zweifeln und suchen ganz anders, mit einer
verzweifelten Leidenschaft. Die klassische Skepsis diskutierte rationale

Widersprüche hinsichtlich des Wahrseins oder Falschseins von
Aussagen; der christliche und moderne Zweifel erstreckt sich auf
die Frage, ob und wie der Mensch als Sünder beziehungsweise als
Irrender überhaupt «in der Wahrheit» sein kann.

Skeptisch philosophieren heißt suchen und durch fragendes
Untersuchen den Umkreis einer möglichen Antwort einkreisen, aber
nicht, einer geoffenbarten Wahrheit gewiß sein. Christliches Denken
heißt, auf Grund des Glaubens denken, und wer wirklich glaubt,
sucht im letzten nicht mehr, sondern hat in Gottes Wort und
Anspruch die ihn befreiende und erlösende Wahrheit gefunden, auch
wenn er sie immer neu glauben muß. Das Philosophieren im sokra-
tischen und skeptischen Sinn hört auf, wo der Glaube beginnt, weil
das Suchen der untersuchenden Skepsis aufhört, wenn man gefunden

hat.
Aus dem Prinzip dieser Unterscheidung, welche mir wesentlicher

zu sein scheint als der traditionelle Gegensatz von Vernunft und
Offenbarung, oder von Wissen und Glauben, hat Tertullian das
Verhältnis von philosophischer Skepsis und Glauben erörtert. Aber
auch gesetzt, daß dieser Unterschied ein radikaler Gegensatz ist, so
bliebe noch immer die Frage, ob es einen Ueberschritt von der
Skepsis des Wissens zur Gewißheit des Glaubens gibt, oder etwa
gar ein legitimes Zusammenbestehen von beiden. Diese drei Fragen:
nach dem radikalen Unterschied, nach dem möglichen Ueberschritt
und nach dem möglichen Zusammenbestehen lassen sich am
deutlichsten an Tertullian, Kierkegaard und Pascal erläutern.

*

Es ist kein Zufall, daß sich das Verhältnis der Skepsis zum Glauben

nur an solchen christlichen Denkern darstellen läßt, daß es sich
also um ein Verhältnis des Glaubens zur Skepsis handelt und nicht

355



umgekehrt, weil nämlich der philosophische Skeptizismus als
solcher kein eigenes Verhältnis zum Glauben hat. Das skeptische und
kritische Wissen um Grenzen des Wissens und das Wissen um das

Ungewisse unseres Wissens führt von sich aus noch nicht über diese
Grenze hinaus zum Glauben. Dagegen kann der Glaube nicht umhin,

sich von den Möglichkeiten des Wissens und Zweifeins Rechenschaft

zu geben, denn er ist ja selbst erst irgendwann gläubig
geworden und steht auch als Glaube immer noch und immer wieder
in der Möglichkeit des Rückfalls in den Zweifel.

Tertullian hat in der philosophischen Skepsis die Philosophie als
solche bekämpft und auch alle christlichen Häresien aus den ihr
zugeordneten philosophischen Schulen erklärt. Es gibt für ihn nur
die Alternative «Athen» oder «Jerusalem», entweder ein Philosoph
oder ein Christ sein. «Meinethalben mögen sie in Gottes Namen ein
stoisches oder platonisches oder dialektisches Christentum,
aufbringen. Seit Jesus Christus bedürfen wir nicht mehr des
Untersuchens. Wenn wir glauben, so wünschen wir über das Glauben
hinaus weiter nichts mehr. Denn das ist das erste, daß wir glauben,
es gäbe nichts mehr, was wir über den Glauben hinaus noch zu
suchen, zu finden und zu glauben haben.» Tertullian interpretiert
die bekannten Parabeln aus dem Matthäusevangelium: Suchet und
ihr werdet finden; klopfet an und es wird euch aufgetan; bittet und
ihr werdet empfangen. Er will zeigen, daß dieses Suchen zwar
damals und für die Juden noch nötig war, aber nicht mehr in derselben
Weise für uns gilt, denen die Botschaft Christi schon zukam.
Christus hat eindeutig gelehrt, was wir glauben sollen und nur auch
deshalb suchen müssen, damit wir es glauben können. Christliches
Suchen ist kein endloses Untersuchen. «Man muß suchen, bis man
findet, und glauben, wenn man gefunden hat, und dann ist weiter
nichts mehr zu tun als festzuhalten, was man im Glauben erfaßt
hat.» Jeder weiteren Fortsetzung des Suchens und Findens, mit
immer neuen Erfindungen, ist durch den rechten Glauben ein Ziel
gesetzt. Nur wer nie wirklich geglaubt hat oder vom Glauben
abgefallen ist, wird aufs neue etwas anderes suchen. Niemand sucht,
als wer nichts hat oder etwas verloren hat. Wenn einer aber immer
weitersucht, weil er nicht gefunden hat, so sucht er da, wo nichts
zu finden ist und klopft da an, wo niemand ist. Es ist ferner wider
den Sinn eines Suchens und Bittens, sich ohne Vertrauen, das heißt
ohne Glauben, an andere zu wenden oder an solche, die selbst nicht
vertrauenswürdig sind. Das heißt, das Suchen und Finden bewegt
sich notwendig im Kreise der GlaubensVoraussetzung. «Forschen
wir also in dem, was unser ist, bei den Unsrigen, auf Grund der
Unsrigen.» Es hat für einen Christen keinen Sinn, sich mit Men-

356



sehen zu beraten, die gestehen müssen, daß sie selber noch suchen
und also im Ungewissen sind. Wollte man sich nach diesen richten,
so müßte man als ein Zweifelnder mit den Zweifelnden in die
Grube geraten.

Trotz dieses von Tertullian festgestellten radikalen Unterschieds
zwischen philosophischer Skepsis und Glaube gibt es aber einen
möglichen Ueberschritt, wenn schon keinen ebenen Uebergang vom
wissensmäßigen Zweifel zum Glauben, nämlich dann, wenn man
leidenschaftlich sucht und den Zweifel zur Verzweiflung steigert.
Wer so leidenschaftlich sucht und zweifelt, untersucht aber schon
nicht mehr im Sinne der klassischen Skepsis, deren Verhaltungsweise

ja gerade in dem unerschütterlichen Gleichmut der
leidenschaftslosen Ataraxie gipfelt und nicht in einer zum Umschlag
bereiten passionierten Sucht.

Kierkegaard hat in seinen Thesen von und über Lessing, zunächst
im scheinbaren Einverständnis mit Lessing, die Skepsis vertreten
und also bezweifelt, daß wir der Wahrheit je gewiß sein können.
Er zitiert mit Beifall Lessings bekannten Satz, daß wenn Gott in
seiner Rechten alle Wahrheit und in seiner Linken den einzigen,
immer regen Trieb nach Wahrheit verschlossen hielte, und er,
Lessing, zu wählen hätte, er um das bloße Wahrheitsuchen bitten würde,
weil die reine Wahrheit doch nur für Gott allein sei. Kierkegaard
unterstreicht diesen Vorzug der experimentierenden Wahrheitssuche

und rühmt von Lessing, daß er, im Gegensatz zu den dogmatischen

Lehrphilosophen, genug «skeptische Ataraxie» und «Sinn
für das Religiöse» gehabt habe, um die vermeintlichen Resultate
der allzu ernsthaften Denker in eine ironische Schwebe zu bringen.
Ja, man könne bei Lessing selbst nie recht wissen, ob er zum Beispiel
das Christentum angegriffen oder verteidigt habe, denn er verstand
sich auf die sokratische Wechselseitigkeit von Ernst und Scherz.
Lessing hielt «die Wunde des Negativen» offen, welche Wunde
zuweilen Heilung sei, wogegen die allzu Positiven sie voreilig
zuwachsen lassen. Er habe auch verstanden, daß es keinen direkten
Uebergang gibt von einer sinnfälligen oder geschichtlichen Wahrheit

(etwa über den historischen Jesus) zum Glauben (an Jesus als
Christus) — es sei denn durch einen kühnen Ueberschritt oder
Sprung, das heißt, eine riskante Entscheidung, die Lessing, in dem
Religionsgespräch mit Jakobi, ironisch verweigert hat mit der
Ausrede, daß sein schwerer Kopf und seine alten Beine ihm einen
solchen «salto mortale» nicht erlaubten.

Kierkegaard hat auf dem Sprung bestanden und sich demgemäß
von Lessing distanziert, denn Lessing habe mit dem Zweifel
experimentiert, er dagegen mit dem Religiösen. Dieses Experiment des

357



Sprungs verlangt den Mut einer Glaubensentscheidung. Man
riskiert etwas dabei. Kierkegaard war der fragwürdigen Ansicht, daß
man das Christentum nicht anders annehmen könne und auch nie
anders angenommen habe, als durch einen solchen verzweifelt
entschlossenen Sprung in den Glauben. Ihn zu wagen, ist aber nur
sinnvoll, wenn man auf den untersuchenden Wegen des Zweifels
in eine ausweglose Sackgasse geraten ist, wenn der vernünftige
Zweifel zur leidenschaftlichen Verzweiflung geworden ist. Und es

war nicht zuletzt die Verzweiflung an der Philosophie, welche
Kierkegaard zu diesem Sprung in den Glauben verholfen hat. Aber
auch so bleibt die Begegnung mit Gott eine Gewißheit des Glaubens
«auf dem unendlichen Meere der Ungewißheit», denn der
«archimedische Punkt des Religiösen» ist eben nicht mehr als ein Punkt,
auf dem man sich nicht bequem einrichten kann.

Dieses Bild vom archimedischen Punkt erinnert an Descartes, der
ja auch einen solchen festen Punkt auf seinem Zweifelsweg finden
wollte und in der selbstbewußten Subjektivität gefunden zu haben
glaubte. Kierkegaard radikalisierte Descartes' theoretischen Zweifel
am sinnlichen Anschein der Welt zur leidenschaftlichen Verzweiflung

am In-der-Welt-Sein als solchem. Das alles bezweifelnde Ich
ist für ihn kein selbstgewisses Vernunft-Ich, sondern ein existierendes

Selbst. Der Zweifel dient ihm nicht zu einer rationalen
Weltkonstruktion, sondern zum Selbst-Werden in der Passion der
Verzweiflung, und diese wird ihm das Sprungbrett zum Glauben, der
selbst eine «Leidenschaft» ist. Man müsse, sagt Kierkegaard gegen
Descartes, einmal im Ernste zweifeln und als Skeptiker zu existieren
versuchen. Zweifeln lasse sich, ohne den Zweifel zu wählen;
verzweifeln lasse sich nicht so unverbindlich, denn die Verzweiflung
sei totaliter, was der theoretische Zweifel nur partialiter sei. Der
Zweifel'bewege sich innerhalb der «Differenz», nämlich des
theoretischen und des ethisch-praktischen Bereichs, die Verzweiflung
im Ganzen.

Kierkegaards Radikalisierung des Zweifels zur Verzweiflung
beruht also darauf, daß er die philosophische Theorie oder Kontemplation

überhaupt nicht mehr ernst nahm, daß ihm das Ernste das

Praktische, Existentielle war, und daß er also die klassische sowie
Descartessche Unterscheidung zwischen dem, was theoretisch und
was praktisch sinnvoll bezweifelbar ist, nicht gelten ließ. Der Skeptiker,

sagt Kierkegaard, muß im Ethischen gefangen werden, denn
es sei weit schlimmer etwas zu tun, worüber man im Ungewissen
ist, als den Zweifel theoretisch zu statuieren. Eine radikale Skepsis
bezüglich des gewissen Wissens und anderseits ein unradikales,
pragmatisches Handeln auf bloße Sitte und Wahrscheinlichkeit hin,

358



das sei ein ungeheurer Widerspruch. Daß dieser Widerspruch den
alten Skeptikern und auch Descartes erträglich war, erklärt sich
Kierkegaard daraus, daß diese meinten, mindestens des praktischen
Verhaltens gewiß sein zu können, und also doch etwas Gewisses
hatten. Es ist diese Nichtanerkennung des wesentlichen Unter->
schieds von Theorie und Praxis, einer unbedingt untersuchenden
skeptischen Theorie und einer faktisch bedingten, aber praktisch
gültigen Praxis, welche bei Kierkegaard den Zweifel total und
radikal macht. Darum gibt es bei ihm auch keine Beziehung
zwischen der wissensmäßigen Skepsis und dem Glauben. Nur als
Verzweiflung hat der Zweifel ein Verhältnis zum Glauben, und diese
Verzweiflung ist als eine «Krankheit zum Tode» von vornherein
schon vom Glauben her interpretiert.

Ganz anders als Kierkegaard steht Pascal zum Verhältnis des
Glaubens zur Skepsis. Pascal war in einer Person dreierlei: ein
Mann der Wissenschaft, der exakt beweisenden mathematischen
Naturwissenschaft, für die Kierkegaard nur Verachtung hatte; ein
entschiedener Skeptiker bezüglich aller menschlichen Dinge, und
nicht zuletzt ein Gläubiger. Als wissender Wissenschaftler steht er
in einer Reihe mit den großen Mathematikern und Physikern seiner
Zeit, als Skeptiker ist er ein Schüler Montaignes und in dessen

Vermittlung der klassischen Skepsis, als Gläubiger steht er in der
Tradition von Paulus und Augustin. Keines dieser drei Elemente
in Pascals geistiger Konstitution störte das andere, vielmehr
ergänzten sie sich. «Man muß zweifeln, wenn es nötig ist, sich Gewißheit

verschaffen, wo es nötig ist, und sich (das heißt seine Skepsis
und sein Wissen) unterwerfen, wo es nötig ist.» Alle drei, Zweifel,
Gewißheit und Unterwerfung, vereinigen sich in Pascal als Skeptiker,

Mathematiker und Christ. Zu behaupten, alles sei beweisbar,
kann nur, wer vom Beweisen nichts versteht; alles bezweifeln wird
nur der, der nicht weiß, wo man sich zu unterwerfen hat; sich in
allen Fällen unterwerfen kann nur der, der nicht weiß, wo er zu
urteilen hat. Alle drei Verhaltungsweisen sind in ihrem Bereich
vernünftig. Man muß einsehen, daß es eine Unzahl Dinge gibt, die
die Vernunft nicht zu fassen vermag, und daß nichts der Vernunft
so angemessen ist wie ihre Selbstaufhebung. Man muß bis zu dem
Punkt kommen, wo man einsieht, daß hier auf Erden überhaupt
keine ganze und gewisse Wahrheit erreichbar ist, weder im
Intellektuellen noch im Moralischen, daß alle Prinzipien teils wahr und
teils falsch sind, und daß sich diese halben Wahrheiten nicht zu
einer ganzen ergänzen, sondern gegenseitig vernichten.

In einem besonderen Fragment spricht Pascal von dem, was die
hauptsächliche Stärke der Skepsis ausmacht, nämlich die Ungewiß-

359



heit unserer Voraussetzungen und Grundentscheidungen. Unwichtig
sind im Vergleich dazu alle diejenigen Unsicherheiten, die schon

die klassische Skepsis aufgezeigt hat, also die Relativität unserer
Urteile infolge verschiedener Erziehung, Gewohnheit, Sitte und
dergleichen — Lehren, von denen Pascal sagt, daß ihnen die meisten
Menschen anhängen, die nichts anderes tun, als diese brüchigen
Grundlagen zu dogmatisieren. Wesentlicher ist, daß es, ohne
geoffenbarte Wahrheit, keinerlei absolute Gewißheit für die Wahrheit
unserer Prinzipien gibt, es sei denn, daß wir sie auf natürliche
Weise als gewiß empfinden. Das natürliche Gefühl, zum Beispiel,
daß wir jetzt wachen und nicht träumen, ist aber kein überzeugender

Beweis der Wahrheit und kann die Exzesse der skeptischen
Vernunft nicht widerlegen. Abgesehen von der Glaubensgewißheit
gibt es zum Beispiel keinerlei Gewißheit, ob der Mensch durch
einen guten Schöpfer oder durch einen bösen Dämon oder nur
durch Zufall da ist. Diese prinzipielle Ungewißheit unseres
Ursprungs schließt aber mit ein die Ungewißheit unserer Natur, und
darauf werden die Dogmatiker der natürlichen Gewißheit nie etwas
Stichhaltiges antworten können. Ein Hauch der Skepsis zwingt den
Dogmatiker der natürlichen Gewißheit, seine vermeintliche Beute
fahrenzulassen. In diesem Krieg der Dogmatiker und Skeptiker
muß jeder Partei nehmen; denn wer meint, er könne neutral
bleiben, ist eben damit auf der Seite der Skeptiker, deren Vorteil
es ist, daß wer nicht gegen sie ist, für sie ist.

«Was wird der Mensch in dieser Lage tun?» fragt Pascal. An
allem zweifeln, ob er wacht oder träumt, ob er wirklich zweifelt,
ob er überhaupt existiert? In dieser ausweglosen Lage zeigt sich
der Mensch in seiner ganzen Widersprüchlichkeit. Er scheint eine
wunderliche Monstrosität zu sein, das einzige Geschöpf, das um
sich selbst und das Ganze des Seienden weiß, und zugleich ein
Nichts im Universum, «ein Verwalter der Wahrheit und zugleich
eine Kloake der Irrheit, der Ruhm und der Auswurf des

Universums». Da bleibt nur eins übrig: daß sich die menschliche
Vernunft und Skepsis demütigt und begreift, «daß der Mensch den
Menschen unendlich übersteigt», nämlich von Gott her und zu ihm
hin. Der Mensch muß lernen, seine wirkliche Lage nicht aus sich
selber, sondern im Hören auf das Wort des Schöpfers zu erfahren.
Zwei christliche Lehren sind es vor allem, deren er im Glauben
gewiß werden muß, um seine rätselhafte Lage verstehen zu können:
die Verderbnis der menschlichen Natur durch den Sündenfall und
die Erlösung von ihr durch Jesus Christus. Beides sind übervernünftige

Geheimnisse, die unsere natürliche Vernunft übersteigen
und die dennoch allein unsere Lage erklären. Ohne das Mysterium

360



der Sünde und Sündenvergebung ist sich der Mensch unbegreiflicher,

als es dieses Mysterium selber ist. So löst sich für Pascal
das Rätsel der menschlichen Lage durch den Glauben mit Hilfe
der Skepsis, welche den Menschen zum Finden der Glaubensgewißheit

bereit macht, indem sie alle vermeintlichen andern Gewißheiten
erschüttert. Zugleich ist Pascal realistisch genug, um zu wissen,
daß es nur sehr wenige wahre Christen im Glauben gibt, und daß
der Mensch zu schwach ist, um rein auf Grund einer inneren
Ueberzeugung glauben zu können. Er ist Seele und Leib und muß
sich daher in seinen Ueberzeugungen auch leiblich, durch
Glaubensgewohnheiten, befestigen, sich also einüben in christlichen
Gebräuchen.

Die Skepsis führt also nicht schon dadurch zum Glauben, daß
sie an Grenzen des Wissens stößt. Sie führt nur an die Grenze des
Glaubens und diese Grenze ist nur überschreitbar, wenn dem
Willen des Menschen Gottes Gnade und Selbstoffenbarung
entgegenkommt. Darum kann Pascal mit Bezug auf die klassische
Skepsis vor Christus schlechthin sagen, sie sei wahr, denn vor
Christus wußten die Menschen in der Tat noch nicht, woran sie
mit sich selber waren. Aber auch nach Christus bleibt die Skepsis
die letzte Weisheit eines suchenden Untersuchens, sofern sich dieses
nicht der in Christus geschehenen Offenbarung unterwirft. Man
kann sich zwar auch eine Philosophie nach dem Christentum
denken, das heißt, wenn ein Philosoph Christ geworden ist, aber
dann verhält er sich zum Christentum nicht mehr als skeptischer
Philosoph, sondern als christlicher Denker. Es gibt somit eigentlich
nur drei geistige Möglichkeiten: an die geoffenbarte Wahrheit
glauben, oder sie leugnen, oder gut zweifeln. Diese drei Denkweisen,
sagt Pascal, sind dem Menschen, was das Laufen für die Pferde ist.
Demgemäß unterscheidet er drei Arten von Menschen: solche, die
Gott dienen, weil sie ihn gefunden haben; sie sind vernünftig und
glücklich; solche, die ihn noch suchen, weil sie ihn nicht gefunden
haben; sie sind vernünftig und unglücklich; solche, die ihn nicht
suchen und also auch nicht finden können; sie sind töricht und
unglücklich.

Die letzte Frage, die noch zu beantworten bleibt, ist freilich:
Warum finden denn die einen, während andere vergeblich suchen?
Pascals Antwort darauf ist so einfach wie eindringlich. Er glaubt
es ihnen einfach nicht, wenn sie behaupten, sie hätten allen Ernstes,
aus ganzem Herzen, gesucht und doch nicht gefunden, beziehungsweise

er stellt es Gott anheim, sie eines Bessern zu belehren. Pascal
meint, daß diese geschäftige Wahrheitssuche, die nirgends die
Wahrheit findet, in Wirklichkeit einer Nachlässigkeit entspringt,

361



und daß es nicht nur solche gibt, die bloß aus Gewohnheit glauben,
sondern auch solche, die bloß aus Nachlässigkeit nicht glauben.
Verstände sich der Zweifelnde richtig, so würde er daraus, daß er
die gesuchte Wahrheit nicht in der Richtung seines eigenwilligen
Suchens finden kann, die Folgerung ziehen, daß er umkehren, daß
er bereuen, das heißt in einer Richtung suchen muß, die nicht schon
durch seinen untersuchenden Zweifel vorgezeichnet ist. An diesem
Punkt kommt die Diskussionsmöglichkeit zwischen dem Glauben,
der gefunden hat, und der Skepsis, die weiter sucht, zu Ende —
wenigstens für den Gläubigen. Denn wenn sich ein Mensch damit
zufrieden geben kann, aus der Ungewißheit ein philosophisches
Bekenntnis zu machen, dann, sagt Pascal, «fehlen mir die Worte,
um ein derart extravagantes Geschöpf zu benennen». Pascal
beschreibt die Geistesverfassung und Weltanschauung dieses
extravaganten Geschöpfes folgendermaßen: «Weder weiß ich, wer mich
ins Dasein gesetzt hat, noch, was die Welt ist, noch, was ich selber
bin, abgesehen davon, daß ich eben da bin, in irgendeinem Winkel
des Universums, ohne zu wissen, woher und wohin, warum gerade
hier und jetzt. Alles, was ich weiß, ist, daß ich endlich bin und daß
mein Dasein ein Ende hat, aber was der Tod ist, weiß ich nicht.
Darum bin ich bereit, ohne Furcht und Hoffnung diesem Letzten
entgegenzusehen und mir angesichts dieser Nichtigkeit meines
Daseins keine nutzlosen Gedanken über die Ewigkeit zu machen.»

Man sieht, Pascals extravagantes Geschöpf ist kein anderer als
der wohlbekannte durchschnittliche Existentialist, der seine Skepsis
damit zum Schweigen bringt, daß er ein «projet fondamental»
entwirft und sich für irgend etwas einsetzt. Pascal war noch der
Meinung, man könne einen so denkenden Menschen nicht zum Freunde
haben wollen, denn es sei ungeheuerlich für das Wichtigste, den
endgültigen Verlust des Daseins im Tod und das Heil der Seele,
so völlig unempfindlich zu sein und zugleich so empfindlich für die
geringste Einbuße an Ehre, Freiheit und Besitz.

Aber auch an diesem Punkt hat Pascals Geist nicht haltgemacht.

Denn auch die Gewißheit des Glaubens gibt keine Sekurität.
«Wenn man sich nur um Sicheres bemühen dürfte, dürfte man sich
nicht um die Religion bemühen. Denn sie ist nicht sicher. Aber
wie viele Dinge tut man schon im alltäglichen Leben, die die
Ungewißheit einschließen und Glauben voraussetzen, wie zum Beispiel
Reisen über See, Schlachten, in denen man kämpft. Deshalb meine
ich, daß man überhaupt nichts unternehmen dürfte, wollte man
immer sichergehen, und daß es größere Sicherheit in der Religion
gibt als darin, daß wir den morgigen Tag erleben werden. Denn
es ist nicht gewiß, daß wir den morgigen Tag erleben werden, aber

362



es ist sicher möglich, daß wir ihn nicht erleben werden. Und so weit
geht die Ungewißheit der Religion nicht. Denn es ist zwar nicht
sicher, daß sie Wahrheit ist, aber wer würde zu behaupten wagen,
es sei sicher möglich, daß sie es nicht sei?»

Hinter und über Pascals Zweifel und Anerkennung der
Ungewißheit, im Wissen und im Glauben, steht ein unbedingtes
Verlangen nach einer letzten Gewißheit. Die Stärke und Reichweite
der Skepsis hat bei Pascal, wie auch bei Descartes, ihren Maßstab
am Willen zur Wahrheit als wahrer Gewißheit. Pascals Memorial
beginnt mit einer scharfen Scheidung des persönlichen biblischen
Gottes von dem Gott der Philosophen, um sogleich im zweiten Satz
zweimal das Wort «certitude» hinzusetzen und erst danach die
Worte «Friede und Freude», nämlich auf Grund der Erfahrung
einer zweifellosen Gewißheit. Dieses Verlangen nach Wahrheit als
Gewißheit motiviert sich aus der Voraussetzung der Wahrheit als
einer wahren Heilsgewißheit. Hätte die Wahrheit keinen Bezug
auf das Heil, so wäre auch ihre Gewißheit ein Anliegen zweiten
Ranges. Dieses abgrundtiefe Verlangen nach Gewißheit begründet
letzten Endes Pascals Ueberschritt vom philosophischen Skeptizismus

zum dogmatischen Glauben und die indirekte Nützlichkeit
der Skepsis für den Glauben, die beide zusammen bestehen.

An diesem Radikalismus von Pascals Skepsis und Glauben, die
beide eine Erbschaft des seinem Wesen nach radikalen Christentums

sind, hat auch naturgemäß die Kritik an Pascals Analyse
der menschlichen Lage eingesetzt. Voltaires Randbemerkungen zu
Pascals «Pensées» bestreiten es, daß die Lage des Menschen eine so
extreme zwischen den beiden Abgründen des Alls und des Nichts
sei, und folglich bezweifelt Voltaire auch die Notwendigkeit einer
so gewaltsamen Heilung durch eine wahre Heilsgewißheit.

Nietzsche hat «Menschliches-Allzumenschliches» Voltaire gewidmet

und zugleich in Pascal einen Geistesverwandten empfunden.
Weil «nichts mehr wahr», sondern «alles erlaubt» ist, machte er
einen «neuen Versuch mit der Wahrheit». Er bezeichnete seine
experimentierende Philosophie als eine «Kunst des Mißtrauens». Alle
früheren Menschen, selbst die Skeptiker, sagt er, hatten die Wahrheit,

während das Neue an unserer jetzigen Stellung zur Philosophie
die Ueberzeugung ist, daß wir die Wahrheit nicht haben. Im «Der
Wanderer und sein Schatten» wird der klassische Skeptiker Pyrrhon
gefragt: «Willst du denn der Lehrer des Mißtrauens gegen die
Wahrheit sein?» — Pyrrhon: «Des Mißtrauens wie es noch nie
in der Welt war... gegen Alles und Jedes. Es ist der einzige Weg
zur Wahrheit... Glaubt nicht, daß er euch zu Fruchtbäumen und
schönen Weiden führe. Kleine harte Körner werdet ihr auf ihm

363



finden — das sind die Wahrheiten. Jahrzehntelang werdet ihr die
Lügen händevoll verschlingen müssen, um nicht Hungers zu sterben,
ob ihr schon wisset, daß es Lügen sind. Jene Körner aber werden
gesäet und eingegraben, und vielleicht. gibt es einmal einen Tag
der Ernte: Niemand darf ihn versprechen, er sei denn ein
Fanatiker.»

Diesen kleinen Körnern der menschlichen Wahrheit entspricht
in Nietzsches Werk die aphoristische Sprache. Erst im metaphysischen

Gleichnis des Zarathustra beansprucht Nietzsche dann selbst
eine mehr als menschliche Einsicht in das immer so seiende Ganze
der Wahrheit. Die versuchende Sprache des Experiments verwandelt

sich in die prophetische Sprache der Inspiration. Das bis zum
Nihilismus vorgetriebene Mißtrauen weicht so zuletzt einem neuen
Vertrauen in das Sein in der Wahrheit. Und gesetzt, daß wir uns
der Weisheit der Sprache anvertrauen dürfen, so muß man am
Ende zweifeln, ob das skeptische Suchen nach Wahrheit überhaupt
unterwegs sein kann ohne einen es führenden Glauben. Sowohl
das hebräische Wort für Wahrheit wie auch das englische truth,
bedeutet Treue, trauen, vertrauen. Demgemäß müßte die skeptische
Wahrheitssuche doch auch einen Glauben einschließen, um sich
selbst treu zu bleiben, und im Vertrauèn auf ein mögliches Finden
überhaupt suchen zu können.

Aber wer vergewissert uns, daß unser menschliches Suchen, das

skeptische wie das gläubige, überhaupt auf Finden angelegt ist und
nicht nur sich selber erfindet, wenn es zu finden glaubt? Vielleicht
müssen wir uns als Menschen mit dem fragenden Untersuchen
abfinden, beziehungsweise mit einem Glauben, der sich seinerseits
relativiert, indem er sagt: «Ich glaube, Herr, hilf meinem
Unglauben.» An diesem letzten Punkt könnten sich dann Skepsis und
Glaube begegnen, nämlich so wie menschliche Bescheidung und
christliche Ergebung.

Eine englische Fassung dieses Themas erschien in Social Research, New
York, Juni 1951; eine kürzere deutsche in Wort und Wahrheit, Wien, April 1951.

364


	Skepsis und Glaube

