
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 6

Artikel: Paulus und Europa

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAULUS UND EUROPA

Von Adolf Keller

Es jährte sich in dieser Zeit, daß Paulus vor 1900 Jahren in
Mazedonien ans Land stieg und also Europa entdeckte. Er war
hergefahren von Kleinasien über ein sonniges Meer und stand
wohl voll Spannung vorne am Mast, Ausschau haltend nach dem
Lande, das ihn durch Vision und Traum hinübergerufen hatte. Im
Mythos von der Entführung der Europa war Eros der listige Führer

und Rufer. Diesmal war es anders; nicht Eros rief, sondern der
Traum, die Not Europas, der Geheimnisvolle, der ihm in der Nacht
zugerufen hatte: «Komm herüber und hilf uns!» Wer rief? Wem
sollte er helfen und was hatte der jüdische Asiate den Europäern
zu bringen?

Auf der Flucht von Mazedonien kam Paulus zu Schiff nach
Athen und sah von ferne die vergoldete Lanzenspitze der Athene
auf Kap Sunion im Sonnenlicht blitzen. Als er, wohl in Phaleron,
den Boden Athens betrat, da fing eine Entdeckung Europas an
und jene wunderbare Mission, wodurch nicht nur das Evangelium
mit aller Macht eines visionären Auftrages nach Europa getragen
wurde, sondern wo auch eine eigentümliche und nachwirkende
kulturelle Auseinandersetzung zwischen Asien und Europa
begann, das heißt, Europa entstand geistig erst an dieser Auseinandersetzung

und wurde durch sie zu dem, was es jahrhundertelang in
der Geschichte bedeutete. Hier stieß das junge Christentum nicht
nur auf den Hellenismus wie in Kleinasien, sondern auf die große
klassische Kultur selbst. Diese beiden Elemente sind ja als die
wesentlichen grundlegenden, geschichtsbildenden Kräfte für
Europa zu betrachten.

Was sah Paulus in Athen bei dieser ersten Begegnung? Er
wurde auf den Areopag hinaufgeschleppt von den neugierigen
Griechen, um seine Mission zu erklären. Er sagt dabei, laut der
Apostelgeschichte, kein Wort von der Akropolis, die in der Strahlung

des Aegäischen Meeres wie eine Vision aus Marmor, blauer
Luft und Sonne aus dem Morgennebel emporstieg. Kein Wort vom
Parthenon, seinem Fries und seinem Giebelfeld, nichts von der
marmorenen Poesie des Nike-Tempelchens und den Karyatiden
des Erechtheion.

339



Was sah er denn in Athen? Er sah, daß die Stadt «voller Götzenbilder»

war. Waren denn die Werke von Phidias und Praxiteles,
die Statuen von Apoll, Athene und Aphrodite nichts als «Götzenbilder»?

War er blind für die Schönheit? Bedeutete sie für ihn nur
Augenlust und Sinnenreiz? Diese herrlichen Werke sind doch für
uns auch ein Stück besten Europas. Die klassische Kunst gehört
zu diesen Fundamenten ebenso wie die griechische Form, die
«sophrosyne», das Maß, die Musik der Säulen und der Gedanke
Piatons.

Gewiß, dies ist nicht alles. Wir stoßen auch schon bei den
Anfängen dieser europäischen klassischen Kultur auf eigentümliche
innere Spannungen, auf den ewigen Konflikt zwischen Geist und
Form, zwischen «Sinnenlust und Seelenfrieden», wie dann Schiller,
Hölderlin und Novalis es auch empfanden, zwischen Materialismus
und Idealismus, zwischen dem Vielen und Mannigfaltigen, dem
Phänomen und dem einen absoluten Sein. Paulus sah das offenbar
noch nicht, weil er anderes gesehen hatte. Er sah später auch in
Rom, wo er sein Rechtsbekenntnis «civis romanus sum»
vorbrachte, nicht die Prachtbauten des römischen Reiches, die
gewaltige Architektur, sondern sah durch das alles hindurch in das
höhere Reich hinein, das «nicht von dieser Welt» ist.

Wenn sein Sehen offensichtlich beschränkt war, so scheint auch
sein Denken deutliche Grenzen zu zeigen, die der griechische Geist
dem Asiaten und dem Juden setzte. Besaß er genügend
jüdischhellenistische Bildung, um das Einzigartige dieser griechischen Polis
zu sehen, in der der griechische Geist einen klassischen Ausdruck
fand? Was wußte er von Sokrates, von der griechischen
Philosophie, die die Bedeutung des Begriffs entdeckte, oder von Piaton,
der einen Himmel von reinen Ideen über der Erde aufbaute? Was
wußte er vom griechischen Theater, von Aeschylos, Sophokles,
Euripides, von der Tragik des Lebens, in die der Mensch als Held
verstrickt wird? Setzte sich Paulus auch einmal auf jene Marmorbank

des Dionysos-Theaters in Athen, und hörte er vielleicht gar
einmal jenes berühmte Wort aus der «Antigone», daß sie nicht
zum Mit-Hassen, sondern zum Mit-Lieben («symphilein») auf der
Welt sei?

Als Hellenist war er sicher mit griechischer Bildung bereits in
Berührung gekommen, sonst hätte er ja nicht auf dem Areopag
den Philosophen Aratus, die Stoiker und die Epikuräer erwähnt.
Er sprach ja auch geläufig die « Koine », die allgemein griechische
Umgangssprache. Aber seine Bildung wurde für ihn offenbar
durch das Erlebnis einer ganz andern, neuen Welt zugedeckt,
durch die Welt des Evangeliums, das nicht nur die Entdeckung

340



einer neuen Seelen- und Geisteswelt bedeutete, sondern auch die
Entdeckung eines «Kyrios», des wahren Herrn der Welt, eines
«soter», eines Heilandes, der diesen Namen nicht nur als schmük-
kendes kaiserliches Epithet trug, wie Augustus, sondern der den
wahren personalen Sinn der Geschichte und der Menschheit
enthüllte.

Wir werden die Frage, die wir erhoben, nie ganz aus den
spärlichen Quellen beantworten können. Dem Apostel selber wurde
die ungeheure Bedeutung dieser Begegnung sicher noch nicht voll
bewußt. Was er erst schaute und ahnte, ist für uns heute eine
gesicherte Erkenntnis. Hier wurde nämlich die grundlegende
Dialektik geboren, die wir Europa heißen, jene geistige Bewegung, die
aus der Spannung zwischen klassischer Kultur und dem Christentum

hervorging. Paulus empfand aber offenbar schon auf dem
Areopag die Schwierigkeit dieser Begegnung; daher suchte er nach
einem «Anknüpfungspunkt» und forschte nach einem Vokabular,
das ein gemeinsames Reden ermöglichte. Das Wort «Anknüpfungspunkt»

steht in der neueren Theologie unter der Kritik von Karl
Barth, der, ungleich Brunner, keinen «Anknüpfungspunkt» duldet.
Aber auch sein Freund und Schüler Thurneysen spricht in seinem
neuesten Buch über «Seelsorge» von den «Landungsstellen», die
wir haben müssen, um an das fremde Land zu steigen, das sich mit
dem andern Menschen und damit mit der andern Kultur vor uns
auftut. Paulus sucht diesen Anknüpfungspunkt in einem Zitat
eines griechischen Philosophen. Wie die späteren Apologeten und
namentlich Clemens von Alexandrien nimmt er dieses griechische
Gedankengut zunächst unbefangen als eine Brücke zur neuen
Welt, die sich vor ihm auftut. Wenn er Aratus zitiert, nämlich sein
Wort, daß wir «Menschen göttlichen Geschlechtes» seien, oder
philosophisch gesagt, daß im Grunde eine Identität von Göttlichem
und Menschlichem vorliege, so tut er das, um mit Griechen ein
Gespräch anzuknüpfen. Warum zitiert er denn nicht noch ganz
anderes Gedankengut aus der griechischen Bildung und
Philosophie, das ihm ebensogut als Anknüpfungspunkt zu seiner Predigt
hätte dienen können? Etwa das Höhlengleichnis von Piaton oder
dessen Mythos von der Kugelgestalt des Menschen, die von Zeus
gespalten wird, damit die Hälfte in Not gerate und ihre Ergänzung
suchen müsse, eine Not also, die zu einem religiösen Motiv werden
konnte? Oder warum knüpft er nicht an an Sokrates und seine
höchste Idee des Guten, oder an das Absolute «ontos on», oder an
die Mysterien in Eleusis? was nahe gelegen hätte, da ja in diesen
Mysterien vor allem die Mitteilung des Gottesnamens bedeutsam
und symbolisch war. Was für ein ungeheures Material für einen

341



Brückenbau lag doch unbenützt da, das später dann auch von der
Kirche, von Pseudo-Dionysius und in dem Monumentalbau des
deutschen Idealismus zu neuen Konstruktionen verwendet wurde!
Warum knüpft er nicht an den griechischen Pessimismus an, den
sowohl Nietzsche als Erwin Rhode erneut nachgewiesen haben,
neben dem uns längst bekannten, glanzvollen griechischen
Optimismus? Oder warum landete er nicht auf dem Boden der
tragischen Schuld oder des orphischen Erlösungsgedankens, um
Schuld und Erlösung in christlichem Sinne zu gebrauchen? Wir
wissen es nicht. Wir sehen nur, aus dem Bericht der
Apostelgeschichte, daß in Athen die Methode des «Anknüpfungspunktes»
eigentlich ein Fehlschlag war, ein unglückliches Experiment, das

von den späteren christlichen Apologeten methodisch sehr viel
besser geübt wurde.

Aber wenn das auch nicht in seinem Bewußtsein lag, so geschah
hier eine Begegnung des jungen Christen mit Europa, wie sie sich
seither immer wieder vollzogen hat. Derselbe Mensch, der im
Römerbrief einmal ausrief: «Ich elender Mensch», begegnete, wenn
auch noch nicht wissenschaftlich, jenem herrlichen humanistischen
Menschenideal des «Kalokagathos». Auf diesem Boden geschah
schon die Unterscheidung zwischen Phänomen und Existenz, wie
sie in anderer Weise im heutigen Existentialismus wieder geübt
wird. Hier fand also in jenen Jahren jene erste Begegnung mit
dem Humanismus überhaupt statt, die uns nicht mehr losgelassen
hat, seitdem auch Lessing, Herder, Goethe die Spannung zwischen
Humanismus und Offenbarungstheologie empfanden, jene Kritik
von Bultmann, die er als «Entmythologisierung», das heißt als
Ausscheidung griechischer Mythologie aus den Grunderkenntnissen

des Evangeliums durchzuführen sucht. Auf dem Areopag
beginnt schon der Kampf des Evangeliums mit dem römischen
Recht und dem griechischen Moralismus, mit dem amerikanischen
Pragmatismus und der christlichen Eschatologie. Hier wollte man,
wie das dann Clemens von Alexandrien tat, Versöhnung von
Gegensätzen, bevor man sie recht unterscheiden gelernt hatte, um
das Christentum zu einer synthetischen Philosophie zu machen.

In dieser Unterscheidung in der. europäischen Dialektik werden
die Grundgegensätze im europäischen Denken zuerst sichtbar. Die
immanenten Gegensätze europäischer geistiger Kräfte, der Gegensatz

zwischen Idee und Dynamik, zwischen dem indisch-griechischen

Monismus mit seiner Einheitslehre und anderseits jener
Anschauung, die das Göttliche und das Menschliche nicht in einer
Einheit zusammen schaut, sondern in einer Begegnung des
göttlichen Ich mit dem menschlichen Du differenziert. Diese inneren

342



Gegensätze hat Paulus schon empfunden, trotzdem er die Lehre
des Aratus zitierte, eben dessen Identität von göttlichem und
menschlichem Sein.

Paulus wehrt in der Theologie seiner Briefe der leichten
Synthese dieser Gegensätze und einer voreiligen «complexio opposi-
torum» wie sie Kardinal Cusanus für die Kirchenlehre benützte.
Er sieht Himmel und Erde, Licht und Finsternis, Tod und Leben —
wenn man will, Pessimismus und Optimismus in der Weltbetrach-
tung als letzte große Gegensätze. Er wehrt damit der Vermischung
von Heidentum und Christentum. Das Reich Gottes ist nicht
einfach verklärte Welt. Er sperrte sich, ohne es schon recht zu wissen,
gegen die Vermischung des späteren Humanismus und der
Gnadenreligion. Für ihn ist der Mensch nicht autonom. Dieser liegt im
Widerspruch mit sich selbst. Er weiß schon, ohne es schon
philosophisch auszudrücken, von der Polarität zwischen einem
Jenseitigen, Transzendenten und jenem Immanenten, das in der
seelischen Eigengesetzlichkeit des Menschen sich auswirkt. Er nimmt
damit voraus die Unterscheidung zwischen menschlicher Entwicklung

und Gottes Tat am Menschen. Oder anders ausgedrückt:
zwischen natürlicher Theologie und Offenbarungstheologie. Nicht
umsonst beruft sich der Protestantismus auf Paulus, wenn dieser alles
allein auf die Gnade stellt. Guardini hat bekanntlich den Unterschied

zwischen Katholizismus und Protestantismus sehr konzentriert

so ausgedrückt, daß nämlich der Katholizismus «die All
Wirksamkeit der Gnade» lehre, während der Protestantismus von der
«Alleinwirksamkeit der Gnade» rede.

Adolf von Harnack sah dieses scharfe Entweder-Oder noch nicht
oder nicht mehr und konnte daher das Dogma auffassen als eine
«Konzeption des Evangeliums auf griechischem Boden». Karl
Barth hat im Gegensatz zu ihm diesen Gegensatz wieder schärfer
gesehen und gerade an Paulus im Römerbrief gelernt, ihn neu ins
Licht zu stellen. Er suchte damit das Evangelium zu schützen
gegen eine Absorption durch das griechische Denken und das
römische Recht. Denn Evangelium ist weder Philosophie der Griechen,

noch jüdische Gesetzlichkeit, und Christus selbst ist nicht
zu verwechseln mit der Idee des Christentums. Schon Paulus hatte
also den Bogen zwischen diesen Gegensätzen gespannt, und Europa
ist: gespannter Bogen — jener Bogen, den Apollo in Spittelers
«Olympischen Frühling» hält und mit dem er zielt auf ein unsichtbares

Ziel.
In jenem Zitat des griechischen Philosophen Aratus, das Paulus

auf dem Areopag gegen seine Gegner wandte, tauchte daher wohl
zum erstenmal die europäische Versuchung für den Apostel auf,

343



die er nachher so deutlich überwand, wenn er betonte, im Römerbrief,

also wohl mindestens ein Jahrzehnt später, daß «das
Evangelium den Juden ein Aergernis sei und den Griechen eine
Torheit». Dasselbe geschah dann, als er im Philipperbrief bekannte,
daß des Christen «Politeuma», also seine Bürgerschaft, im Himmel
und nicht auf Erden liege.

Man hat schon gefragt: Was wäre Europa ohne Sokrates? Man
kann weiter fragen: Was wäre Europa ohne Paulus, der die tiefe
Spaltung in der abendländischen Welt erkannte und der Gefahr
wehrte, das Christentum gleich der indischen Identitätsphilosophie
oder der Mystik einfach zu einer Einheitsreligion oder vielmehr
zu einer Religion der Einheit auszugestalten? Er tat das schon im
Römerbrief dadurch, daß er dem lebendigen und persönlichen
Christus die zentrale und beherrschende Stellung einräumte in
seiner Christologie und von ihm sprach als von einer Person und
nicht nur von einer Idee, von einem Kyrios oder Pantokrator, wie
die Orthodoxe Kirche später lehrte, und nicht nur von einem
Absoluten, einem «ontos on». In dieselbe Linie gehört es, wenn er den
Christusweg als Weg zum Kreuz darstellte, der die Gloria, die
Herrlichkeit erst folgte. Oder wenn er an die Stelle des Eros, der
nur unendliche Beziehungen schafft, die Agape preist, die Werte
sieht. Gewiß gehört das platonische Gespräch über den Eros und
die Diotima zum Schönsten, was europäischer Geist hervorgebracht
hat. Der Glaube an die führende Macht des Eros aber wird in
diesem europäischen Gespräch noch herrlicher überstrahlt durch
das dreizehnte Kapitel im ersten Korinther-Brief des Paulus, wo
er der Liebe, aber der göttlichen »Agape», den höchsten Preis
zuspricht, das jenem ergreifenden Wort der Antigone vom «sym-
philein» einen noch höheren Sinn verleiht. Jenen nämlich, den
Dante später aufnahm, wenn er am Schluß der Divina Commedia
als das Höchste erklärt: «Amor che muove il sole e l'altre stelle».

Diese Auseinandersetzung zwischen Antike und klassischer Kultur

kann daher nicht monistisch gelöst werden. Europa ist nicht
nur ein Kap Asiens, nicht nur ein Antiquitätenladen, ein Museum,
nicht nur ein System oder gar ein «schlechter Geschmack im
Munde», wie ein italienischer Dichter sagte. Es ist vielmehr ein
Transformator mit ungeheuren Spannungen. Es umfaßt die
klassische Kultur und das römische Recht ebenso wie den christlichen
Geist und den abendländischen Humanismus. Keines dieser
Elemente kann auf das andere zurückgeführt werden. Hier ist die
Dialektik Europas. Aber man kann nicht in einer ewigen Dialektik
hin und her schaukeln. Hier finden daher nur vorläufige Entscheidungen

statt. Die einen entscheiden sich für die klassische Kultur

344



und vernachlässigen den christlichen Geist. Sie wählen den
Humanismus als Lehrer und Leiter und vergessen über seiner
Autonomie die Theonomie. Oder sie verfallen einer weltfremden Theologie,

die zugleich kulturfeindlich ist. Gerade der christliche Geist
drängt in seinem Glauben und in seiner Hoffnung auf eine
Entscheidung, die im Glauben und in der Hoffnung, also eschata-
logisch, vorausgenommen wird.

Paulus war nicht gemacht, um sich mit der Dialektik des So-
wohl-als-auch abzufinden. Er hatte sich eeit der Begegnung von
Damaskus ein für allemal für Jesus Christus entschieden. Darum
gab er sich nicht mehr lange mit Fragen der «Polis» ab. Seine Polis
war im Himmel. Er kümmerte sich, trotzdem er einen griechischen
Philosophen zitierte, nicht mehr um philosophische Fragen, deren
Gefahr er an der Gnosis erkannt hatte. Er trat an das ganze Reich
der antiken Kultur sicher nicht als ein Unwissender heran oder
gar als ein asiatischer Barbar, sondern er hatte Kyrios, seinen
Herrn gefunden und durch Ihn seine große Aufgabe für Europa,
die Mission.

Als Briefschreiber schuf er eine neue christliche Literatur für
Europa. Hätte er nichts geschrieben als das herrliche dreizehnte
Kapitel des ersten Korintherbriefes, so hätte er Europa einen
neuen Sinn und eine neue Aufgabe gegeben. Denn trotz der
Aufgabe des Mit-Liebens, die sich Antigone in der klassischen
Tragödie gestellt hatte, ist hier der heilige Geist der Gottesliebe, die
zur Menschenliebe wird, ein für allemal in die europäische
Philosophie, Ethik, Aesthetik und Politik eingebrochen und stellte sich
ihr als das Höchste gegenüber. Nach der Menschenliebe reget sich
die Gottesliebe, was schon vor Goethe auch Pascal gesagt hatte in
seinem wunderbaren Worte: «Tu ne me chercherais pas si tu ne
m'avais pas déjà trouvé.» Dante hätte in seinem Schlußvers der
Divina Commedia seinen Preis auf die Liebe nicht singen können,
wenn er das Hohelied der Liebe von Paulus nicht gekannt hätte.
Der Glaube an Christus als den Herrn, den «Pantokrator», wie er
in den Mosaiken der Hagia Sophia und sogar im Katharinen-
Kloster auf dem Berge Sinai thront, die Glut des Glaubens an die
erlösende Liebe, hat niemand tiefer in europäisches Leben
hineingesenkt als Paulus. Wenn Carlyle im letzten Jahrhundert der
europäischen Welt in ihrer Krisis zurief: Wir heißen Euch hoffen! (das
Thema der nächsten ökumenischen Kirchenkonferenz in Evanston,
Amerika), so weist das letzten Endes auf die Hoffnung auf die
zukünftige Welt zurück, die Paulus mit dem Evangelium zum
erstenmal in Europa verkündet hatte. Es war die große
europäische Hoffnung auf das Kommen des Reiches Gottes, das Europa

345



dann durch alle Untergänge, durch Not und Kriege hindurch
begleiten sollte. Damit wurde er der erste, der ein christliches
Europa erschaute und der es durch seinen Glauben gestalten half,
stets bedroht und immer wieder verloren, weil die innere Dialektik
nicht aufhört, und stets im Glauben wieder gefunden, weil die
Hoffnung ebensowenig endet.

Das ist der Sinn der weltgeschichtlichen Bedeutung der Begegnung

des Apostels Paulus mit Europa.
Gewiß war Christus « in Europa schon vor der Ankunft des

Paulus in den früher gegründeten Gemeinden, auch in Rom, in der
Verborgenheit wirksam. Aber erst mit Paulus, seiner Gedankenarbeit

und seiner Mission fiel das mächtige Ferment in die westliche

Welt, das sie erneuerte.
Im Johannes-Evangelium und in den Paulinischen Briefen

erhielt das damalige Abendland die erste geistige Zusammenfassung
und Auslegung der Christusbotschaft, die allerdings nicht sofort
als Lehre aufgefaßt wurde, sondern als Verkündigung, als
unerhörte Kunde von der Erscheinung der Gnade Gottes in einer
Person.

Gewiß, das Christentum ist nicht nur auf dem Wege des Paulus
nach Europa gekommen. Petrus und Johannes gaben von ferne her
mächtige Antriebe, die vielleicht dem antiken Geiste ebenso ferne
lagen. Aber er hat als erster Briefe an griechische und römische
Gemeinden gerichtet und damit eine persönliche Gemeinschaft
gebaut, die die Christenheit nicht mehr vergaß. Paulus wurde
später in besonderem Sinn der Apostel der Reformation, die im
Römerbrief die biblischen Quellen für ihren Rechtfertigungsglauben

entdeckte. Aber sein Briefwerk konnte vom späteren
Christentum auch mißdeutet werden als innerer Gegensatz innerhalb

der ganzen Christenheit. Aber wo immer die Bibel im Abendland

gelesen wurde, las es auch die Briefe des Paulus und gewann
daraus Grundelemente, nicht nur für das Verständnis Christi,
sondern auch für den innern Aufbau der Kirche, und die erste
Anweisung zu einem christlichen Leben. Wenn sich Rom auf Petrus
als Gründer der Kirche beruft, so ist Paulus für Protestanten der
Gründer der Gemeinde als Glaubensgemeinschaft, und die orthodoxe

Kirche sieht in Johannes den großen Evangelisten der Liebe,
die alle umfaßt.

Paulus darf daher als einer der Baumeister des geistigen und
christlichen Europa angesehen werden, auch wenn viele an diesem
rapid wachsenden Kulturwerk beteiligt waren. Nicht nur das Neue
Testament als Ganzes, sondern später namentlich Augustin, müssen
dauernd im Gedächtnis der Christenheit bleiben als Brückenbauer

346



zwischen dem christlichen Orient und der Kultur des Abendlandes.

Die morgenländische Kirche hat Augustin zwar nicht
erlebt als Deuter des Paulinismus, und es ist von daher verständlich,
daß diese Kirche eher den Johannes als den Paulus als ihren
Patron ansieht. Aber das ganze Dreigestirn Petrus, Paulus und
Johannes gehören zusammen, und jeder der Apostel hat, jeder zu
seiner Stunde und in besonderer Weise, nach Europa
hineingeleuchtet. Sie haben einzeln und zusammen als Träger der
Botschaft des Evangeliums ihre besondere Wirkung auf die Bildung
eines christlichen Europa gehabt. Gerade das Jubiläum, das die
Griechische Kirche zu Ehren der Ankunft von Paulus in Europa
soeben gefeiert hat, zeigt, daß diese Kirche ökumenisch denkt,
indem sie durch die Einladung an die abendländischen evangelischen
Kirchen aufs neue den Apostel Paulus als Bindeglied zwischen der
morgenländischen und der abendländischen Kirche anerkennt.

347


	Paulus und Europa

