Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 19 (1951-1952)

Heft: 6

Artikel: Paulus und Europa

Autor: Keller, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758666

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAULUS UND EUROPA

Von Adolf Keller

Es jdhrte sich in dieser Zeit, dal Paulus vor 1900 Jahren in
Mazedonien ans Land stieg und also Europa entdeckte. Er war
hergefahren von Kleinasien iiber ein sonniges Meer und stand
wohl voll Spannung vorne am Mast, Ausschau haltend nach dem
Lande, das ihn durch Vision und Traum hiniibergerufen hatte. Im
Mythos von der Entfithrung der Europa war Eros der listige Fiih-
rer und Rufer. Diesmal war es anders; nicht Eros rief, sondern der
Traum, die Not Europas, der Geheimnisvolle, der ihm in der Nacht
zugerufen hatte: «Komm heriliber und hilf uns!» Wer rief? Wem
sollte er helfen und was hatte der jiidische Asiate den Europiern
zu bringen?

Auf der Flucht von Mazedonien kam Paulus zu Schiff nach
Athen und sah von ferne die vergoldete Lanzenspitze der Athene
auf Kap Sunion im Sonnenlicht blitzen. Als er, wohl in Phaleron,
den Boden Athens betrat, da fing eine Entdeckung Europas an
und jene wunderbare Mission, wodurch nicht nur das Evangelium
mit aller Macht eines visiondren Auftrages nach Europa getragen
wurde, sondern wo auch eine eigentiimliche und nachwirkende
kulturelle Auseinandersetzung zwischen Asien und Europa be-
gann, das heif3t, Europa entstand geistig erst an dieser Auseinander-
setzung und wurde durch sie zu dem, was es jahrhundertelang in
der Geschichte bedeutete. Hier stiel} das junge Christentum nicht
nur auf den Hellenismus wie in Kleinasien, sondern auf die grofle
klassische Kultur selbst. Diese beiden Elemente sind ja als die
wesentlichen grundlegenden, geschichtsbildenden Krafte fiir Eu-
ropa zu betrachten.

Was sah Paulus in Athen bei dieser ersten Begegnung? Er
wurde auf den Areopag hinaufgeschleppt von den neugierigen
Griechen, um seine Mission zu erklédren. Er sagt dabei, laut der
Apostelgeschichte, kein Wort von der Akropolis, die in der Strah-
lung des Aegiischen Meeres wie eine Vision aus Marmor, blauer
Luft und Sonne aus dem Morgennebel emporstieg. Kein Wort vom
Parthenon, seinem Fries und seinem Giebelfeld, nichts von der
marmorenen Poesie des Nike-Tempelchens und den Karyatiden
des Erechtheion.

339



Was sah er denn in Athen? Er sah, dal} die Stadt «voller Gétzen-
bilder» war. Waren denn die Werke von Phidias und Praxiteles,
die Statuen von Apoll, Athene und Aphrodite nichts als «Gotzen-
bilder»? War er blind fiir die Schonheit? Bedeutete sie fiir ihn nur
Augenlust und Sinnenreiz? Diese herrlichen Werke sind doch fiir
uns auch ein Stiick besten Europas. Die klassische Kunst gehort
zu diesen Fundamenten ebenso wie die griechische Form, die
«sophrosyne», das Maf}, die Musik der Saulen und der Gedanke
Platons.

Gewil}, dies ist nicht alles. Wir stoflen auch schon bei den An-
fangen dieser europidischen klassischen Kultur auf eigentiimliche
innere Spannungen, auf den ewigen Konflikt zwischen Geist und
Form, zwischen «Sinnenlust und Seelenfrieden», wie dann Schiller,
Holderlin und Novalis es auch empfanden, zwischen Materialismus
und Idealismus, zwischen dem Vielen und Mannigfaltigen, dem
Phianomen und dem einen absoluten Sein. Paulus sah das offenbar
noch nicht, weil er anderes gesehen hatte. Er sah spédter auch in
Rom, wo er sein Rechtsbekenntnis «civis romanus sum» vor-
brachte, nicht die Prachtbauten des romischen Reiches, die ge-
waltige Architektur, sondern sah durch das alles hindurch in das
hohere Reich hinein, das «nicht von dieser Welt» ist.

Wenn sein Sehen offensichtlich beschrankt war, so scheint auch
sein Denken deutliche Grenzen zu zeigen, die der griechische Geist
dem Asiaten und dem Juden setzte. Besall er geniigend jilidisch-
hellenistische Bildung, um das Einzigartige dieser griechischen Polis
zu sehen, in der der griechische Geist einen klassischen Ausdruck
fand? Was wullte er von Sokrates, von der griechischen Philo-
sophie, die die Bedeutung des Begriffs entdeckte, oder von Platon,
der einen Himmel von reinen Ideen iiber der Erde aufbaute? Was
wullite er vom griechischen Theater, von Aeschylos, Sophokles,
Euripides, von der Tragik des Lebens, in die der Mensch als Held
verstrickt wird? Setzte sich Paulus auch einmal auf jene Marmor-
bank des Dionysos-Theaters in Athen, und horte er vielleicht gar
einmal jenes beriihmte Wort aus der «Antigone», dall sie nicht
zum Mit-Hassen, sondern zum Mit-Lieben («symphilein») auf der
Welt sei?

Als Hellenist war er sicher mit griechischer Bildung bereits in
Beriihrung gekommen, sonst hitte er ja nicht auf dem Areopag
den Philosophen Aratus, die Stoiker und die Epikurider erwihnt.
Er sprach ja auch geldufig die «Koine», die allgemein griechische
Umgangssprache. Aber seine Bildung wurde fiir ihn offenbar
durch das Erlebnis einer ganz andern, neuen Welt zugedeckt,
durch die Welt des Evangeliums, das nicht nur die Entdeckung

340



einer neuen Seelen- und Geisteswelt bedeutete, sondern auch die
Entdeckung eines «Kyrios», des wahren Herrn der Welt, eines
«soter», eines Heilandes, der diesen Namen nicht nur als schmiik-
kendes kaiserliches Epithet trug, wie Augustus, sondern der den
wahren personalen Sinn der Geschichte und der Menschheit ent-
hiillte.

Wir werden die Frage, die wir erhoben, nie ganz aus den spir-
lichen Quellen beantworten konnen. Dem Apostel selber wurde
die ungeheure Bedeutung dieser Begegnung sicher noch nicht voll
bewullt. Was er erst schaute und ahnte, ist fiir uns heute eine
gesicherte Erkenntnis. Hier wurde namlich die grundlegende Dia-
lektik geboren, die wir Europa heiflen, jene geistige Bewegung, die
aus der Spannung zwischen klassischer Kultur und dem Christen-
tum hervorging. Paulus empfand aber offenbar schon auf dem
Areopag die Schwierigkeit dieser Begegnung; daher suchte er nach
einem «Ankniipfungspunkt» und forschte nach einem Vokabular,
das ein gemeinsames Reden ermoglichte. Das Wort «Ankniipfungs-
punkt» steht in der neueren Theologie unter der Kritik von Karl
Barth, der, ungleich Brunner, keinen «Ankniipfungspunkt» duldet.
Aber auch sein Freund und Schiiler Thurneysen spricht in seinem
neuesten Buch iliber «Seelsorge» von den «Landungsstellen», die
wir haben miissen, um an das fremde Land zu steigen, das sich mit
dem andern Menschen und damit mit der andern Kultur vor uns
auftut. Paulus sucht diesen Ankniipfungspunkt in einem Zitat
eines griechischen Philosophen. Wie die spiteren Apologeten und
namentlich Clemens von Alexandrien nimmt er dieses griechische
Gedankengut zunachst unbefangen als eine Briicke zur neuen
Welt, die sich vor ihm auftut. Wenn er Aratus zitiert, ndmlich sein
Wort, dall wir «Menschen gottlichen Geschlechtes» seien, oder
philosophisch gesagt, dafl im Grunde eine Identitdt von Gottlichem
und Menschlichem vorliege, so tut er das, um mit Griechen ein
Gesprach anzukniipfen. Warum zitiert er denn nicht noch ganz
anderes Gedankengut aus der griechischen Bildung und Philo-
sophie, das ihm ebensogut als Ankniipfungspunkt zu seiner Predigt
hitte dienen konnen? Etwa das Hohlengleichnis von Platon oder
dessen Mythos von der Kugelgestalt des Menschen, die von Zeus
gespalten wird, damit die Halfte in Not gerate und ihre Ergdnzung
suchen miisse, eine Not also, die zu einem religiosen Motiv werden
konnte? Oder warum kniipft er nicht an an Sokrates und seine
hochste Idee des Guten, oder an das Absolute «ontos on», oder an
die Mysterien in Eleusis? was nahe gelegen hiitte, da ja in diesen
Mysterien vor allem die Mitteilung des Gottesnamens bedeutsam
und symbolisch war. Was fiir ein ungeheures Material fiir einen

341



Briickenbau lag doch unbeniitzt da, das spater dann auch von der
Kirche, von Pseudo-Dionysius und in dem Monumentalbau des
deutschen Idealismus zu neuen Konstruktionen verwendet wurde!
Warum kniipft er nicht an den griechischen Pessimismus an, den
sowohl Nietzsche als Erwin Rhode erneut nachgewiesen haben,
neben dem uns lidngst bekannten, glanzvollen griechischen Opti-
mismus? Oder warum landete er nicht auf dem Boden der tra-
gischen Schuld oder des orphischen FErlosungsgedankens, um
Schuld und Erlosung in christlichem Sinne zu gebrauchen? Wir
wissen es nicht. Wir sehen nur, aus dem Bericht der Apostel-
geschichte, dafl in Athen die Methode des «Ankniipfungspunktes»
eigentlich ein Fehlschlag war, ein ungliickliches Experiment, das
von den spiteren christlichen Apologeten methodisch sehr viel
besser geiibt wurde.

Aber wenn das auch nicht in seinem BewulBltsein lag, so geschah
hier eine Begegnung des jungen Christen mit Europa, wie sie sich
seither immer wieder vollzogen hat. Derselbe Mensch, der im
Romerbrief einmal ausrief: «Ich elender Mensch», begegnete, wenn
auch noch nicht wissenschaftlich, jenem herrlichen humanistischen
Menschenideal des «Kalokagathos». Auf diesem Boden geschah
schon die Unterscheidung zwischen Phanomen und Existenz, wie
sie in anderer Weise im heutigen Existentialismus wieder geiibt
wird. Hier fand also in jenen Jahren jene erste Begegnung mit
dem Humanismus iiberhaupt statt, die uns nicht mehr losgelassen
hat, seitdem auch Lessing, Herder, Goethe die Spannung zwischen
Humanismus und Offenbarungstheologie empfanden, jene Kritik
von Bultmann, die er als «Entmythologisierung», das heil3t als
Ausscheidung griechischer Mythologie aus den Grunderkennt-
nissen des Evangeliums durchzufiihren sucht. Auf dem Areopag
beginnt schon der Kampf des Evangeliums mit dem romischen
Recht und dem griechischen Moralismus, mit dem amerikanischen
Pragmatismus und der christlichen Eschatologie. Hier wollte man,
wie das dann Clemens von Alexandrien tat, Verschnung von
Gegensitzen, bevor man sie recht unterscheiden gelernt hatte, um
das Christentum zu einer synthetischen Philosophie zu machen.

In dieser Unterscheidung in der. europdischen Dialektik werden
die Grundgegensitze im europaischen Denken zuerst sichtbar. Die
immanenten Gegensitze europdischer geistiger Krifte, der Gegen-
satz zwischen Idee und Dynamik, zwischen dem indisch-griechi-
schen Monismus mit seiner Einheitslehre und anderseits jener An-
schauung, die das Gottliche und das Menschliche nicht in einer
Einheit zusammen schaut, sondern in einer Begegnung des gott-
lichen Ich mit dem menschlichen Du differenziert. Diese inneren

342



Gegensitze hat Paulus schon empfunden, trotzdem er die Lehre
des Aratus zitierte, eben dessen Identitit von gottlichem und
menschlichem Sein.

Paulus wehrt in der Theologie seiner Briefe der leichten Syn-
these dieser Gegensitze und einer voreiligen «complexio opposi-
torum» wie sie Kardinal Cusanus fiir die Kirchenlehre beniitzte.
Er sieht Himmel und Erde, Licht und Finsternis, Tod und Leben —
wenn man will, Pessimismus und Optimismus in der Weltbetrach-
tung als letzte grofle Gegensiatze. Er wehrt damit der Vermischung
von Heidentum und Christentum. Das Reich Gottes ist nicht ein-
fach verklarte Welt. Er sperrte sich, ohne es schon recht zu wissen,
gegen die Vermischung des spateren Humanismus und der Gna-
denreligion. Fiir ihn ist der Mensch nicht autonom. Dieser liegt im
Widerspruch mit sich selbst. Er weifl schon, ohne es schon philo-
sophisch auszudriicken, von der Polaritdt zwischen einem Jen-
seitigen, Transzendenten und jenem Immanenten, das in der seeli-
schen Eigengesetzlichkeit des Menschen sich auswirkt. Er nimmt
damit voraus die Unterscheidung zwischen menschlicher Entwick-
lung und Gottes Tat am Menschen. Oder anders ausgedriickt: zwi-
schen natiirlicher Theologie und Offenbarungstheologie. Nicht um-
sonst beruft sich der Protestantismus auf Paulus, wenn dieser alles
allein auf die Gnade stellt. Guardini hat bekanntlich den Unter-
schied zwischen Katholizismus und Protestantismus sehr konzen-
triert so ausgedriickt, dafl namlich der Katholizismus «die Allwirk-
samkeit der Gnade» lehre, widhrend der Protestantismus von der
«Alleinwirksamkeit der Gnade» rede.

Adolf von Harnack sah dieses scharfe Entweder-Oder noch nicht
oder nicht mehr und konnte daher das Dogma auffassen als eine
«Konzeption des Evangeliums auf griechischem Boden». Karl
Barth hat im Gegensatz zu ihm diesen Gegensatz wieder schirfer
gesehen und gerade an Paulus im Romerbrief gelernt, ihn neu ins
Licht zu stellen. Er suchte damit das Evangelium zu schiitzen
gegen eine Absorption durch das griechische Denken und das
romische Recht. Denn Evangelium ist weder Philosophie der Grie-
chen, noch jiidische Gesetzlichkeit, und Christus selbst ist nicht
zu verwechseln mit der Idee des Christentums. Schon Paulus hatte
also den Bogen zwischen diesen Gegensidtzen gespannt, und Europa
ist: gespannter Bogen — jener Bogen, den Apollo in Spittelers
«Olympischen Friihling» hélt und mit dem er zielt auf ein unsicht-
bares Ziel.

In jenem Zitat des griechischen Philosophen Aratus, das Paulus
auf dem Areopag gegen seine Gegner wandte, tauchte daher wohl
zum erstenmal die europdische Versuchung fiir den Apostel auf,

343



die er nachher so deutlich iberwand, wenn er betonte, im Romer-
brief, also wohl mindestens ein Jahrzehnt spiter, dafl «das Evan-
gelium den Juden ein Aergernis sei und den Griechen eine Tor-
heit». Dasselbe geschah dann, als er im Philipperbrief bekannte,
dal} des Christen «Politeuma», also seine Burgerschaft im Himmel
und nicht auf Erden liege.

Man hat schon gefragt: Was wiare Europa ohne Sokrates? Man
kann weiter fragen: Was wire Europa ohne Paulus, der die tiefe
Spaltung in der abendlédndischen Welt erkannte und der Gefahr
wehrte, das Christentum gleich der indischen Identitédtsphilosophie
oder der Mystik einfach zu einer Einheitsreligion oder vielmehr
zu einer Religion der Einheit auszugestalten? Er tat das schon im
Romerbrief dadurch, dal er dem lebendigen und personlichen
Christus die zentrale und beherrschende Stellung einrdumte in
seiner Christologie und von ihm sprach als von einer Person und
nicht nur von einer Idee, von einem Kyrios oder Pantokrator, wie
die Orthodoxe Kirche spiter lehrte, und nicht nur von einem Ab-
soluten, einem «ontos on». In dieselbe Linie gehort es, wenn er den
Christusweg als Weg zum Kreuz darstellte, der die Gloria, die
Herrlichkeit erst folgte. Oder wenn er an die Stelle des Ercs, der
nur unendliche Beziehungen schafft, die Agape preist, die Werte
sieht. Gewill gehort das platonische Gespréch tiber den Eros und
die Diotima zum Schonsten, was europaischer Geist hervorgebracht
hat. Der Glaube an die fiihrende Macht des Eros aber wird in
diesem europaischen Gesprich noch herrlicher iiberstrahlt durch
das dreizehnte Kapitel im ersten Korinther-Brief des Paulus, wo
er der Liebe, aber der gottlichen » Agape», den hochsten Preis zu-
spricht, das jenem ergreifenden Wort der Antigone vom «sym-
philein» einen noch héheren Sinn verleiht. Jenen namlich, den
Dante spater aufnahm, wenn er am Schluf3 der Divina Commedia
als das Hochste erklart: «Amor che muove il sole e laltre stelle».

Diese Auseinandersetzung zwischen Antike und klassischer Kul-
tur kann daher nicht monistisch gelost werden. Europa ist nicht
nur ein Kap Asiens, nicht nur ein Antiquitdtenladen, ein Museum,
nicht nur ein System oder gar ein «schlechter Geschmack im
Munde», wie ein italienischer Dichter sagte. Es ist vielmehr ein
Transformator mit ungeheuren Spannungen. Es umfafit die klas-
sische Kultur und das romische Recht ebenso wie den christlichen
Geist und den abendlandischen Humanismus. Keines dieser Ele-
mente kann auf das andere zuriickgefiihrt werden. Hier ist die
Dialektik Europas. Aber man kann nicht in einer ewigen Dialektik
hin und her schaukeln. Hier finden daher nur vorlaufige Entschei-
dungen statt. Die einen entscheiden sich fiir die klassische Kultur

344



und vernachlidssigen den christlichen Geist. Sie wahlen den Huma-
nismus als Lehrer und Leiter und vergessen iiber seiner Auto-
nomie die Theonomie. Oder sie verfallen einer weltfremden Theo-
logie, die zugleich kulturfeindlich ist. Gerade der christliche Geist
driangt in seinem Glauben und in seiner Hoffnung auf eine Ent-
scheidung, die im Glauben und in der Hoffnung, also eschata-
logisch, vorausgenommen wird.

Paulus war nicht gemacht, um sich mit der Dialektik des So-
wohl-als-auch abzufinden. Er hatte sich seit der Begegnung von
Damaskus ein fiir allemal fiir Jesus Christus entschieden. Darum
gab er sich nicht mehr lange mit Fragen der «Polis» ab. Seine Polis
war im Himmel. Er kiimmerte sich, trotzdem er einen griechischen
Philosophen zitierte, nicht mehr um philcsophische Fragen, deren
Gefahr er an der Gnosis erkannt hatte. Er trat an das ganze Reich
der antiken Kultur sicher nicht als ein Unwissender heran oder
gar als ein asiatischer Barbar, sondern er hatte Kyrios, seinen
Herrn gefunden und durch Ihn seine grofle Aufgabe fiir Europa,
die Mission.

Als Briefschreiber schuf er eine neue christliche Literatur fiir
Europa. Hitte er nichts geschrieben als das herrliche dreizehnte
Kapitel des ersten Korintherbriefes, so hatte er Europa einen
neuen Sinn und eine neue Aufgabe gegeben. Denn trotz der Auf-
gabe des Mit-Liebens, die sich Antigone in der klassischen Tra-
godie gestellt hatte, ist hier der heilige Geist der Gottesliebe, die
zur Menschenliebe wird, ein fiir allemal in die europdische Philo-
sophie, Ethik, Aesthetik und Politik eingebrochen und stellte sich
ihr als das Hochste gegeniiber. Nach der Menschenliebe reget sich
die Gottesliebe, was schon vor Goethe auch Pascal gesagt hatte in
seinem wunderbaren Worte: «Tu ne me chercherais pas si tu ne
m’avais pas déja trouvé.» Dante hitte in seinem Schlufllvers der
Divina Commedia seinen Preis auf die Liebe nicht singen kénnen,
wenn er das Hohelied der Liebe von Paulus nicht gekannt hitte.
Der Glaube an Christus als den Herrn, den «Pantokrator», wie er
in den Mosaiken der Hagia Sophia und sogar im Katharinen-
Kloster auf dem Berge Sinai thront, die Glut des Glaubens an die
erlosende Liebe, hat niemand tiefer in europiisches Leben hinein-
gesenkt als Paulus. Wenn Carlyle im letzten Jahrhundert der euro-
paischen Welt in ihrer Krisis zurief: Wir heillen Euch hoffen! (das
Thema der nichsten kumenischen Kirchenkonferenz in Evanston,
Amerika), so weist das letzten Endes auf die Hoffnung auf die
zukiinftige Welt zuriick, die Paulus mit dem Evangelium zum
erstenmal in Europa verkiindet hatte. Es war die grofle euro-
pédische Hoffnung auf das Kommen des Reiches Gottes, das Europa

345



dann durch alle Unterginge, durch Not und Kriege hindurch
begleiten sollte. Damit wurde er der erste, der ein christliches
Europa erschaute und der es durch seinen Glauben gestalten hallf,
stets bedroht und immer wieder verloren, weil die innere Dialektik
nicht aufhort, und stets im Glauben wieder gefunden, weil die
Hoffnung ebensowenig endet.

Das ist der Sinn der weltgeschichtlichen Bedeutung der Begeg-
nung des Apostels Paulus mit Europa.

Gewill war Christus«in Europa schon vor der Ankunft des
Paulus in den frither gegriindeten Gemeinden, auch in Rom, in der
Verborgenheit wirksam. Aber erst mit Paulus, seiner Gedanken-
arbeit und seiner Mission fiel das michtige Ferment in die west-
liche Welt, das sie erneuerte.

Im Johannes-Evangelium und in den Paulinischen Briefen er-
hielt das damalige Abendland die erste geistige Zusammenfassung
und Auslegung der Christusbotschaft, die allerdings nicht sofort
als Lehre aufgefal3t wurde, sondern als Verkiindigung, als un-
erhorte Kunde von der Erscheinung der Gnade Gottes in einer
Person.

Gewif}, das Christentum ist nicht nur auf dem Wege des Paulus
nach Europa gekommen. Petrus und Johannes gaben von ferne her
machtige Antriebe, die vielleicht dem antiken Geiste ebenso ferne
lagen. Aber er hat als erster Briefe an griechische und romische
Gemeinden gerichtet und damit eine personliche Gemeinschaft
gebaut, die die Christenheit nicht mehr vergal}. Paulus wurde
spater in besonderem Sinn der Apostel der Reformation, die im
Romerbrief die biblischen Quellen fiir ihren Rechtfertigungs-
glauben entdeckte. Aber sein Briefwerk konnte vom spiteren
Christentum auch mifldeutet werden als innerer Gegensatz inner-
halb der ganzen Christenheit. Aber wo immer die Bibel im Abend-
land gelesen wurde, las es auch die Briefe des Paulus und gewann
daraus Grundelemente, nicht nur fiir das Verstdndnis Christi,
sondern auch fiir den innern Aufbau der Kirche, und die erste
Anweisung zu einem christlichen Leben. Wenn sich Rom auf Petrus
als Griinder der Kirche beruft, so ist Paulus fiir Protestanten der
Griinder der Gemeinde als Glaubensgemeinschaft, und die ortho-
doxe Kirche sieht in Johannes den groflen Evangelisten der Liebe,
die alle umfafit.

Paulus darf daher als einer der Baumeister des geistigen und
christlichen Europa angesehen werden, auch wenn viele an diesem
rapid wachsenden Kulturwerk beteiligt waren. Nicht nur das Neue
Testament als Ganzes, sondern spater namentlich Augustin, miissen
dauernd im Gedichtnis der Christenheit bleiben als Briickenbauer

346



zwischen dem christlichen Orient und der Kultur des Abend-
landes. Die morgenléndische Kirche hat Augustin zwar nicht er-
lebt als Deuter des Paulinismus, und es ist von daher verstandlich,
daf3 diese Kirche eher den Johannes als den Paulus als ihren
Patron ansieht. Aber das ganze Dreigestirn Petrus, Paulus und
Johannes gehoren zusammen, und jeder der Apostel hat, jeder zu
seiner Stunde und in besonderer Weise, nach Europa hinein-
geleuchtet. Sie haben einzeln und zusammen als Trager der Bot-
schaft des Evangeliums ihre besondere Wirkung auf die Bildung
eines christlichen Europa gehabt. Gerade das Jubildum, das die
Griechische Kirche zu Ehren der Ankunft von Paulus in Europa
soeben gefeiert hat, zeigt, da} diese Kirche okumenisch denkt, in-
dem sie durch die Einladung an die abendldandischen evangelischen
Kirchen aufs neue den Apostel Paulus als Bindeglied zwischen der
morgenlandischen und der abendliandischen Kirche anerkennt.

347



	Paulus und Europa

