Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 5

Artikel: Jorge Guillén

Autor: Curtius, Ernst Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758662

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERNST ROBERT CURTIUS

JORGE GUILLEN

Fiir Carl J. Burckhardt

Zwischen den beiden Weltkriegen sind es drei Dichter gewesen,
deren Werk mich zur Uebersetzung anregte: Paul Valéry, T. S. Eliot,
Stephen Spender. Nach vielen Jahren ist Jorge Guillén der vierte.
Man iibersetzt nicht was man will, sondern was man muf}. Es gibt
Gedichte, die einen anrufen wie Frauen. Aber es gibt Rufe die
sich verlieren. Sie verhallen im Ungesagten. Sie kiindeten Mdoglich-
keiten die sich nicht verwirklichten. Jorge Guillén benutzt einmal
die Antithese von Existieren und Persistieren. Mehr als ein blofler
Anruf ist notig, damit die Briicke geschlagen werde. Er mull wieder
und wieder treffen, tiefer und tiefer dringen, persistieren, fordern.
Dann brechen die Damme. Verwandtes ergreift sich, erkennt sich,
bejaht sich. Nur so verstehe ich die Tatigkeit des Uebersetzens. Sie
ist die Antwort auf die fordernde Gewalt des Schopferischen. Sie
ist die giiltigste Form der Bejahung.

«Jenseits» (Mas alld), «Die Namen» (Los nombres), «Freund-
schaft der Nacht» (Amistad de la noche) liegen dem Leser vor.
Diese drei Stiicke erklaren sich selbst. Es sind drei Pfeile, die ins
Ziel treffen. Mir ist, als brauchte weiter nichts gesagt zu werden.
Aber den Fernerstehenden mag eine Orientierung willkommen sein.

Jorge Guillén (1893 in Valladolid geboren) hat in Paris, in Ox-
ford, in Sevilla, spater in den Vereinigten Staaten, wo er noch jetzt
lebt, spanische Literatur gelehrt. Man trifft ihn unter den Mit-
arbeitern der 1923 von Ortega gegriindeten «Revista de Occidente».
Eine Meditation in Prosa, «Luft — Hauch» iiberschrieben (Aire —
Aura, Oktober 1923), erblickt im Luftraum den Beginn der Trans-
zendenz («die Luft ist nicht menschlich; die Luft ist der Himmel»)
und verdeutlicht diese Grenzziehung an der Himmelfahrt Christi. In
der «Revista» erscheinen dann Gedichte, erscheint auch die Ueber-
setzung von Valérys «Cimetiére marin» (Juni 1929). Die Gedichte
werden zusammengefalit als Cantico, 1928 (fiinfundsiebzig Stiicke);

309



vermehrt 1936, 1945, 1950. Diese letzte Ausgabe enthilt dreihundert-
vierunddreiflig Stiicke und bezeichnet sich als «erste vollstindige
Ausgabe». Guillén ist der Schopfer eines einzigen Werkes, das ein
einziger «Lobgesang» ist. Wie es heute vorliegt, umfallt es den
Ertrag dreier Schaffensjahrzehnte.

Nach Aristoteles ist alle Poesie von Beginn an entweder Lob oder
Tadel. Auch Goethe bestimmt die Poesie als den «Lobgesang der
Menschheit, dem die Gottheit so gern zuhoren mag». Die Literatur
der letzten hundert Jahre hat den Tadel in all seinen Abarten mehr
gepflegt als das Lob. Unter dem neutralen Begriff des Tadels 1403t
sich in der Tat alles zusammenfassen, was je zwanzig oder dreiflig
Naturalismen, Expressionismen, Existentialismen aller Linder und
Kontinente an Belastungsmaterial gegen den Menschen, das Leben,
das Sein zusammengetragen haben. Die Summe dieser Aussagen
stellt den Niederschlag des von Nietzsche diagnostizierten euro-
paischen Nihilismus dar: «Entweder ihr schafft eure Verehrungen
ab — oder euch selbst.» Die moderne Literatur hat den geschicht-
lichen Auftrag erfiillt, alle Verehrungen abzuschaffen. Vor zwanzig
Jahren hat Gottfried Benn eine Bilanz gezogen: «Nach dem Nihilis-
mus.» Sie war verfriiht; denn die «Revolution des Nihilismus» folgte
der Schrift auf dem Fulle. Seitdem ist das Problem nicht wieder
neu gestellt worden.

Natiirlich ist die Klassifikation des Aristoteles etwas primitiv. Die
Literatur wie das Leben lassen sich einem sduberlich disjunktiven
Schema nicht unterordnen. Es kann einer vorlaufigen Sichtung und
Sortierung dienen und hat dann seinen Zweck erfiillt. Interessant
wird die Literatur des Nihilismus (des «Tadels») dort, wo aus Ver-
neinung und Verzweiflung das «Lob» erbliiht, wie der Sommerflor
aus unsern Ruinenstddten. Aus Triimmerfeldern sprof3t mitunter
Lyrik, aus Krankenbaracken haben wir Lilien der Hymnik empor-
wachsen sehen — gerade auch bei Benn.

Aber selten ereignet es sich, dall ein dichterisches Werk des
zwanzigstens Jahrhunderts nichts als Lobgesang ist wie das des
Jorge Guillén. Alles spielt sich hier in Dur ab, alles schwingt und
jubelt in der Sonne. Hier sind keine Dissonanzen, keine Neurosen,
keine «Blumen des Bosen». Die unbegreiflich hohen Werke sind
herrlich wie am ersten Tag. Manche Leser werden ihr Auge an diese
Katarakte von Licht erst gewohnen miissen. Hier ist ein Raum ohne
Tragik, ohne Bitternis, ohne Anklage. Wo gibt es das sonst in der
modernen Lyrik? Ein einziges Mal hat Stefan George diesen Ton

angeschlagen:
Hegt den wahn nicht: mehr zu lernen

Als aus staunen iiberschwang

310



Holden blumen hohen sternen
E inen sonnigen Lobgesang.

George wullte um diese Moglichkeiten, aber sein Gesetz wies ihn
auf andere Bahnen, er muflte ihnen folgen. Valéry hat der Morgen-
rote einen Hymnus dargebracht und die mathematische Schonheit
griechischer Saulen verherrlicht:

Nous allons sans les dieux
A la divinité.
Aber seine Schlange redet die Sonne als Makel an:
Soleil, soleil!... Faute éclatante
und dehnt diese Anklage auf das gesamte Reich des Seins aus:

Que Uunivers n'est qu’un défaut
Dans la pureté du Non-Etre.

Gewil}, es ist die Perspektive der Schlange. Aber die des Herrn
Teste, des intellektuellen Heros Valérys, ist nicht sehr verschieden.

Flammend kontrastiert damit die Seinsbejahung von Jorge
Guillén. Sie ist in der modernen Literatur einmalig und einzig-
artig. «Poesie ist Ontologie», hat Maurras einmal dekretiert'. Wenn
dieser Satz zutreffen sollte, wdre Guilléns Poesie ein schlagendes
Beispiel dafiir. Aber sie ist gliicklicherweise von jeder Philosophie
unabhingig wie von jeder geistigen Tagesmode. Auch der Essentia-
lismus, der jetzt am linken Seine-Ufer vorbereitet wird, nachdem
der Existentialismus verbraucht ist, wird daran nichts &ndern. Die
Poesie von Guillén ist selbstgeniigsame Aussage. Sie bedarf keines
philosophischen Kommentars, wohl aber konnte sie den Philosophen
als Text zur Meditation dienen.

«Jenseits» (Mas alld) ist das Gedicht iiberschrieben, das die wohl-
tiberlegte Komposition des Céantico eroffnet. Es ist aus der Situation
des morgendlichen Erwachens entstanden. Auf den Lichteinbruch
des aufsteigenden Tages antwortet die Seele mit begliicktem Stau-
nen. Es ist das sinnlich-geistige Staunen dariiber, dal} etwas ist
(«da} nicht lieber nichts ist», wie Scheler sagte). Dieser Einbruch
des Seins fiihrt eine beseligende Sicherheit mit sich, die weder von
Sorge noch Existenzangst weill. Er ruft die Seele auf zur Einstim-
mung und tausendstimmigem Einklang. Thr Seinswille antwortet
dem Weltsein. Jubelnde Bewegung steigt empor, immer héher,

1 Er stiitzte sich dabei auf Boccaccio und fand Zustimmung bei Mari-
tain, der also Boccaccio zu seinen geistigen Ahnen zdhlen kann. Vgl.
Europiische Literatur und lateinisches Mittelalter, 231 f.

311



driangt iiber alle Grenzen hinaus. «Dariiber hinaus» — das bedeutet,
wortlich {ibersetzt, der Titel. Kann ein einziges Leben, eine einzige
Zeit diesem Seinshunger geniigen? Die Seele fordert mehr (La
Florida): Firmamentformate; Gegenwarten ohne Jahre; Ewigkeits-
gebirge im Rohzustand:

Yo necesito los tamanos
Astrales: presencias sin anos,
Montes de eternidad en bruto.

Das morgendliche Erwachen zur Welt ist ein Thema, fiir das
Guillén immer wieder neue Melodien findet («Der Morgen kamb»,
klingt es bei Goethe; «Der junge Tag erhob sich mit Entziicken . . .»).
Erwachen im weichen Dunkel der Nacht... dann ein Zerreillen,
ein Aufprall, ein vertikaler Einbruch... und schon das schwin-
delnde Entziicken der wiederhergestellten Welt. Welt und Seele
haben sich wieder aufeinander abgestimmt:

Noch einmal das Wunder der Einstellung
Otra vez el ajuste prodigioso.

Wunder einer seelischen Prazisionsmechanik! In der hymnischen
Seinsbejahung Guilléns ist nichts Rauschhaftes, Tosendes, Chao-
tisches. Mit mathematischer Strenge wirken die Strahlen,

Die den Mittag giirten
Mit Genauigkeit.

Que al mediodia cinen
De exactitud.

Der Herbst ist eine «Insel von striktem Profil», welche «die un-
bestimmte Welle» vergessen ldBt. Die Liebe zur Linie wird pro-
klamiert. Sie kront sich in der Vollkommenheit des Kreises, die zu-
gleich «Geheimnis des Himmels» ist. Denn in ihm geht der Kreis
zur Wolbung der Kugel iiber. Die Linie vollendet sich im Raum;
aber nicht in seiner Unendlichkeit, sondern in seiner tastbaren
Rundung — im Volumen, der erfiillten Raumgestalt. In dieser
Determination enthiillt sich einer der eigentiimlichsten Ziige von
Guilléns dichterischer Welt. Der Uebersetzung sind hier nur An-
niaherungswerte moglich:

O Verdichtung grenzenlose!

Alle Rosen sind die Rose,
Wesenheit und Wirklichkeit.

In anbetungswiirdiger Rundung
Findet jeder Wunsch Gesundung.
Lust strebt nach Vollkommenheit.

312



;Oh concentracion prodigiosa!
Todas las rosas son la rosa,
Plenaria escencia universal.
En el adorable volumen
Todos los deseos se sumen.
jAhinco del gozo total!

Der Weg von der beginnlichen punktuellen Erschiitterung zur
gebietenden Funktion der Linie und von da zur erfiillenden Prasenz
der Raumgestalt ist eine der Formen, in denen Guilléns Seins-
erfahrung sich manifestiert. Aber zugleich ist sie Sinnbild des Be-
wegungsvollzuges, in welchem die beginnliche Vibration des Ge-
fiihls stufenweise zum Gedicht emporstrebt. Es ist der Weg <«auf
das Gedicht zu» (Hacia el poema), «auf den Namen zu» (hacia el
nombre). In der Analyse dieses Weges und dieser Hinbewegung ist
die Poetik von Guillén zu finden. Eine rhythmische Zuckung, noch
bar jeden Gehaltes und jeder Aussage, steht am Anfang. Ihr sich
vertrauend entwindet sich der Dichter dem verworrenen Traum.
Worte gesellen sich ihm, «entschlossen, sich in kraftvoller Raum-
gestalt zu erleuchten» (decididas a iluminarse en vivido volumen).
Der Klang profiliert sich, die Form wird «Rettungsgiirtel»:

Dem Lichte zu verzehrt sich mein Bemiihen
Hacia una luz mis penas se consumen.

Die vom Auge geschaute Welt will sich wiederholen und bestatigen
im giiltigen dichterischen Wort, in dem sie als Moglichkeit enthalten
ist (forma de ese mundo posible en la palabra), wie alles Leben zu
seiner dullersten Verwirklichung driangt (Vida extrema). Das Ganze
leben, aber auch das Ganze aussagen (si del todo vivir, decir del
todo) ist des Dichters Aufgabe. Blof} gelebtes Leben ist unvollende-

tes Leben und heischt Verwandlung in klar umrissene, reine Form-

fiille:
S Forma de plenitud precisa y casta.

Form in diesem Sinne ist nichts anderes als Scheitelpunkt einer
Kriftekurve; Glanz ihrer gerechten Herrschaft. Sie ist ein End-
ergebnis, jenseits von schén und haBlich,

In sich vollendet, jenseits des Geschmackes
Por si se cumple, mas alld del gusto.

Die ansteigende Bewegung auf etwas hin und «dariiber hinaus»
kehrt hier wieder. Sie bedeutet Bergung und Rettung der lichten
Schau. Der Lebensprozel3 solcher Poesie beginnt als Schlagen eines
Pulses, der zugleich Impuls ist; er aktualisiert sich in einer Wort-

313



verbindung (el inicial tesoro de una frase). Die Poesie wird zur
abgrenzenden Funktion, zur dullersten Bliite des Lebens:

Gracia de vida extrema, poesia!

Sie nimmt dadurch teil an einem Weltprozel3, der sich der Erfah-
rung des Dichters im Innen wie im Aullen darbietet. Alles Sein ist
angelegt auf Steigerung, es will iiber sich selbst hinausschwingen.
Der weille Pomp der Wolken iiber dem Meer scheint in Grau zu
verloschen, aber.nur «um karminfarbene Rander zu erzielen». Ein
Strauch entfaltet sich im Friihling. Langsam beginnt die Bliite sich
zu farben. Rotet sie sich nur? Nein, die Blume bebt vor Ungeduld,
sie will ihren Namen ausfiillen: «lila» (das heiB3t «Flieder» und
«lila»).

Wie die Wolke sich im Karmin besiegelt, wie die Bliite ihre Farbe
ihrem Namen gleichmacht, so erhoht der Dichter die Dinge, indem
er sie benennt wie Adam im Paradiesgarten nach der Schrift: «und
der Mensch gab einem jeglichen Vieh und Vogel unter dem Himmel
und Tier auf dem Felde seinen Namen». Erst durch die Namen-
gebung gelangen nach altem Glauben die Dinge zu ihrer Wesen-
haftigkeit. Wenn Adam alle Tiere benennt, so betatigt er dadurch
seine Herrschaft iiber alle Kreatur. Das Namenlose zu benennen
macht Amt und Wiirde des Dichters aus. Er ist dadurch am Schop-
fungswerk beteiligt:

Ser henchido de ser jamds empieza
Ni termina. Amor: tu siempre anades.
Creo en la Creaciéon mas evidente.

Die Seinserfiillung fingt nie an und endet
Niemals. Stets fiigst du, Amor, mehr hinzu:
Schiopfung enthiillt sich immer offenbarer.

Eine Urerinnerung an den ersten Garten der Schopfung weht
durch das dichterische Werk von Jorge Guillén:

Es la luz del primer

Vergel, y aun fulge aqui,

Ante mi faz, sobra esa

Flor, en ese jardin.

Es ist das Licht des ersten
Fruchtgartens, und noch strahlt es
Vor meinem Antlitz iiber

Dem Flor in diesem Garten.

Mit dem neubestellten Garten seines «Lobgesanges» stellt sich
Jorge Guillén in die erste Reihe der lebenden Dichter.

314



	Jorge Guillén

