
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 5

Artikel: Jorge Guillén

Autor: Curtius, Ernst Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERNST ROBERT CURTIUS

JORGE GUILLÉN

Für Carl J. Burckhardt

Zwischen den beiden Weltkriegen sind es drei Dichter gewesen,
deren Werk mich zur Uebersetzung anregte: Paul Valéry, T. S. Eliot,
Stephen Spender. Nach vielen Jahren ist Jorge Guillén der vierte.
Man übersetzt nicht was man will, sondern was man muß. Es gibt
Gedichte, die einen anrufen wie Frauen. Aber es gibt Rufe die
sich verlieren. Sie verhallen im Ungesagten. Sie kündeten Möglichkeiten

die sich nicht verwirklichten. Jorge Guillén benutzt einmal
die Antithese von Existieren und Persistieren. Mehr als ein bloßer
Anruf ist nötig, damit die Brücke geschlagen werde. Er muß wieder
und wieder treffen, tiefer und tiefer dringen, persistieren, fordern.
Dann brechen die Dämme. Verwandtes ergreift sich, erkennt sich,
bejaht sich. Nur so verstehe ich die Tätigkeit des Uebersetzens. Sie
ist die Antwort auf die fordernde Gewalt des Schöpferischen. Sie
ist die gültigste Form der Bejahung.

«Jenseits» (Mas alla), «Die Namen» (Los nombres), «Freundschaft

der Nacht» (Amistad de la noche) liegen dem Leser vor.
Diese drei Stücke erklären sich selbst. Es sind drei Pfeile, die ins
Ziel treffen. Mir ist, als brauchte weiter nichts gesagt zu werden.
Aber den Fernerstehenden mag eine Orientierung willkommen sein.

Jorge Guillén (1893 in Valladolid geboren) hat in Paris, in
Oxford, in Sevilla, später in den Vereinigten Staaten, wo er noch jetzt
lebt, Spanische Literatur gelehrt. Man trifft ihn unter den
Mitarbeitern der 1923 von Ortega gegründeten «Revista de Occidente».
Eine Meditation in Prosa, «Luft — Hauch» überschrieben (Aire —
Aura, Oktober 1923), erblickt im Luftraum den Beginn der
Transzendenz («die Luft ist nicht menschlich; die Luft ist der Himmel»)
und verdeutlicht diese Grenzziehung an der Himmelfahrt Christi. In
der «Revista» erscheinen dann Gedichte, erscheint auch die
Uebersetzung von Valérys «Cimetière marin» (Juni 1929). Die Gedichte
werden zusammengefaßt als Cântico, 1928 (fünfundsiebzig Stücke) ;

309



vermehrt 1936,1945,1950. Diese letzte Ausgabe enthält dreihundert-
vierunddreißig Stücke und bezeichnet sich als «erste vollständige
Ausgabe». Guillén ist der Schöpfer eines einzigen Werkes, das ein
einziger «Lobgesang» ist. Wie es heute vorliegt, umfaßt es den
Ertrag dreier Schaffensjahrzehnte.

Nach Aristoteles ist alle Poesie von Beginn an entweder Lob oder
Tadel. Auch Goethe bestimmt die Poesie als den «Lobgesang der
Menschheit, dem die Gottheit so gern zuhören mag». Die Literatur
der letzten hundert Jahre hat den Tadel in all seinen Abarten mehr
gepflegt als das Lob. Unter dem neutralen Begriff des Tadels läßt
sich in der Tat alles zusammenfassen, was je zwanzig oder dreißig
Naturalismen, Expressionismen, Existentialismen aller Länder und
Kontinente an Belastungsmaterial gegen den Menschen, das Leben,
das Sein zusammengetragen haben. Die Summe dieser Aussagen
stellt den Niederschlag des von Nietzsche diagnostizierten
europäischen Nihilismus dar: «Entweder ihr schafft eure Verehrungen
ah — oder euch selbst.» Die moderne Literatur hat den geschichtlichen

Auftrag erfüllt, alle Verehrungen abzuschaffen. Vor zwanzig
Jahren hat Gottfried Benn eine Bilanz gezogen: «Nach dem Nihilismus.»

Sie war verfrüht; denn die «Revolution des Nihilismus» folgte
der Schrift auf dem Fuße. Seitdem ist das Problem nicht wieder
neu gestellt worden.

Natürlich ist die Klassifikation des Aristoteles etwas primitiv. Die
Literatur wie das Leben lassen sich einem säuberlich disjunktiven
Schema nicht unterordnen. Es kann einer vorläufigen Sichtung und
Sortierung dienen und hat dann seinen Zweck erfüllt. Interessant
wird die Literatur des Nihilismus (des «Tadels») dort, wo aus
Verneinung und Verzweiflung das «Lob» erblüht, wie der Sommerflor
aus unsern Ruinenstädten. Aus Trümmerfeldern sproßt mitunter
Lyrik, aus Krankenbaracken haben wir Lilien der Hymnik
emporwachsen sehen — gerade auch bei Benn.

Aber selten ereignet es sich, daß ein dichterisches Werk des

zwanzigstens Jahrhunderts nichts als Lobgesang ist wie das des

Jorge Guillén. Alles spielt sich' hier in Dur ab, alles schwingt und
jubelt in der Sonne. Hier sind keine Dissonanzen, keine Neurosen,
keine «Blumen des Bösen». Die unbegreiflich hohen Werke sind
herrlich wie am ersten Tag. Manche Leser werden ihr Auge an diese
Katarakte von Licht erst gewöhnen müssen. Hier ist ein Raum ohne
Tragik, ohne Bitternis, ohne Anklage. Wo gibt es das sonst in der
modernen Lyrik? Ein einziges Mal hat Stefan George diesen Ton
angeschlagen:

Hegt den wahn nicht: mehr zu lernen
Als aus staunen Überschwang

310



Holden blumen hohen sternen
Einen sonnigen Lobgesang.

George wußte um diese Möglichkeiten, aber sein Gesetz wies ihn
auf andere Bahnen, er mußte ihnen folgen. Valéry hat der Morgenröte

einen Hymnus dargebracht und die mathematische Schönheit
griechischer Säulen verherrlicht:

Nous allons sans les dieux
A la divinité.

Aber seine Schlange redet die Sonne als Makel an:

Soleil, soleil!... Faute éclatante

und dehnt diese Anklage auf das gesamte Reich des Seins aus:

Que l'univers n'est qu'un défaut
Dans la pureté du Non-Être.

Gewiß, es ist die Perspektive der Schlange. Aber die des Herrn
Teste, des intellektuellen Heros Valérys, ist nicht sehr verschieden.

Flammend kontrastiert damit die Seinsbejahung von Jorge
Guillén. Sie ist in der modernen Literatur einmalig und einzigartig.

«Poesie ist Ontologie», hat Maurras einmal dekretiert1. Wenn
dieser Satz zutreffen sollte, wäre Guillens Poesie ein schlagendes
Beispiel dafür. Aber sie ist glücklicherweise von jeder Philosophie
unabhängig wie von jeder geistigen Tagesmode. Auch der Essentia-
lismus, der jetzt am linken Seine-Ufer vorbereitet wird, nachdem
der Existentialismus verbraucht ist, wird daran nichts ändern. Die
Poesie von Guillén ist selbstgenügsame Aussage. Sie bedarf keines
philosophischen Kommentars, wohl aber könnte sie den Philosophen
als Text zur Meditation dienen.

«Jenseits» (Mas alla) ist das Gedicht überschrieben, das die
wohlüberlegte Komposition des Cântico eröffnet. Es ist aus der Situation
des morgendlichen Erwachens entstanden. Auf den Lichteinbruch
des aufsteigenden Tages antwortet die Seele mit beglücktem Staunen.

Es ist das sinnlich-geistige Staunen darüber, daß etwas ist
(«daß nicht lieber nichts ist», wie Scheler sagte). Dieser Einbruch
des Seins führt eine beseligende Sicherheit mit sich, die weder von
Sorge noch Existenzangst weiß. Er ruft die Seele auf zur Einstimmung

und tausendstimmigem Einklang. Ihr Seinswille antwortet
dem Weltsein. Jubelnde Bewegung steigt empor, immer höher,

1 Er stützte sich dabei auf Boccaccio und fand Zustimmung bei Maritain,

der also Boccaccio zu seinen geistigen Ahnen zählen kann. Vgl.
Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, 231 f.

311



drängt über alle Grenzen hinaus. «Darüber hinaus» — das bedeutet,
wörtlich übersetzt, der Titel. Kann ein einziges Leben, eine einzige
Zeit diesem Seinshunger genügen? Die Seele fordert mehr (La
Florida) : Firmamentformate; Gegenwarten ohne Jahre; Ewigkeitsgebirge

im Rohzustand:

Yo necesito los tamanos
Astrales: presencias sin anos,
Montes de eternidad en bruto.

Das morgendliche Erwachen zur Welt ist ein Thema, für das
Guillen immer wieder neue Melodien findet («Der Morgen kam»,
klingt es bei Goethe; «Der junge Tag erhob sich mit Entzücken ...»).
Erwachen im weichen Dunkel der Nacht... dann ein Zerreißen,
ein Aufprall, ein vertikaler Einbruch... und schon das schwindelnde

Entzücken der wiederhergestellten Welt. Welt und Seele
haben sich wieder aufeinander abgestimmt:

Noch einmal das Wunder der Einstellung
Otra vez el ajuste prodigioso.

Wunder einer seelischen Präzisionsmechanik! In der hymnischen
Seinsbejahung Guilléns ist nichts Rauschhaftes, Tosendes,
Chaotisches. Mit mathematischer Strenge wirken die Strahlen,

Die den Mittag gürten
Mit Genauigkeit.
Que al mediodia einen
De exactitud.

Der Herbst ist eine «Insel von striktem Profil», welche «die

unbestimmte Welle» vergessen läßt. Die Liebe zur Linie wird
proklamiert. Sie krönt sich in der Vollkommenheit des Kreises, die
zugleich «Geheimnis des Himmels» ist. Denn in ihm geht der Kreis
zur Wölbung der Kugel über. Die Linie vollendet sich im Raum;
aber nicht in seiner Unendlichkeit, sondern in seiner tastbaren
Rundung — im Volumen, der erfüllten Raumgestalt. In dieser
Determination enthüllt sich einer der eigentümlichsten Züge von
Guilléns dichterischer Welt. Der Uebersetzung sind hier nur
Annäherungswerte möglich:

O Verdichtung grenzenlose!
Alle Rosen sind die Rose,
Wesenheit und Wirklichkeit.
In anbetungswürdiger Rundung
Findet jeder Wunsch Gesundung.
Lust strebt nach Vollkommenheit.

312



/ Oh concentration prodigiosa!
Todas las rosas son la rosa,
Plenaria escencia universal.
En el adorable volumen
Todos los deseos se sumen.
jAhinco del gozo total!

Der Weg von der beginnlichen punktuellen Erschütterung zur
gebietenden Funktion der Linie und von da zur erfüllenden Präsenz
der Raumgestalt ist eine der Formen, in denen Guillens
Seinserfahrung sich manifestiert. Aber zugleich ist sie Sinnbild des

Bewegungsvollzuges, in welchem die beginnliche Vibration des
Gefühls stufenweise zum Gedicht emporstrebt. Es ist der Weg «auf
das Gedicht zu» (Hacia el poema), «auf den Namen zu» (hacia el
nombre). In der Analyse dieses Weges und dieser Hinbewegung ist
die Poetik von Guillén zu finden. Eine rhythmische Zuckung, noch
bar jeden Gehaltes und jeder Aussage, steht am Anfang. Ihr sich
vertrauend entwindet sich der Dichter dem verworrenen Traum.
Worte gesellen sich ihm, «entschlossen, sich in kraftvoller Raumgestalt

zu erleuchten» (decididas a iluminarse en vfvido volumen).
Der Klang profiliert sich, die Form wird «Rettungsgürtel»:

Dem Lichte zu verzehrt sich mein Bemühen
Hacia una luz mis penas se consumen.

Die vom Auge geschaute Welt will sich wiederholen und bestätigen
im gültigen dichterischen Wort, in dem sie als Möglichkeit enthalten
ist (forma de ese mundo posible en la palabra), wie alles Leben zu
seiner äußersten Verwirklichung drängt (Vida extrema). Das Ganze
leben, aber auch das Ganze aussagen (si del todo vivir, decir del
todo) ist des Dichters Aufgabe. Bloß gelebtes Leben ist unvollendetes

Leben und heischt Verwandlung in klar umrissene, reine Form-
fülle: „ 77.7b orma de plenitud précisa y casta.

Form in diesem Sinne ist nichts anderes als Scheitelpunkt einer
Kräftekurve; Glanz ihrer gerechten Herrschaft. Sie ist ein
Endergebnis, jenseits von schön und häßlich,

In sich vollendet, jenseits des Geschmackes
Por si se cumple, mas alla del gusto.

Die ansteigende Bewegung auf etwas hin und «darüber hinaus»
kehrt hier wieder. Sie bedeutet Bergung und Rettung der lichten
Schau. Der Lebensprozeß solcher Poesie beginnt als Schlagen eines
Pulses, der zugleich Impuls ist; er aktualisiert sich in einer Wort-

313



Verbindung (el inicial tesoro de una frase). Die Poesie wird zur
abgrenzenden Funktion, zur äußersten Blüte des Lebens:

Gracia de vida extrema, poesia!

Sie nimmt dadurch teil an einem Weltprozeß, der sich der Erfahrung

des Dichters im Innen wie im Außen darbietet. Alles Sein ist
angelegt auf Steigerung, es will über sich selbst hinausschwingen.
Der weiße Pomp der Wolken über dem Meer scheint in Grau zu
verlöschen, aber.nur «um karminfarbene Ränder zu erzielen». Ein
Strauch entfaltet sich im Frühling. Langsam beginnt die Blüte sich
zu färben. Rötet sie sich nur? Nein, die Blume bebt vor Ungeduld,
sie will ihren Namen ausfüllen: «lila» (das heißt «Flieder» und
«lila»).

Wie die Wolke sich im Karmin besiegelt, wie die Blüte ihre Farbe
ihrem Namen gleichmacht, so erhöht der Dichter die Dinge, indem
er sie benennt wie Adam im Paradiesgarten nach der Schrift: «und
der Mensch gab einem jeglichen Vieh und Vogel unter dem Himmel
und Tier auf dem Felde seinen Namen». Erst durch die Namen-
gebung gelangen nach altem Glauben die Dinge zu ihrer Wesen-
haftigkeit. Wenn Adam alle Tiere benennt, so betätigt er dadurch
seine Herrschaft über alle Kreatur. Das Namenlose zu benennen
macht Amt und Würde des Dichters aus. Er ist dadurch am
Schöpfungswerk beteiligt:

Ser henchido de ser jamâs empieza
Ni termina. Amor: tu siempre anades.
Creo en la Creaciôn mas evidente.

Die Seinserfüllung fängt nie an und endet
Niemals. Stets fügst du, Amor, mehr hinzu:
Schöpfung enthüllt sich immer offenbarer.

Eine Urerinnerung an den ersten Garten der Schöpfung weht
durch das dichterische Werk von Jorge Guillén:

Es la luz del primer
Vergel, y aun fulge aqui,
Ante mi faz, sobra esa

Flor, en ese jardin.
Es ist das Licht des ersten
Fruchtgartens, und noch strahlt es
Vor meinem Antlitz über
Dem Flor in diesem Garten.

Mit dem neubestellten Garten seines «Lobgesanges» stellt sich
Jorge Guillén in die erste Reihe der lebenden Dichter.

314


	Jorge Guillén

