Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)
Heft: 4
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHATU

HODLER UND BOCKLIN HEUTE

Zwei bedeutsame Ausstellungen strebten darnach, zwei Schweizer Maler, die
vor fiinfzig Jahren als Gipfel und Fiihrergestalten europaischer Malerei da-
standen und dann, von entgegenlaufender Stromung iiberdeckt, ihre Existenz
mehr ehrenhalber im nationalen Pantheon der groflen Geister fortfiihrten, wie-
der zu lebendiger Geltung zu erwecken. Nehmen wir gleich unser subjektives
Ergebnis vorweg: Hodler schien uns dem Mundschenken des Pharao zu glei-
chen, der aus dem Gefangnis der Nichtachtung wieder in seine Ehren eingesetzt
wird, Bocklin dem Bicker, der dort herausgefiihrt wird, um gehingt zu wer-
den — namlich an die dunkeln Stellen der Museen, wo das blof} Geschichtliche
sich hinfristet.

Die Ziircher Hodler-Ausstellung griindete sich auf den kapitalen Einfall, den
Historienmaler aus der Gesamterscheinung herauszulésen, und das bedeutete
tatsdachlich den Durchbruch zu neuer Wertung. Das Jugendwerk mit seiner
niederdriickenden Naturgeschichte des Schweizer Kleinbiirgers, wahrscheinlich
nicht einmal ironisch gemeint, ist hier nur durch solche Bilder vertreten, die
eben die Anfinge des Historienmalers belegen. Man tritt ihnen mit achtungs-
voller Rithrung gegeniiber, da sie nur dazusein scheinen, um die riesenhafte
Stufe zu messen, mit der sich ein dumpfer, aber unbeirrbarer Drang dann zur
Angemessenheit klarte. Die «Waadtlindische Schiitzengilde», das «Turner-
bankett> und die anderen Sachen der achtziger Jahre, das sind Versuche,
Monumentales mit antimonumentalen Mitteln zu gestalten, mit einem Na-
turalismus, der, so auf die Zehenspitzen emporgerissen, nur doppelt schwer,
ja komisch zu Boden fillt. Dann kommen die ersten Landsknechte: Biiro-
angestellte, die sich nach Abschlufl des historischen Umzugs photographieren
lassen. Aber mit dem «Geschichtsschreiber» zeigt der Lowe schon seine Klauen
— wenngleich dieser Geschichtsschreiber dann gerade in der volligen Ab-
wendung von sich selbst seine Grofle finden sollte. Auf einmal ist sie da;
«Marignano» hat ihr die Zunge gelost. Der echte Monumentalstil ist gefunden
und der Zeit geschenkt. Hans von Marées hatte darum gerungen; aber er hatte
keinen Inhalt, keinen Anlaf, keine Fabel, keinen Halt dafiir gefunden. Hodler
wird dies alles durch die Schweizergeschichte geschenkt. Seine Landsknechte
sind nicht auf der Flucht vor Psychologie, Naturalismus und Trivialitit (ins
Absurde, wie so viele Kunst seither), sondern sie sind einfach diesseits dieser
drei Dinge. Und in dieses Diesseits, in seine Positivitdt drang Hodler ein mit
der Selbstversténdlichkeit eines geschichtlichen Umbruchs. Damit ist der Stein-

244



bruch angeschlagen, aus dem sich Mythisches bauen ldf3t. Dem Auge, welches
das sieht, fiigt sich alle Form zu Bauten von iiberindividuellem Ausmal}, von
machtvoller, sowohl sinnbildlicher wie auch prall wirklicher Bezeichnungs-
kraft. Was die Ausstellung in dieser Hinsicht dem Bekannten hinzufiigt, sind im
wesentlichen die Skizzen, die mit ihrem gewissenhaften Immer-neu-Ansetzen
die fertigen Gestalten mit einem aus diesen kaum zu ahnenden wogenden
Kriaftespiel umranken und durchpulsen. Hodlers Menschen verlieren damit
ihren oberflichlichen Anschein von Sturheit und Starrheit, von leerer Kraft-
meierei. Das Liniengewirr, aus dem sich der endgiiltige Umrif3 16st, ist von
begliickender Biegsamkeit, geschmeidiger Fiille, die sich nun erst ganz in den
steinernen Gebarden der ausgefiihrten Gemailde als verborgener, von allen
Seiten in die Einfachheit hineingedridngter Reichtum zum Bewulitsein bringt.
«Murten» verhiel3 hier Besonderes. Die Skizzen dazu erscheinen als von einzig-
artiger Spannung ihrer driangenden Bewegung gegen die statische Ausgewogen-
heit der spiteren Stadien. Der «Schwur der Hannoveraner» zeigt auf wieder
andere Weise eine fast zerreillende Abgehobenheit von breit ruhendem Denk-
malstil und: heilem Schwall der zeugenden Krifte. Die Standfestigkeit dieser
Gruppe ist ungeheuer, und doch wirkt das Ganze auch wie das emporbrausende
Zingeln und Lodern einer Feuersbrunst. Die Palme mochten wir doch dem
«Aufbruch der Jenenser Studenten» hinhalten. Wenige Beschauer diirften das
Bild im Original gekannt haben, oder Aussicht besitzen, es wieder zu sehen.
Es steht in staunenswerter Hohe iliber seinen Wiedergaben. Es ist ein Werk,
das eine Epoche giiltig bezeichnet — und zwar sowohl die, welche es meint,
wie auch in anderem Sinn die, von der es geschaffen wurde. Wundervoll ist
das blithend Idealische der Geistigkeit aus der Zeit des deutschen Idealismus
Bild geworden, wie sie gerade aus hochstem innerlichem Trachten zu starker,
schoner Tat hinfand, &hnlich wie die Griechen bei Marathon. Der Rockanzieher,
der heroische Tornisterschulterer, der ekstatische Offizier — sie sind von ge-
waltiger Stellvertretungsmacht. Im Ganzen, und auch, vereinzelt, als Vor-
studien hinreilend — nachher allerdings je fiir sich herausgelost, wie man es
miBlbrauchlicherweise in Wiedergaben und Fortentwicklungen des Motivs
immer wieder getan hat, oft leer und prétentios. Und wo sind solche Pferde
geformt worden seit Jahrhunderten? Herrlich, von kiihnster Kraft und Frei-
heit auch die dahinjagenden Rosse im eingefiigten Mittelgrund eines Entwurfs
zu «Jena». Dieses Motiv, auch zu anderen Kriegsbildern versucht, ist leider
nirgends endgiiltige Gestalt geworden. «Jena» bedeutet iibrigens in seiner
kithlen und doch nicht diinnen Farbigkeit eine Losung auch des koloristischen
Monumental-Problems, die seither kaum wieder erreicht wurde.

Es ist schade, dal Hodler sich in jenem Diesseits nicht halten konnte. Es
wurde zu einem Jenseits; er entdeckte die Seele und fiel ihr zum Opfer. Die
furchtbaren einzelnen oder angereihten Frauen seiner Spétzeit, die nichts
anderes ausdriicken als den vergeblichen Krampf des Seelenlosen zur Seele
hin, sie waren es, welche das Andenken Hodlers durch die falsche Akzent-
setzung seiner Jugendstil-Deuter jahrzehntelang verdunkelt haben. In Land-
schaften schuf er noch Bleibendes. Aber sie streifen nicht selten die Gefahr,
die Vereinfachung, VerregelmaBigung der Natur zum Monumentalen bis an
den Rand des Kahlen und Rationalistischen zu treiben, und das vertrigt die
Natur nicht.

Auch Bocklin fiel der Entdeckung des seelenhaften Menschen zum Opfer,
a})er schon frith, und das Opfer war viel kleiner. In der Basler Ausstellung
sind recht zahlreiche Landschaften der Jugendjahre zu sehen — nicht geniale,

245



aber gut gemalte, ehrlich und schwungvoll empfundene. Es kiindigt sich darin
ein hochstrebender Geist von diisterer Gefiihlsfiille an, die doch nirgends in
kitschige Sentimentalitit entartet. Nachher kommen Figuren hinein, erst kleine,
unakzentuierte (und hier entstehen wenige sehr hiibsche Bilder — «Romisches
Landfest», <Romische Landschaft» — deren Menschenbelebtheit an Guardi oder
die guten, nicht anekdotischen Spitzwegs erinnert) — dann aber immer groflere,
anspruchsvollere, gefiihlsgeladenere, ausdrucksheftigere. Sie saugen der Land-
schaft mehr und mehr das Leben aus. Zuerst wird sie gleichsam strohig, nach-
her ist sie nur noch Kulisse zu der iiberexpressiven Bedeutungslast der Ge-
stalten. Auch Bocklin strebte aus der Privatheit des Naturalismus heraus zum
Monumentalen und Mythischen, und hierin liegt seine unverichtliche histo-
rische Grofle. Aber ihm fehlte der tragende, erfiillende Ansatz, den Hodler
hatte. Bocklins antike Mythologie war so wenig zur Unmittelbarkeit zu bringen
wie die Spittelers. Was einen gewissen Ersatz hitte bieten konnen, wire ein
Modell gewesen, wie es Feuerbach hatte (der Bocklin sehr bewunderte). Feuer-
bach fand seine Nanna, ein Kolossalweib, das allein fiir sich ein ganzer Mythos
war. An ihr saugte sich der schwichliche, farbenflache Klassizist voll Leben
und Gréfle, und als sie ihn abschiittelte, war er am Ende. Bocklin hatte viel-
leicht nur seine Frau. Wir wissen nicht, ob der an sich uninteressante Klatsch,
wonach sie ihm andere Modelle verboten hatte, zutrifft. Vielleicht ist die wiir-
digere Deutung die, dall er sie sehr geliebt hat; denn alle seine Gottinnen
und zum Adligen aufstrebenden Frauen haben ihren Typus — einen triiben,
schwunglosen, iibelnehmerischen, breithiiftigen, irgendwie anscheinend an
Leberinsuffizienz leidenden Typus mit welker graugelber Haut. Das ist aber
nur ein Sonderfall aus einer umfassenderen Tragik. Bocklin strebte mit groflen
Kriften aus dem blofl Biirgerlichen heraus, und im blofl Biirgerlichen ist er
hiangengeblieben — wie mehr oder minder seine ganze Zeit. Seine Gotter und
Gottinnen sind, wie man schon frither bemerkte, nicht viel andres als <bessere»
Biirger, die sehnsiichtig, aber ohne Elementarkraft, ein wenig im Stile Paul
Heyses mit der Seele nach einem Feiertag in dem Land der Griechen oder in
der italienischen Renaissance suchen. Je weniger sie ihn finden, desto mehr
spielen sie mit Nietzscheschen Damonien. Aber sie sind zur Siinde wie zur
Unschuld gleicherweise unbegabt; oft denkt man, ihre Trauer lasse sich auch
als chronische Indisposition des Magens deuten. Und doch kann man wieder
zweifeln, ob Bocklins zur Verfithrung gestimmte Gottinnen schlimmer sind
oder etwa seine Dianen, zeitgenossische Biirgersgattinnen im Hemde, die sich
in kurzen Trab setzen. Alles ist Kostiimfest mit gegebenem Gesamtmotiv.
Glaubt jemand dem Heiligen Hain, dafl eine Numen darin wohne? Oder der
Toteninsel, dafl darauf nicht Rezitationsabende gegeben werden? Oder den
ausreitenden, wie aus Jiingers «Heliopolis» entsprungenen Kriegern, dal} sie
anderes zu tun hitten als ihre interessante rote Brutalitit spazieren zu fithren?
Und die Gétter aus minder guten Familien sind einfach hoffnungslos ordinir —
wie die ganze Zeit, wenn sie bis auf den Grund gelést sein wollte. Die Furien!
Der Morder kann nicht mehr vor Lachen. Kalypso! Man begreift leicht, daf3
sich Odysseus schweigend abwendet und an seine Frau denkt. Dazu passen
dann auch die giftigen Blau- und Rotflecken, die Bocklin immer mehr zur
Herbeinotigung von Lebensinstidndigkeit in seine Bilder hineinwirft. Es ist uns
heute einfach nicht mehr fafilich, wie ein Wélfflin, ein Hofmannsthal empfinden
konnte, Bocklin hohe die Natur auf, er mache ihr Schones noch schoner.
Irgendwie entsprach das bestimmt seiner subjektiven Meinung; spaterhin
wurde seine Ablehnung von hingebungsvollem Naturstudium immer schroffer.
Fiir uns Heutige jedenfalls sind Bocklins Arbeiten eher im Malfle ihrer be-

246



scheidenen Naturtreue schitzbar. Seine reinen Bildnisse sind fast alle in
hoherem oder geringerem Ausmal} liebenswert; schon fiir die betreffenden
Jugendarbeiten aus der nazarenisch angehauchten Zeit gilt das. Wir nennen
weiter das feine Portrit von Bayersdorfer, das unvollendete Selbstbildnis aus
den Uffizien, vor allem das Bildnis des Sohnes Carlo, dieses zart, schwebend,
durchgeistigt, echt malerisch (fiir es gdben wir die gesamte iibrige Ausstellung).
Auch unter den Zeichnungen finden sich hochst gekonnte und dabei einen
hohen Begriff von Kunst erfiillende Blatter — so die ausgezeichneten Jiinglinge
(151/2) oder die Entwiirfe zum «Ueberfall der Seerduber». (Das Gemailde selbst,
minder erfreulich, ist mit zahlreichen anderen Hauptwerken im Kriege irgend-
wo in Deutschland zugrunde gegangen.) Erich Brock

UNTERGRUND UND ERSCHEINUNG: DER MALER OSKAR DALVIT

In einem vor einiger Zeit! hier erschienenen Aufsatz iiber den Philosophen
des Chaos Friedrich Grave erwidhnten wir von Schweizer Malern neben dem
Basler Jiirg Spiller den Ziircher Oskar Dalvit als Vertreter einer Kunst,
deren abstrakter Charakter in besonders enger Beziehung zu den trans-
materiellen Schichten der Welt steht — nicht nur zu den mehr oder weniger
privaten Inhalten eines personlichen Unbewullten. Aus den verborgenen Re-
serve- und Wachstumsgriinden des Daseins heben sie Vorginge und Dinge
ans Licht, soweit hier von «Dingen» die Rede sein kann, die als Vorformen
des Gewordenen, als «prdembryonale» Realitdt wirken.

Unser Hinweis auf Dalvit sei heute durch den auf eine ungewdhnlich schone
Veroffentlichung iiber diesen Kiinstler ergéinzt. Die Reproduktionsmappe des
Origo-Verlages in Ziirich, eingeleitet durch einen Text von Hans Alexander
Wy, wiirde als zwolffarbige Meisterleistung des Institutes Orell Fiif}li und
als eine Tat verlegerischer Kunstfreundschaft auch dann Beachtung ver-
dienen, wenn sie nicht einem so phantasievollen, tiefsinnigen und dabei freudig
stimmenden Kiinstler gewidmet wire. Denn Dalvits Beziehung zu den Be-
reichen vorkorperlichen Werdens hat nichts Triibes und StoBendes. Blatter
wie «Vorfrithling», diese knapp-heitere Formel sprielender Vorbereitung,
oder «Schmetterlingskokon» erzihlen die Lust von Muschel und Kristall, von
Primel und Schnecke aus der Idee endlich ins Leben zu kommen. Diese innige
Zufriedenheit sich verwirklichender Organismen, Melodien und Bewegungen
greift auf den Betrachter iiber und vermittelt ihm ein ganz unproblematisches
Gliicksgefiihl, das man eher mit der klassischen als mit der modernen Kunst
zu verbinden geneigt ist.

In der hellen, dabei kornigen Farbigkeit des «Schmetterlingskokons» ist
ebenso das Dunkel des im Insekt alles iiberwuchtenden Geschlechts gebannt
wie, hervorleuchtend, das groBBe Schmetterlingsauge, das die Welt in tausend
Facetten einsaugt; im «Farrenkraut» unterhalten sich die pollentradchtigen
Spiralen mit den in der Ferne kreisenden Weltkorpern, unter deren blauer
Strahlung sie wie alles Lebendige gedeihen, und den frei den Raum durch-
ziehenden Farbqualitdten, denen antwortend sie ihr Griin schaffen. «Instru-
ment» und «Kreisel», delikate Schopfungen in Rot und Roétlichem, lassen er-
leben, wie aus dem fortschwingenden Rhythmus sich Klang und Masse, Note
und Laute, Harfe und Gondel bilden.

1 Januar 1950.

247



Ueber allem liegt ein Ton von Mirchen und Sage, erstaunlich bei einem
vorwiegend «ungegenstdndlichen» Maler, der freilich in dieser Bezeichnung
nicht einzufangen ist, schon weil er mit der Erscheinungswelt auf viel zu gutem
Fulle steht. Dennoch wird man sich weniger an Paul Klee als, so seltsam das
klingen mag, wegen der gliicklichen, priachtigen Stimmung der Bilder an
Albert Welti erinnert fithlen. Von Klee unterscheidet sich Dalvit durch den
Verzicht auf das Skizzenhafte und die Durchkomponierung stets der ganzen
Bildflache. Auch fehlt alles Experimentelle, Spielerische; es verbreitet sich
ein Gefiihl schoner, in sich selbst belohnter Notwendigkeit, selbst in Arbeiten
wie dem «Roten Vogel», der auf den ersten Blick, aber eben nur auf den
ersten Blick, den Gedanken an ein Abgleiten ins Dekorative nahelegt. Doch
es ist der erste Vogel in einer immer wieder beginnenden ersten Welt, der
hier leuchtend, spitzschnibelig-neugierig, voll aufplusternder Paradieses-
frische ins Dasein blickt. Ernst Wilhelm Eschmann

VON MYSTIKERN UND MYTHIKERN

Als das Zeitalter der rationalistischen Philosophie zu Ende ging, bediente
sich Hegel in dem letzten méchtigen Versuch, die Welt durch ein geschlossenes
System zu interpretieren, der List des Mythos, um dem stolzen Gottmenschen
vor Gott, dem Schopfer, Demiitigungen zu ersparen. Ob die Mythisierung der
Philosophie nicht eine Rationalisierung des Mythos verdeckt, wie dieser selbst
das Gottliche in verstdndlichen Bildern auflost, bleibe dahingestellt. Ein
mythentrunkenes Jahrhundert folgte dem Rate Friedrich Schlegels, seine
Wiirde durch den Willen zu beweisen, Gott dhnlich zu werden. Den gleichen
Rat hatte schon den ersten Menschen die dialektische Philosophin des Para-
dieses gegeben. Sie sollten sich Gott konsumierend aneignen, statt ihm miih-
selig durch Erfiillung des ersten aller Gebote, des Schaffensgebotes, produ-
zierend im Abbild zu erreichen.

Die Usurpation Gottes, um die es hier geht, scheidet seit Holderlin leiden-
schaftlicher als je vorher die mystischen und die mythischen Strome der
Dichtung. Worum es geht, 18t sich vielleicht mit dem einen Wort definieren,
dall die Mystiker in Gott, in der Einheit, in einer Einheit einen Daseinsgrund
spiritualer Art besitzen, wahrend die Mythiker in der Vielheit der Gétter,
wissend oder nicht, die Einheit des Mystikers interpretieren. Zahlreiche
Uebergangsformen zeigen wesentliche Krifte der gegenwirtigen Dichtung auf
dem Wege zu einem neuen Monopolytheismus, an dem sich der heutige Mensch
produktiv zu machen sucht. Gemeinsam ist Mystikern und Mythikern die
Erfahrung, dafl jede Grenziiberschreitung des Menschen in das Bereich des
Gottlichen ihn in seine Bedingtheit zuriickwirft.

Das andere grofe Phinomen, um das es geht, ist die ungeheure Priifung,
die das Gottliche uns durch seine Unsichtbarkeit auferlegt. Den Mystiker
quilt oder beseligt der deus absconditus; den Mythiker berauscht die All-
horbarkeit von Orpheus, die Allfiihlbarkeit des Dionysos. Aber gerade hier
zeigt das Sichtbare seine Grenze an; Frevel ist nicht nur, in Gottes Geheimnis
einzugreifen, sondern auch, sich seinem Eingriff zu entziehen. Der Siindenfall
ist ein dauerndes Ereignis am Kreuzpunkt, auf dem der Mythos der sichtbaren
Gotter in die Mystik des Unsichtbaren zerrinnt.

Da Mythos eine Einheit von Volk und Gottheit ausdriickt, sind die beiden
groBen Mystiker unserer Zeit, die ich zusammen nenne, Juden, die an der

248



Unsichtbarkeit Gottes wie an einer eigenen Schuld litten und sich in der
genetischen Nachfolge des Siindenfalls wullten, von ihm leib-geistig ge-
zeichnet waren. Als eine auf ihn selbst geworfene Verdammnis hat Arno Nadel
in dem grofBartigen Vorspiel seines Dramas Adam (Inselverlag 1917) die Un-
sichtbarwerdung Gottes als einen untrostlichen Substanzverlust der vor-
menschlichen Geschichte dargestellt, fiir den Gott als Substitut Eros, die
Anbetung der sichtbaren Leibesschonheit den Menschen an Stelle seiner um-
fassendsten Schonheit gewdhrt hat. Und mystisch entwickelte dann Nadel im
Ton, seiner Lehre von Gott und Leben (Inselverlag 1922, 733 S.), in {iiber
2000 Gedichtstiicken das Wissen Gottes als «tonale» Erfahrung des unsicht-
baren, aber nahen Gottes, zu dessen bewundernswertesten Eigenschaften es
gehort, das Unauffalligste und Allerstillste des Daseins zu sein. (Ein taoisti-
sches Motiv.)

Kafkas Mystik beweist ihre urtiimlichste Wahrheit in der Bedrdngnis des
Dichters ob der Unsichtbarkeit und Unerreichbarkeit der hochsten Schlof3-
und Prozef3-Instanzen. Kafka kann sich der qualvollen Folge des Siindenfalls
nur ironisch erwehren. Aber er halt dem Verhingnis mit der Ueberzeugung
stand, wie Max Brod zitiert, dal das Unzerstorbare auch nicht durch den
Siindenfall zerstort werden konnte. Dafl alles Vergehen am Géttlichen durch
unerlaubte Ndhe zwar Silihne fordert, aber doch als im Grunde heiliges Ver-
langen seine Gewdhrung durch nidhere Nihe findet, ist Mystikern und My-
thikern bekannt. Kafkas Ironie steht allerdings in einem ProzefBverhiltnis zu
Gott, das uns von biblischen Gestalten her (Abraham, Jakob, Hiob) vertraut
ist. Die dem Menschen auferlegte Ferne Gottes wirft Kafka auf Gott mani-
chiisch-gnostisch zuriick, er degradiert, gelegentlich, Gott zum Griinder und
Demiurgen der Strafkolonie Welt, die von ihm bald nichts mehr kennen wird
als das geschlossene Grab, in dem Gott tot ist, wenn er nicht, was noch
schlimmer wire, wiederkehrt. Aus dem unsichtbaren Gott ist bei Kafka sogar
der Unnennbare, der Niegenannte geworden, der nur indirekt Zugegebene,
der aber so manifest ist, dal Kafka die Welt der Atheisten mit der Parabel
Forschungen eines Hundes ironisiert, in denen ein sozusagen hiindischer He-
gelianismus eine geschlossene Interpretation der Welt des Menschen bietet,
ohne auf die Hypothese, dal es Menschen gibt, zurlickgreifen zu miissen.
Wie Gott bei den Menschen, steht der Mensch bei den Hunden nicht einmal
mehr als heuristisches Prinzip in Ehren.

Kafkas Mystik setzt sich aus einem Kosmos von Mythen zusammen, ohne
deren Hilfe wir uns heute mit dem Gottlichen und unseren unendlichen
Beziligen zu ihm nicht mehr verstindigen werden. Ein neuer Himmel ist im
Werden, in dem alle Gotter Strahlen Gottes geworden sind. Das ist es, was
ich vorhin Monopolytheismus nannte. Und es ist bezeichnend fiir den mythen-
trunkenen Geist der heutigen Mystik, dall die Inselausgabe des Ton ein
zweites religioses Gedichtwerk von Arno Nadel, Der Weissagende Dionysos,
ankiindigen konnte, das aber nicht mehr erschienen ist. Hier sollten das
Orphische und das Dionysische aus dem Urgrund des letzteinigen Gottesseins,
aus dem Das, in tausend Gestalten hervorbrechen.

Wie mythenschwanger unsere Zeit die Ferne und die Ndhe der Gotter er-
lebt, wie unerwartet die Sage selbst einen Autor, der weder Mystiker noch
Mythiker ist, zu ihrem Sprecher macht, wenn sie so will, zeigt aufs erstaun-

lichste Die Heimkehr des Diomedes von Siegfried Trebitsch!. Die Erzdhlung
berichtet iiber die Heimkehr eines der Helden von Troja, der von dem Sagen-

reich der heimkehrenden Hellenen merkwiirdig vernachldssigt worden ist. Ein

1 Mit sieben Zeichnungen von Hans Erni. Kammerdruck im Artemis-Verlag, Zirich

249



Schreibender unserer Zeit vermif3t sich, Homer fortzusetzen, und er erfindet
eine Fortsetzung, von der man in spiéteren Zeiten, wenn man unsere Biicher
nicht mehr kennt, glauben konnte, dal sie nicht anders als homeridisch sein
kann. Wie Orpheus unbekannten Menschenkindern ein Lied vorsingt, das
zum Volkslied wird, ward hier einem scheinbar ganz unmythischen Menschen
im biblischen Alter ein Sagenmotiv mit Fortsetzungen und Ergebnissen zuteil,
wie es Dichter nicht erfinden, sondern nur trdumen koénnen.

Diomedes, der Sohn des Tydeus, ist der Waffengefihrte des Odysseus vor
Troja. Korperliche Schmerzlosigkeit steigert seinen Mut ins Vermessene. Der
Mut wird Schuld; aber seine Voraussetzung ist titanisch, also Gnade, die auf
dem Umweg der Schuld ihren Preis vom Begnadeten abverlangt, ihn aber
auch iberreich zuriickerstattet.

Im Augenblick, da Hektor in die Knie sinkt und Diomedes den Speer hebt,
um todlich zu treffen, entschwindet das Opfer im Nebel, den Aphrodite
schiitzend um den Fallenden legt. Obwohl hier gottliches Eingreifen sichtbar
wird, stot Diomedes in den Dunstschein, ohne Scheu vor der Nihe des
Gottes. Er verletzt das Handgelenk der Aphrodite. Drei rosa Tropfen Blut
erglianzen am eisernen Speerspitz, versickern, bleiben, leuchten herrlich ritsel-
haft. Speer und Trager sind gezeichnet. An diesem phallischen Symbol tragt
Diomedes ahnungslos das Blut der Go6ttin heim in sein Haus, das Aphrodite
beherrschen, zerstoren, vergottlichen wird.

Der Held von Troja war seiner Frau Aigialeia mit Beutefrauen treulos wie
sie ihm mit Freiern. Zwischen beiden z#hlt das nicht; aber dafl Diomedes
die Gottin getroffen hat, weil er sie liebte, nicht scheu ehrt, beraubt ihn
seiner Manneskraft. Der Speer mit dem rosigen Blut lehnt in der Riistkammer
von Argos und verlangt Sithne. Nur der Speer kann die Wunde schlieflen,
die er geoffnet hat,

Der verzweifelte Diomedes schlédft im Freien, fern seiner Frau, und trdumt
Liebeswonnen, wie sie nur Aphrodite gewidhrt. Sturzbidche von Ziartlichkeiten
hiillen ihn ein, und etwas umschlingt ihn «zahlreicher, zarter und zértlicher,
als Frauenarme sind. Rosige weiche Schnébel suchten seinen Mund» — die
Reiher der Venus, die ihn, den Erwachten mit «funkelnden, lachenden, tief-
geschlitzten kleinen Augen anblitzen», hohnisch und lachend schreien und
entflichen. Aphrodite hat von Diomedes Besitz ergriffen und der Besessene
begreift, dal er das Géttliche liebt. Solange das Blut am Speere funkelt, sind
Mensch und Gottheit durch Blutfehde verbunden. Der Bann kann nur geldst
werden, wenn die Gotter im Rat Diomedes zum Bunde mit der Goéttin be-
rufen. Er wird zum Sterntrabanten der Venus bestimmt, die herrlichen Vogel
tragen ihn erst zur letzten und vollkommensten Nacht mit Aigialeia und ent-
fithren ihn dann an den Himmel. Wie ein Mensch zum Stern wird — wir sehen
es staunend. Das Blut am Speer erloscht, das Meer zieht Aigialeia an ihrem
Haar in seine Tiefen. Sie, die der Aphrodite den Mann streitig machte, hat
auch ihr Leben verwirkt.

Viele Beziige des Menschlichen zum Gottlichen ergeben sich aus dieser
schonen Sage wie von selbst. Es ist Schuld, titanisch zu sein, zu beiden Rei-
chen zu gehdren — es ist menschliche und goéttliche Schuld. Gottheiten sind
Versuchungen des Menschen. Die Liebe der Gotter zum Menschen ist aber
anderer Art als die Liebe Gottes zur gefallenen Welt. Das Gottliche kann
Niahe verwehren und gewihren. Wer Gott beriihrte, horte, sah, ist gezeichnet,
geschwacht. Erwéhltsein ist Gnade und Schuld. Der Siindenfall ist nahe, wo
Gott nahe ist, wo Gotter sind; er ist mit unserem Dasein identisch. Heimkehr
ist aber zuletzt Heimkehr aufwérts, zur eigenen tiefsten Bestimmung. Auch

250



daran ldBt diese Sage denken. Thre Beziige sind unerschopflich, weil sie echt
mythisch ist. Und zudem fehlt ihr das verderbliche Element der Rationali-
sierung ganz. Man fragt sich, wie Mythos und Erzdhler so naiv zusammen-
geraten sind. Aber die Reiher der Aphrodite suchen sich die Erwihlten
selbst und belohnen die Sterblichen, die daran leiden, «<Trabanten oder gar
nur Trabanten von Trabanten» zu sein, mit einem unerwarteten Nachruhm.

Felix Stossinger
DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Esoterische Seit finf Jahren wird die Aegyptologie durch erstaunliche
Aegyptologie Behauptungen eines franzosischen Forschers beunruhigt, der

ein neues Aegypten entdeckt hat, das mehr den Phantasien
okkulter Lehren gleicht als den scheinbar endgiiltigen Resultaten der offiziellen
Wissenschaft. Vier Broschiiren von Alexandre Varille konnten fiir die richtige
Darstellung des Niltales mehr bedeuten als alles, was seit der Entzifferung der
Hieroglyphen durch Champollion auf diesem Gebiete geleistet wurde. Als Mit-
arbeiter dieser neuen Schule haben sich ferner R. A. Schwaller de Lubicz und
seine Frau hervorgetan, doch sieht es selbst fiir Analphabeten der Aegypto-
logie von der Ferne so aus, als ob bei ihnen nur eine kithne Anwendung der
Lehren von Varille vorliegen wiirde und keine origindre Neuschopfung. Die
traditionelle Wissenschaft verhilt sich natlirlich ablehnend und scheint durch
die neuen Thesen mehr beldstigt als erregt zu werden. Nach bekannten Erfah-
rungen spricht der passive Widerstand des Althergebrachten nicht gegen das
Neue, das sich freilich selbst erst beweisen muf}. Wie so oft in Frankreich
wurde der Streit der Wissenschafter von lebhaften, offenen intellektuellen Per-
sonlichkeiten aufgegriffen, die zwar nicht zum Fach gehoren, sich aber von
neuen Ideen entzlicken lassen. Schliefllich ist ja Frankreich das Land, in dem
Laien, Dilettanten, viele Male das Neue selbst geschaffen oder schneller ergriffen
haben als die Anhidnger der Tradition. So ist denn seit einigen Jahren in
Critique (Dezember 1948, Juni 1949) und im Figaro littéraire (8. April und
12. August 1950) La Querelle des Egyptologues im Gange, und mit der Energie
und Aufnahmebereitschaft, die ihn auszeichnen, drangt André Rousseaux im
Mercure de France (1055) mit einem hochinteressanten Exposé iiber die Auf-
fassungen beider Seiten darauf hin, dal} der Streit nicht in den Geheimsprachen
der Wissenschaft weitergefiihrt, sondern vor aller Welt in kontradiktorischer
Diskussion im Tempel von Luxor ausgetragen werde. Selbst wenn eine solche
Diskussion gewohnlich damit endet, dall beide Gegner uniiberzeugt ausein-
andergehen, so kénnte sie doch weite Kreise der Kulturwelt zur geistigen Mit-
arbeiten anregen.

Auf das Interesse, auf die geistige Bereitschaft der verschiedensten Gruppen
moderner Wissenschaft kommt es hier aber auch deshalb an, weil diese neue
symbolische, esoterische Aegyptologie in engem Zusammenhang mit der Ueber-
windung der rein rationalistischen Forschung des 19. Jahrhunderts steht. Nach
Varille stellen die Tempel des Niltals eine esoterische Religionslehre dar, die
in abstrakten Formen den konkreten und sich wandelnden Kosmos wiedergibt.
Vor unserem geistigen Auge ersteht eine ganz neue, uns noch wenig ver-
traute Zivilisation und Religion, die sich in einer scheinbar rein architek-
tonischen Sprache symbolisch ausgedriickt hat. Welche Zusammenhinge nun
zwischen der architekturalen Symbolsprache von Mexiko und der Aegyptens
bestehen, ist eine andere Frage, ist ein noch weiteres Feld.

251



Die symbolistische Aegyptologie behauptet, dall die pharaonischen Tempel
mit ihren Linien, Raumbildungen, Plastiken, Inschriften in Korrespondenz mit
dem Rhythmus der Natur standen, der aus den Sternkonstellationen hervor-
geht. Der Tempel wire daher nach dem wandelnden Vorbild des Himmels
gebaut, mit astronomischen und kosmischen Perioden verkniipft und mit den
Bewegungen der Sterne harmonisiert. Diese Tempel befanden sich in dauern-
der Evolution parallel zu den kosmischen Vorgédngen; die Steinbauten wurden,
so gewaltig sie auch waren, den Ziigen des Himmels angepalit.

Im Gegensatz zu den bisherigen Vorstellungen diente die Erneuerung der
Tempel nicht der Selbstverherrlichung der Pharaonen, dem koéniglichen Prunk,
oder was es sonst an Baumotiven im absolutistischen Staate geben mag. Die
Aufgabe des Pharaos war nicht die Verherrlichung des eigenen Selbst, sondern
dessen Korrespondenz in der Geschichte und im Sakralbau mit den Befehlen
des Himmels. Die Bauten der Ahnen wurden nicht ganz zerstort; denn das, was
eine historische, aber nun liberwundene kosmische Wesenheit war, wurde in
die Fundamente oder in die Ecken der Tempel eingefiigt, so wie eine &ltere
Schrift einer neuen einverleibt wird. Die abstrakten Symbole des friiheren
Tempels wurden in den neuen mitaufgenommen. So stellt jeder eine geheime
Kommunikation der Zeiten in sich selber dar. Die Geschichte der Tempel ist
nicht als Baugeschichte, sondern als «Natursgeschichte zu lesen (wie man sich
heute ausdriicken wiirde). Die in- und iibereinandergebauten Tempel sind ein
Palimpsest, auf dem die dltere Inschrift nicht geloscht, sondern gerade bewahrt
wurde. Das Uebereinander ist als ein Nacheinander zu verstehen. Auch die
vielen Inschriften auf den Tempelmauern und Obelisken werden nun nicht
mehr als Versuch eines Herrschers gedeutet, der den fritheren durch Ueber-
schreibung seiner Inschriften loschen will, sondern als baulicher Ausdruck
einer kosmisch-vegetativen Evolution. Der Tempel ist als Ganzes eine ins
Konkrete hineingesetzte abstrakte Symbolschrift. Oder wie Pierre Missac in
Critique sagte: «Der &dgyptische Tempel ist das Abbild des Himmels.» Der
agyptische Mensch war nicht prometheisch, hatte er doch keine hohere Absicht,
als sich mit dem Gebot der Natur und des Himmels zu identifizieren. Im Tempel
gibt es daher weder Konigsstolz noch asthetisches Wollen sondern nur Hingabe
an das hochste Gesetz. Von der Farbe des gebrauchten Materials, von diesem
selbst, vom Tag und der Stunde der Neugriindung, von der Abstimmung und
der Baurichtung der einzelnen Tempelteile ist die kosmische Genese der Dy-
nastie und die Sternstellung einer Epoche abzulesen.

Der #gyptische Tempel war also ein sich entwickelndes, fortschreitendes
Ganzes. Die gottlich-universalen Eigenschaften, die «Neter», verkorperten sich
im koniglichen Prinzip und dieses samt jenen in den Sakralbauten. Der je-
weilige Pharao ist die Synthese der gottlich-kosmischen Eigenschaften seiner
Zeit. Die Geschichte einer Dynastie ist die symbolische Transkription der gott-
lichen Qualitit in die Wirklichkeit. Wandeln sich mit den Dynastien die «Neter»
und die kosmischen Wirklichkeiten, so werden die Tempel umgebaut. So war
der Tempel fiir den Eingeweihten eine lesbare Schrift. Die gottlichen Qualitidten
werden, durch den Bau, der Substanz des Universums einverleibt: auf der
Erde konkretisiert.

Durch diese von Varille in seinen Schriften und in groBlen Ausstellungen in
Kairo mit tausenden Objekten belegten Entdeckungen wird unerwartet ein
dunkles Wort des Trismegistos in der Apokalypse des Asklepios aufgeklért:
«Weilt du denn nicht, Asklepios, dafl Aegypten eine Kopie des Himmels ist,
oder besser gesagt, der Ort, an dem sich hier unten alle Bewegungen tiiber-
tragen und projizieren, die die Krifte des Himmels regieren und bewerk-

252



stelligen, oder vielmehr, soll man schon die ganze Wahrheit sagen — unsere
Erde (Aegypten) ist der Tempel des ganzen Weltalls.»

Diskussionen Unter dem unmiflverstindlichen Titel Is Freud up to date?
ilber Freud vereinigte die 892. Rundfunkdiskussion der Universitdat Chicago,
wiedergegeben in Round Table (681), zwei Psychoanalytiker
der Yale University, John Dollard und Ernst Kris, unter dem Vorsitz des oppo-
sitionellen Soziologen William F. Ogburn zu einer Aussprache, die Freuds Stel-
lung in der heutigen Welt mit grofiter Entschiedenheit bejahte. Einleitend
stellte Ogburn fest, dal der Einflul von Freud fast ohnegleichen sei und nur
mit dem von Marx und Darwin in Parallele gesetzt werden konne. Nach Dollard
hat Freud die alte Vorstellung eines nur vernunftgeméfBen Verhaltens des Men-
schen entthront. Die Zentralideen von Freud stehen nicht blofl auf der Hohe
unserer Zeit, sondern sind ihr noch immer weit voraus. Sie haben sich zu-
mindest auch deshalb so aulerordentlich bewahrt, weil Freud, wie Ernst Kris
bemerkte, wiahrend seines Lebens seine Anschauungen in vielen wichtigen
Fragen so stark modifizierte, dafl nichts, was seit seinem Tode seiner Lehre
hinzugefiigt wurde, seine Doktrin mehr gewandelt habe, als er selbst es schon
getan hatte. Kris unterscheidet zwischen der Wissenschaft der Psychoanalyse und
den personlichen Spekulationen Freuds iliber Leben und Religion, die man in
der Diskussion liber Freuds Stellung in der modernen Psychotherapie beiseite
lassen konne. Die von Freud theoretisch und praktisch festgestellten Fakten sind
bisher in hohem Mafle bestdtigt worden, doch glaubt Dollard, dafl gewisse
Teile von Freuds Darstellungen heute methodisch neu zusammengefaflt und
umgestaltet werden konnten. Im iibrigen haben gerade die Erfahrungen im
letzten Krieg eine Fiille neuer Zusammenhinge iiber den Ausbruch der Neu-
rose ergeben, doch gehore auch zum Studium der Kriegsneurosen die Er-
forschung der Individualgeschichte. Schlielich wurde noch in der Diskussion
die revolutiondre Bedeutung von Freud fiir die Kindererziehung gewiirdigt
und bemerkt, dal Amerika auf diesem Gebiet seit langem fiihrend ist, weil es
sich seiner Erkenntnisse bediene. Nur durch dauernde Weiterfithrung von
Theorie und Praxis wird man einmal zu einer Priventivbehandlung kommen.
Die Opposition religioser Kreise gegen die Psychoanalyse veranlaf3te Dr. Karl
Menninger im theologischen Seminar der Universitdat Chicago in mehreren
Vorlesungen die religiosen Einwinde gegen die Psychoanalyse zu bekampfen.
Eine seiner Vorlesungen beschliet das erwahnte Heft von Round Table. Nach
seiner Ansicht kostet der religiose und moralistische Widerstand amerikani-
scher Gesellschaftsschichten gegen die Psychoanalyse Milliarden Dollars; denn
die Zahl der unter kirchlichem Einflul noch unbehandelten Kranken ist enorm.
Der Priester will die Formung des Menschen nicht aus der Hand geben und
mifltraut der Umgestaltung des Patienten durch den Analytiker. Auch in Life
Today (Dezember 1950) hat Louis Perry Jones durch eine Aufstellung von acht
Verboten, an die sich der Analytiker zu halten habe, beruhigend zu wirken
gesucht. Durch eine griindliche Unterscheidung zwischen echtem und neu-
rotischem Schuldgefiihl sucht Menninger die Kirchen davon zu iiberzeugen,
dafl die Analyse den Patienten nicht demoralisiert, sondern daBl ihr ein
religios-moralischer Glaube zugrunde liegt. Aehnliches hat iibrigens ein reli-
gioser Seelenarzt wie der Genfer Paul Tournier in seinen Werken iiber die
Freudschen Analysen anerkannt.
Den Zusammenhingen zwischen Religion und Psychoanalyse geht Irving
Kristol, Redaktor des Commentary, in einer lingeren, wohldurchdachten Studie

253



im Monat (32) nach. Je nach den Konfessionen gehen die Meinungen (iber
Freud weit auseinander. Rabbi Joshua Loth Liebman feierte in seinem Buch
Peace of Mind die Entdeckung des UnterbewuBtseins als die allerjiingste Offen-
barung des Gottlichen, wahrend die katholische Gegenschrift Peace of Soul
von Monsignore Fulton J. Sheen den Unrat des Unbewullten verdammt, die
Psychoanalyse aber in die katholische Hierarchie aufnehmen méochte. Natiirlich
beunruhigt den katholischen Autor die «falsche Betonung der Sexualanalyse
durch Freud», deren Richtigkeit iibrigens in der oben besprochenen Round
Table-Diskussion von beiden Hauptrednern ausdriicklich anerkannt wurde.
Der katholische Reformator Freuds will Schuldgefiihl und Angst als positive,
religicse Werte erhalten, als «Gnaden» erkennen, als die «Begnadigte Angst»
Bernanos, und den Einflul der Religion auf die geistige Gesundung wieder-
herstellen. Der Gegensatz von Liebman und Fulton erinnert mich an das Bon-
mot, das Arthur Holitscher von 25 Jahren aus Amerika heimbrachte, wo man
damals die Psychoanalyse als Jewish Science im Gegensatz zur Christian Science
bezeichnete.

Kristol widersetzt sich dem revisionistischen Freudismus und zeigt den Meta-
Psychologen Freud schon in seinen Urwerken, in denen auch der Mythiker
schon ganz enthalten war. Die von vielen heutigen Psychoanalytikern nicht
akzeptierte Entwicklung Freuds zum religiosen Philosophen, der in der Aus-
einandersetzung zwischen Lebens- und Todesinstinkten eine Losung suchte,
zeigt zwar Freud auf der Abkehr von unseren Religionen, aber auch auf der
Suche nach einer neuen religiosen Substanz; denn was ist die Geschichte des
ermordeten Urvaters anderes als der physiologisch modernisierte Mythos vom
Siindenfall, dessen ewige Allgegenwart Freud mit der List des erblichen Mythos
erkliart. Und sein Glaube, dafl das Lebende zu dem <alten Ausgangszustand...
wieder zuriickstrebt», entspricht er nicht dem Glauben an das wiederkehrende
Paradies, ist er nicht ein Erlosungsglaube? Kristol weist darauf hin, dafl Freud
dem von Nietzsche verbreiteten Gerlicht folgte, dal Gott tot sei; (richtiger
hielle es, dem von Hegel und Heine ausgestreuten, von Nietzsche iibernomme-
nen Geriicht, das Heine zuletzt dementierte). Aber Freuds Pessimismus in
bezug auf die Moglichkeit, menschliche Existenz und die eigene Lehre in ein
lebensfihiges Ganzes zusammenzubringen, erinnert an die Schwierigkeit von
Marx, den dritten Teil des «Kapital» zu beendigen. Beide Verzigerungen
zeigen, wie undogmatisch diese beiden gewissenhaften Denker in ihrem
Schaffen gewesen sind.

Zur Sorge der Kirche, die Kundschaft des Beichtstuhls an das Sopha der
Psychoanalyse zu verlieren, fand ich in der Revue de Paris (4) eine charmant-
wahre Anektdote, die ich in diesem Kapitel der Diskussionen endlich anbringen
kann. Prinzessin Bibesco schildert den Abbé Mugnier, der nach diesem Kriege
gestorben ist, als groBen, strengen, liebenswiirdig-geistesgegenwirtigen Chri-
sten. Er verkehrte in den Salons der Literatur, wo man ihm gern dogmatische
Fallen stellte, um zu sehen mit wieviel Esprit er sich herauswand. In einem
Salon, in dem die kultiviertesten Aerzte verkehrten, deren Werk, wie er sagte,
vom Geist des Christus Thaumaturgos beseelt sei, sagte ihm einmal ein Psycho-
analytiker:

«Haben Sie noch nicht bemerkt, Abbé, dafl die Frauen nicht mehr zu Ihnen
kommen, um zu beichten? Sie lassen sich jetzt lieber von uns analysieren.»

«Das ist moglich», antwortete Abbé Mugnier, «aber wir konnen etwas, was
Sie nicht konnen...»

«Und das ware?»

«Wir konnen verzeihen.»

254



Alt-Heidelberg Als bei der Berliner Generalprobe dieses Theaterstiick noch

keinen Titel hatte, schlug ein Schauspieler «Alt-Heidelberg»
vor. Der grofle Theaterpraktikus Paul Lindau nahm ihn ohne weiteres an;
«denns, sagte er, «fiir die zwei Auffiihrungen, die das Stiick haben wird, geniigt
er.» Er geniigt auch, um kurz auf die besonders schone Heidelberg-Nummer
des Literarischen Deutschlands (14) zu verweisen, das der heutigen Gene-
ration ein verehrungswiirdiges Alt-Heidelberg enthiillt. Verehrungswiirdig,
weil es damals eine Jugend gab, die verehren konnte, und zwar die Unbekann-
ten, die Erfolglosen, die Geistigen, die Machtlosen. Welch ein Absturz in
40 Jahren! Zum 20. Todestag von Friedrich Gundolf leitet Andreas Bauer die
Ausgabe mit einem Gedenkartikel ein, der dem genialen Literarhistoriker, dem
hervorragenden Lehrer, dem Ringenden um die Einheit von Werk und Person
liebevoll gerecht wird. Sein Weg von «Gefolgschaft und Jiingertum» bis zum
Mahner gegen die «Rebarbarisierung» in souveraner Einsamkeit zeigt Gundolf,
wie Dilthey ihn einst sah, der «wie von Bergen in ein gelobtes Land» blicken
lieB. Den Heidelberger Freundeskreis auf Stift Neuburg schildert Alexander
von Bernus im bestrickenden Goldglanz alter, unnennbarer Tage. Das Leben
in Heidelberg wurde von George und Mombert, Wolfskehl und vielen anderen
standigen Stiftsbesuchern wunderbar vergeistigt. Welch rithrend-grofle Szene,
wie George bei seinem ersten Besuch des Stifts auf der Schwelle mit Brot und
Salz empfangen wurde. Bernus riickt heute etwas von George ab, er sieht ihn
mehr als verstorbenen Ciasaren denn als wirkenden Dichter, und stellt Hof-
mannsthal und Rilke an seine Stelle. Ob zu Recht? Ich glaube, die Méngel
Georges sind leichter erkennbar als die Rilkes, fiir die sich auch einmal die
Ohren offnen werden. — Es folgen noch schone Erinnerungen von Richard
Benz an Mombert und ein Artikel von Heinz Ohff iiber Heidelberg als Verlags-
stadt, in der vor allem Lambert Schneider seine eigene Personlichkeit mit dem
Fluidum und der humanen Tradition der Stadt zu einer neuen Verlagsschop-
fung zu vereinigen wufte.

Zwei In dem Diskussionsbeitrag iiber die russische Realitdt (im Mai-
Nachtrige Heft) zitierte ich aus der von abgesprungenen russischen Bolsche-

wisten publizierten Réalité Russe die Geschichte einer Papierfabrik
aus dem RuBlland <hinter dem Strome», in der das fabrizierte Papier, auf das
Zeitungen und Verlage warten, verbrannt wird, weil es keine Depots zur Ver-
lagerung gibt. Welche Verwirrung auflerdem in der Fabrik herrschte, kann
man in diesem Bulletin selber nachlesen. Vier Monate nach der Verdffentlichung
dieses Berichts in der Literaturnaja Gazeta bestétigten die betroffenen Personen
die Richtigkeit der Darstellung, das heillt: weitere vier Monate herrschte in
der Fabrik das Chaos und verfaulte das weiterproduzierte Papier auf dem
Kohlenlager; eine Anzahl hoherer Funktiondre wurden entlassen, aber der
Fabrikarbeiter Kossienko, der die Zustdnde enthiillt hatte und deshalb ent-
lassen worden war, wurde trotz der Richtigkeit seiner Angaben an seinem alten
Arbeitsplatz nicht wieder aufgenommen.

Die Diskussion What’s Wrong with the Nobel Prize in der Universitidtszeit-
schrift Books Abroad, iiber die ich im Juni-Heft berichtet habe, wird in der
Sommerausgabe fortgesetzt. In den acht neuen Erkldrungen werden wenige
wichtige Namen genannt, die man nicht schon im Friihjahrsheft als berufenere
Preistrager vorgeschlagen hitte. Wiederholt wird die unfaire Behandlung von
RuBlland und Spanien geriigt. Das Schicksal der spanischen Literatur seit 1900
wurde durch das Verhalten des Richterkollegiums unheilvoll bestimmt. Auch

2595



Stidamerika besall in Rubén Dario und Alfonso Reyes preiswiirdige Autoren.
Die Milachtung der Lyrik kam in der Behandlung von Valéry, George, Rilke,
Claudel, Lorca, Majakowskij zum Ausdruck. Auch die Regel des Landerturnus
wird angegriffen. Es soll der Beste den Preis erhalten ohne Berlicksichtigung
der nationalen Statistik. Die politische Haltung des Komitees beschattet die
literarische. Dafl ein mafigebender schwedischer Literarhistoriker im eigenen
Lande als nazophil bekannt ist, wurde aber noch nicht erwihnt. Vielleicht er-
klart das vermeintliche Unterlassungssiinden, die als Absichten verstidndlicher
sind. Die Rundfrage wurde in vielen Liandern diskutiert (auch in der Schweiz,
nach dem ersten Referat an dieser Stelle) und erweist sich als Bedlirfnis. Es
wire angebracht, auch einmal die Praxis bei der Verteilung des Friedens-
Nobelpreises zu durchleuchten. Es wiirde sich zeigen, daf} vor allem Personlich-
keiten ausgezeichnet wurden, deren Wirken dem Foreign Office ein Wohl-
gefallen war.

Kurze Die Hinrichtung des Negers Willie Mac Gee in Staate Mississippi
Chronik wegen Vergewaltigung einer Weillen, die im Laufe einer fiinfjahrigen

Gerichtsfarce niemals als Zeugin vor Gericht erschien, gibt Thierry
Maulnier in der Table Ronde (42) Gelegenheit zu einer hinreilenden und riick-
sichtslosen Anklage gegen die Weltmoral, die solches nicht verhindern kann,
und gegen den bolschewistischen Amoralismus, der sich seiner Justizmorde mit
Fanfaren rithmt. Die Gegeniiberstellung des Unrechts, das in unserer Welt aus-
geschrien werden darf, zu dem, das der Bolschewismus als Prinzip erkléart,
bildet den Inhalt dieses ungewdhnlichen Pamphlets iiber das schlechte Ge-
wissen, das wir uns leisten diirfen, und das gute, das man driiben hat. — Im
dritten Jahrgang veroffentlicht UNESCO eine bibliographische Zeitschrift Fun-
damental Education Abstracts, die eine Beschreibung von Informationsmaterial
der ganzen Welt periodisch wiedergibt. Die Biicher sind nach Léndern geordnet
und behandeln hauptsichlich die Ausbildung von Erwachsenen im Beruf, die
Schulung von Analphabeten usw. — Fiir das Franzosische als Weltsprache, vor
allem als europdische Sprache, setzt sich in der Oesterreichischen Furche (31)
entschieden Prof. Helmut A. Fiechtner ein. — Auch The Modern Quarterly hat
eine Diskussion iiber den Nobel-Preis erofifnet. Felix Stossinger

256



	Kleine Rundschau

