
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 4

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

HODLER UND BÖCKLIN HEUTE

Zwei bedeutsame Ausstellungen strebten darnach, z\vei Schweizer Maler, die
vor fünfzig Jahren als Gipfel und Führergestalten europäischer Malerei
dastanden und dann, von entgegenlaufender Strömung überdeckt, ihre Existenz
mehr ehrenhalber im nationalen Pantheon der großen Geister fortführten, wieder

zu lebendiger Geltung zu erwecken. Nehmen wir gleich unser subjektives
Ergebnis vorweg: Hodler schien uns dem Mundschenken des Pharao zu
gleichen, der aus dem Gefängnis der Nichtachtung wieder in seine Ehren eingesetzt
wird, Böcklin dem Bäcker, der dort herausgeführt wird, um gehängt zu werden

— nämlich an die dunkeln Stellen der Museen, wo das bloß Geschichtliche
sich hinfristet.

Die Zürcher Hodler-Ausstellung gründete sich auf den kapitalen Einfall, den
Historienmaler aus der Gesamterscheinung herauszulösen, und das bedeutete
tatsächlich den Durchbruch zu neuer Wertung. Das Jugendwerk mit seiner
niederdrückenden Naturgeschichte des Schweizer Kleinbürgers, wahrscheinlich
nicht einmal ironisch gemeint, ist hier nur durch solche Bilder vertreten, die
eben die Anfänge des Historienmalers belegen. Man tritt ihnen mit achtungsvoller

Rührung gegenüber, da sie nur dazusein scheinen, um die riesenhafte
Stufe zu messen, mit der sich ein dumpfer, aber unbeirrbarer Drang dann zur
Angemessenheit klärte. Die «Waadtländische Schützengilde», das «Turnerbankett»

und die anderen Sachen der achtziger Jahre, das sind Versuche,
Monumentales mit antimonumentalen Mitteln zu gestalten, mit einem
Naturalismus, der, so auf die Zehenspitzen emporgerissen, nur doppelt schwer,
ja komisch zu Boden fällt. Dann kommen die ersten Landsknechte:
Büroangestellte, die sich nach Abschluß des historischen Umzugs photographieren
lassen. Aber mit dem «Geschichtsschreiber» zeigt der Löwe schon seine Klauen
— wenngleich dieser Geschichtsschreiber dann gerade in der völligen
Abwendung von sich selbst seine Größe finden sollte. Auf einmal ist sie da;
«Marignano» hat ihr die Zunge gelöst. Der echte Monumentalstil ist gefunden
und der Zeit geschenkt. Hans von Marées hatte darum gerungen; aber er hatte
keinen Inhalt, keinen Anlaß, keine Fabel, keinen Halt dafür gefunden. Hodler
wird dies alles durch die Schweizergeschichte geschenkt. Seine Landsknechte
sind nicht auf der Flucht vor Psychologie, Naturalismus und Trivialität (ins
Absurde, wie so viele Kunst seither), sondern sie sind einfach diesseits dieser
drei Dinge. Und in dieses Diesseits, in seine Positivität drang Hodler ein mit
der Selbstverständlichkeit eines geschichtlichen Umbruchs. Damit ist der Stein-

244



brach angeschlagen, aus dem sich Mythisches bauen läßt. Dem Auge, welches
das sieht, fügt sich alle Form zu Bauten von überindividuellem Ausmaß, von
machtvoller, sowohl sinnbildlicher wie auch prall wirklicher Bezeichnungskraft.

Was die Ausstellung in dieser Hinsicht dem Bekannten hinzufügt, sind im
wesentlichen die Skizzen, die mit ihrem gewissenhaften Immer-neu-Ansetzen
die fertigen Gestalten mit einem aus diesen kaum zu ahnenden wogenden
Kräftespiel umranken und durchpulsen. Hodlers Menschen verlieren damit
ihren oberflächlichen Anschein von Sturheit und Starrheit, von leerer
Kraftmeierei. Das Liniengewirr, aus dem sich der endgültige Umriß löst, ist von
beglückender Biegsamkeit, geschmeidiger Fülle, die sich nun erst ganz in den
steinernen Gebärden der ausgeführten Gemälde als verborgener, von allen
Seiten in die Einfachheit hineingedrängter Reichtum zum Bewußtsein bringt.
«Murten» verhieß hier Besonderes. Die Skizzen dazu erscheinen als von einzigartiger

Spannung ihrer drängenden Bewegung gegen die statische Ausgewogenheit
der späteren Stadien. Der «Schwur der Hannoveraner» zeigt auf wieder

andere Weise eine fast zerreißende Abgehobenheit von breit ruhendem
Denkmalstil und heißem Schwall der zeugenden Kräfte. Die Standfestigkeit dieser
Gruppe ist ungeheuer, und doch wirkt das Ganze auch wie das emporbrausende
Züngeln und Lodern einer Feuersbrunst. Die Palme möchten wir doch dem
«Aufbruch der Jenenser Studenten» hinhalten. Wenige Beschauer dürften das
Bild im Original gekannt haben, oder Aussicht besitzen, es wieder zu sehen.
Es steht in staunenswerter Höhe über seinen Wiedergaben. Es ist ein Werk,
das eine Epoche gültig bezeichnet — und zwar sowohl die, welche es meint,
wie auch in anderem Sinn die, von der es geschaffen wurde. Wundervoll ist
das blühend Idealische der Geistigkeit aus der Zeit des deutschen Idealismus
Bild geworden, wie sie gerade aus höchstem innerlichem Trachten zu starker,
schöner Tat hinfand, ähnlich wie die Griechen bei Marathon. Der Rockanzieher,
der heroische Tornisterschulterer, der ekstatische Offizier — sie sind von
gewaltiger Stellvertretungsmacht. Im Ganzen, und auch, vereinzelt, als
Vorstudien hinreißend — nachher allerdings je für sich herausgelöst, wie man es
mißbräuchlicherweise in Wiedergaben und Fortentwicklungen des Motivs
immer wieder getan hat, oft leer und prätentiös. Und wo sind solche Pferde
geformt worden seit Jahrhunderten? Herrlich, von kühnster Kraft und Freiheit

auch die dahinjagenden Rosse im eingefügten Mittelgrund eines Entwurfs
zu «Jenaü. Dieses Motiv, auch zu anderen Kriegsbildern versucht, ist leider
nirgends endgültige Gestalt geworden. «Jena» bedeutet übrigens in seiner
kühlen und doch nicht dünnen Farbigkeit eine Lösung auch des koloristischen
Monumental-Problems, die seither kaum wieder erreicht wurde.

Es ist schade, daß Hodler sich in jenem Diesseits nicht halten konnte. Es
wurde zu einem Jenseits; er entdeckte die Seele und fiel ihr zum Opfer. Die
furchtbaren einzelnen oder angereihten Frauen seiner Spätzeit, die nichts
anderes ausdrücken als den vergeblichen Krampf des Seelenlosen zur Seele
hin, sie waren es, welche das Andenken Hodlers durch die falsche Akzentsetzung

seiner Jugendstil-Deuter jahrzehntelang verdunkelt haben. In
Landschaften schuf er noch Bleibendes. Aber sie streifen nicht selten die Gefahr,
die Vereinfachung, Verregelmäßigung der Natur zum Monumentalen bis an
den Rand des Kahlen und Rationalistischen zu treiben, und das verträgt die
Natur nicht.

Auch Böcklin fiel der Entdeckung des seelenhaften Menschen zum Opfer,
aber schon früh, und das Opfer war viel kleiner. In der Basler Ausstellung
sind recht zahlreiche Landschaften der Jugendjahre zu sehen — nicht geniale,

245



aber gut gemalte, ehrlich und schwungvoll empfundene. Es kündigt sich darin
ein hochstrebender Geist von düsterer Gefühlsfülle an, die doch nirgends in
kitschige Sentimentalität entartet. Nachher kommen Figuren hinein, erst kleine,
unakzentuierte (und hier entstehen wenige sehr hübsche Bilder — «Römisches
Landfest», «Römische Landschaft» — deren Menschenbelebtheit an Guardi oder
die guten, nicht anekdotischen Spitzwegs erinnert) — dann aber immer größere,
anspruchsvollere, gefühlsgeladenere, ausdrucksheftigere. Sie saugen der Landschaft

mehr und mehr das Leben aus. Zuerst wird sie gleichsam strohig, nachher

ist sie nur noch Kulisse zu der überexpressiven Bedeutungslast der
Gestalten. Auch Böcklin strebte aus der Privatheit des Naturalismus heraus zum
Monumentalen und Mythischen, und hierin liegt seine unverächtliche
historische Größe. Aber ihm fehlte der tragende, erfüllende Ansatz, den Hodler
hatte. Böcklins antike Mythologie war so wenig zur Unmittelbarkeit zu bringen
wie die Spittelers. Was einen gewissen Ersatz hätte bieten können, wäre ein
Modell gewesen, wie es Feuerbach hatte (der Böcklin sehr bewunderte). Feuerbach

fand seine Nanna, ein Kolossalweib, das allein für sich ein ganzer Mythos
war. An ihr saugte sich der schwächliche, farbenflache Klassizist voll Leben
und Größe, und als sie ihn abschüttelte, war er am Ende. Böcklin hatte
vielleicht nur seine Frau. Wir wissen nicht, ob der an sich uninteressante Klatsch,
wonach sie ihm andere Modelle verboten hätte, zutrifft. Vielleicht ist die
würdigere Deutung die, daß er sie sehr geliebt hat; denn alle seine Göttinnen
und zum Adligen aufstrebenden Frauen haben ihren Typus — einen trüben,
schwunglosen, übelnehmerischen, breithüftigen, irgendwie anscheinend an
Leberinsuffizienz leidenden Typus mit welker graugelber Haut. Das ist aber
nur ein Sonderfall aus einer umfassenderen Tragik. Böcklin strebte mit großen
Kräften aus dem bloß Bürgerlichen heraus, und im bloß Bürgerlichen ist er
hängengeblieben — wie mehr oder minder seine ganze Zeit. Seine Götter und
Göttinnen sind, wie man schon früher bemerkte, nicht viel andres als «bessere»

Bürger, die sehnsüchtig, aber ohne Elementarkraft, ein wenig im Stile Paul
Heyses mit der Seele nach einem Feiertag in dem Land der Griechen oder in
der italienischen Renaissance suchen. Je weniger sie ihn finden, desto mehr
spielen sie mit Nietzscheschen Dämonien. Aber sie sind zur Sünde wie zur
Unschuld gleicherweise unbegabt; oft denkt man, ihre Trauer lasse sich auch
als chronische Indisposition des Magens deuten. Und doch kann man wieder
zweifeln, ob Böcklins zur Verführung gestimmte Göttinnen schlimmer sind
oder etwa seine Dianen, zeitgenössische Bürgersgattinnen im Hemde, die sich
in kurzen Trab setzen. Alles ist Kostümfest mit gegebenem Gesamtmotiv.
Glaubt jemand dem Heiligen Hain, daß eine Numen darin wohne? Oder der
Toteninsel, daß darauf nicht Rezitationsabende gegeben werden? Oder den
ausreitenden, wie aus Jüngers «Heliopolis» entsprungenen Kriegern, daß sie
anderes zu tun hätten als ihre interessante rote Brutalität spazieren zu führen?
Und die Götter aus minder guten Familien sind einfach hoffnungslos ordinär —
wie die ganze Zeit, wenn sie bis auf den Grund gelöst sein wollte. Die Furien!
Der Mörder kann nicht mehr vor Lachen. Kalypso! Man begreift leicht, daß
sich Odysseus schweigend abwendet und an seine Frau denkt. Dazu passen
dann auch die giftigen Blau- und Rotflecken, die Böcklin immer mehr zur
Herbeinötigung von Lebensinständigkeit in seine Bilder hineinwirft. Es ist uns
heute einfach nicht mehr faßlich, wie ein Wölfflin, ein Hofmannsthal empfinden
konnte, Böcklin höhe die Natur auf, er mache ihr Schönes noch schöner.

Irgendwie entsprach das bestimmt seiner subjektiven Meinung; späterhin
wurde seine Ablehnung von hingebungsvollem Naturstudium immer schroffer.
Für uns Heutige jedenfalls sind Böcklins Arbeiten eher im Maße ihrer be-

246



scheidenen Naturtreue schätzbar. Seine reinen Bildnisse sind fast alle in
höherem oder geringerem Ausmaß liebenswert; schon für die betreffenden
Jugendarbeiten aus der nazarenisch angehauchten Zeit gilt das. Wir nennen
weiter das feine Porträt von Bayersdörfer, das unvollendete Selbstbildnis aus
den Uffizien, vor allem das Bildnis des Sohnes Carlo, dieses zart, schwebend,
durchgeistigt, echt malerisch (für es gäben wir die gesamte übrige Ausstellung).
Auch unter den Zeichnungen finden sich höchst gekonnte und dabei einen
hohen Begriff von Kunst erfüllende Blätter — so die ausgezeichneten Jünglinge
(151/2) oder die Entwürfe zum «Ueberfall der Seeräuber». (Das Gemälde selbst,
minder erfreulich, ist mit zahlreichen anderen Hauptwerken im Kriege irgendwo

in Deutschland zugrunde gegangen.) Erich Brock

UNTERGRUND UND ERSCHEINUNG: DER MALER OSKAR DALVIT

In einem vor einiger Zeit1 hier erschienenen Aufsatz über den Philosophen
des Chaos Friedrich Grave erwähnten wir von Schweizer Malern neben dem
Basler Jürg Spiller den Zürcher Oskar Dalvit als Vertreter einer Kunst,
deren abstrakter Charakter in besonders enger Beziehung zu den
transmateriellen Schichten der Welt steht — nicht nur zu den mehr oder weniger
privaten Inhalten eines persönlichen Unbewußten. Aus den verborgenen
Reserve- und Wachstumsgründen des Daseins heben sie Vorgänge und Dinge
ans Licht, soweit hier von «Dingen» die Rede sein kann, die als Vorformen
des Gewordenen, als «präembryonale» Realität wirken.

Unser Hinweis auf Dalvit sei heute durch den auf eine ungewöhnlich schöne
Veröffentlichung über diesen Künstler ergänzt. Die Reproduktionsmappe des
Origo-Verlages in Zürich, eingeleitet durch einen Text von Hans Alexander
Wyß, würde als zwölffarbige Meisterleistung des Institutes Orell Füßli und
als eine Tat verlegerischer Kunstfreundschaft auch dann Beachtung
verdienen, wenn sie nicht einem so phantasievollen, tiefsinnigen und dabei freudig
stimmenden Künstler gewidmet wäre. Denn Dalvits Beziehung zu den
Bereichen vorkörperlichen Werdens hat nichts Trübes und Stoßendes. Blätter
wie «Vorfrühling», diese knapp-heitere Formel sprießender Vorbereitung,
oder «Schmetterlingskokon» erzählen die Lust von Muschel und Kristall, von
Primel und Schnecke aus der Idee endlich ins Leben zu kommen. Diese innige
Zufriedenheit sich verwirklichender Organismen, Melodien und Bewegungen
greift auf den Betrachter über und vermittelt ihm ein ganz unproblematisches
Glücksgefühl, das man eher mit der klassischen als mit der modernen Kernst
zu verbinden geneigt ist.

In der hellen, dabei körnigen Farbigkeit des «Schmetterlingskokons» ist
ebenso das Dunkel des im Insekt alles überwuchtenden Geschlechts gebannt
wie, hervorleuchtend, das große Schmetterlingsauge, das die Welt in tausend
Facetten einsaugt; im «Farrenkraut» unterhalten sich die pollenträchtigen
Spiralen mit den in der Ferne kreisenden Weltkörpern, unter deren blauer
Strahlung sie wie alles Lebendige gedeihen, und den frei den Raum
durchziehenden Farbqualitäten, denen antwortend sie ihr Grün schaffen. «Instrument»

und «Kreisel», delikate Schöpfungen in Rot und Rötlichem, lassen
erleben, wie aus dem fortschwingenden Rhythmus sich Klang und Masse, Note
und Laute, Harfe und Gondel bilden.

1 Januar 1950.

247



Ueber allem liegt ein Ton von Märchen und Sage, erstaunlich bei einem
vorwiegend «ungegenständlichen» Maler, der freilich in dieser Bezeichnimg
nicht einzufangen ist, schon weil er mit der Erscheinungswelt auf viel zu gutem
Fuße steht. Dennoch wird man sich weniger an Paul Klee als, so seltsam das
klingen mag, wegen der glücklichen, prächtigen Stimmung der Bilder an
Albert Welti erinnert fühlen. Von Klee unterscheidet sich Dalvit durch den
Verzicht auf das Skizzenhafte und die Durchkomponierung stets der ganzen
Bildfläche. Auch fehlt alles Experimentelle, Spielerische; es verbreitet sich
ein Gefühl schöner, in sich selbst belohnter Notwendigkeit, selbst in Arbeiten
wie dem «Roten Vogel», der auf den ersten Blick, aber eben nur auf den
ersten Blick, den Gedanken an ein Abgleiten ins Dekorative nahelegt. Doch
es ist der erste Vogel in einer immer wieder beginnenden ersten Welt, der
hier leuchtend, spitzschnäbelig-neugierig, voll aufplusternder Paradiesesfrische

ins Dasein blickt. Ernst Wilhelm, Eschmann

VON MYSTIKERN UND MYTHIKERN

Als das Zeitalter der rationalistischen Philosophie zu Ende ging, bediente
sich Hegel in dem letzten mächtigen Versuch, die Welt durch ein geschlossenes
System zu interpretieren, der List des Mythos, um dem stolzen Gottmenschen
vor Gott, dem Schöpfer, Demütigungen zu ersparen. Ob die Mythisierung der
Philosophie nicht eine Rationalisierung des Mythos verdeckt, wie dieser selbst
das Göttliche in verständlichen Bildern auflöst, bleibe dahingestellt. Ein
mythentrunkenes Jahrhundert folgte dem Rate Friedrich Schlegels, seine
Würde durch den Willen zu beweisen, Gott ähnlich zu werden. Den gleichen
Rat hatte schon den ersten Menschen die dialektische Philosophin des
Paradieses gegeben. Sie sollten sich Gott konsumierend aneignen, statt ihm mühselig

durch Erfüllung des ersten aller Gebote, des Schaffensgebotes,
produzierend im Abbild zu erreichen.

Die Usurpation Gottes, um die es hier geht, scheidet seit Hölderlin
leidenschaftlicher als je vorher die mystischen und die mythischen Ströme der
Dichtung. Worum es geht, läßt sich vielleicht mit dem einen Wort definieren,
daß die Mystiker in Gott, in der Einheit, in einer Einheit einen Daseinsgrund
spiritualer Art besitzen, während die Mythiker in der Vielheit der Götter,
wissend oder nicht, die Einheit des Mystikers interpretieren. Zahlreiche
Uebergangsformen zeigen wesentliche Kräfte der gegenwärtigen Dichtung auf
dem Wege zu einem neuen Monopolytheismus, an dem sich der heutige Mensch
produktiv zu machen sucht. Gemeinsam ist Mystikern und Mythikern die
Erfahrung, daß jede Grenzüberschreitung des Menschen in das Bereich des
Göttlichen ihn in seine Bedingtheit zurückwirft.

Das andere große Phänomen, um das es geht, ist die ungeheure Prüfung,
die das Göttliche uns durch seine Unsichtbarkeit auferlegt. Den Mystiker
quält oder beseligt der deus absconditus; den Mythiker berauscht die
Allhörbarkeit von Orpheus, die Allfühlbarkeit des Dionysos. Aber gerade hier
zeigt das Sichtbare seine Grenze an; Frevel ist nicht nur, in Gottes Geheimnis
einzugreifen, sondern auch, sich seinem Eingriff zu entziehen. Der Sündenfall
ist ein dauerndes Ereignis am Kreuzpunkt, auf dem der Mythos der sichtbaren
Götter in die Mystik des Unsichtbaren zerrinnt.

Da Mythos eine Einheit von Volk und Gottheit ausdrückt, sind die beiden
großen Mystiker unserer Zeit, die ich zusammen nenne, Juden, die an der

248



Unsichtbarkeit Gottes wie an einer eigenen Schuld litten und sich in der
genetischen Nachfolge des Sündenfalls wußten, von ihm leib-geistig
gezeichnet waren. Als eine auf ihn selbst geworfene Verdammnis hat Arno Nadel
in dem großartigen Vorspiel seines Dramas Adam (Inselverlag 1917) die Un-
sichtbarwerdung Gottes als einen untröstlichen Substanzverlust der
vormenschlichen Geschichte dargestellt, für den Gott als Substitut Eros, die
Anbetung der sichtbaren Leibesschönheit den Menschen an Stelle seiner
umfassendsten Schönheit gewährt hat. Und mystisch entwickelte dann Nadel im
Ton, seiner Lehre von Gott und Leben (Inselverlag 1922, 733 S.), in über
2000 Gedichtstücken das Wissen Gottes als «tonale» Erfahrung des unsichtbaren,

aber nahen Gottes, zu dessen bewundernswertesten Eigenschaften es
gehört, das Unauffälligste und Allerstillste des Daseins zu sein. (Ein taoisti-
sches Motiv.)

Kafkas Mystik beweist ihre urtümlichste Wahrheit in der Bedrängnis des
Dichters ob der Unsichtbarkeit und Unerreichbarkeit der höchsten Schloß-
und Prozeß-Instanzen. Kafka kann sich der qualvollen Folge des Sündenfalls
nur ironisch erwehren. Aber er hält dem Verhängnis mit der Ueberzeugung
stand, wie Max Brod zitiert, daß das Unzerstörbare auch nicht durch den
Sündenfall zerstört werden konnte. Daß alles Vergehen am Göttlichen durch
unerlaubte Nähe zwar Sühne fordert, aber doch als im Grunde heiliges
Verlangen seine Gewährung durch nähere Nähe findet, ist Mystikern und My-
thikern bekannt. Kafkas Ironie steht allerdings in einem Prozeßverhältnis zu
Gott, das uns von biblischen Gestalten her (Abraham, Jakob, Hiob) vertraut
ist. Die dem Menschen auferlegte Ferne Gottes wirft Kafka auf Gott mani-
chäisch-gnostisch zurück, er degradiert, gelegentlich, Gott zum Gründer und
Demiurgen der Strafkolonie Welt, die von ihm bald nichts mehr kennen wird
als das geschlossene Grab, in dem Gott tot ist, wenn er nicht, was noch
schlimmer wäre, wiederkehrt. Aus dem unsichtbaren Gott ist bei Kafka sogar
der Unnennbare, der Niegenannte geworden, der nur indirekt Zugegebene,
der aber so manifest ist, daß Kafka die Welt der Atheisten mit der Parabel
Forschungen eines Hundes ironisiert, in denen ein sozusagen hündischer
Hegelianismus eine geschlossene Interpretation der Welt des Menschen bietet,
ohne auf die Hypothese, daß es Menschen gibt, zurückgreifen zu müssen.
Wie Gott bei den Menschen, steht der Mensch bei den Hunden nicht einmal
mehr als heuristisches Prinzip in Ehren.

Kafkas Mystik setzt sich aus einem Kosmos von Mythen zusammen, ohne
deren Hilfe wir uns heute mit dem Göttlichen und unseren unendlichen
Bezügen zu ihm nicht mehr verständigen werden. Ein neuer Himmel ist im
Werden, in dem alle Götter Strahlen Gottes geworden sind. Das ist es, was
ich vorhin Monopolytheismus nannte. Und es ist bezeichnend für den
mythentrunkenen Geist der heutigen Mystik, daß die Inselausgabe des Ton ein
zweites religiöses Gedichtwerk von Arno Nadel, Der Weissagende Dionysos,
ankündigen konnte, das aber nicht mehr erschienen ist. Hier sollten das
Orphische und das Dionysische aus dem Urgrund des letzteinigen Gottesseins,
aus dem Das, in tausend Gestalten hervorbrechen.

Wie mythenschwanger unsere Zeit die Ferne und die Nähe der Götter
erlebt, wie unerwartet die Sage selbst einen Autor, der weder Mystiker noch
Mythiker ist, zu ihrem Sprecher macht, wenn sie so will, zeigt aufs erstaunlichste

Die Heimkehr des Diomedes von Siegfried Trebitsch1. Die Erzählung
berichtet über die Heimkehr eines der Helden von Troja, der von dem Sagenreich

der heimkehrenden Hellenen merkwürdig vernachlässigt worden ist. Ein

1 Mit sieben Zeichnungen von Hans Erni. Kamnierdruck im Artemis-Verlag, Zürich.

249



Schreibender unserer Zeit vermißt sich, Homer fortzusetzen, und er erfindet
eine Fortsetzung, von der man in späteren Zeiten, wenn man unsere Bücher
nicht mehr kennt, glauben könnte, daß sie nicht anders als homeridisch sein
kann. Wie Orpheus unbekannten Menschenkindern ein Lied vorsingt, das
zum Volkslied wird, ward hier einem scheinbar ganz unmythischen Menschen
im biblischen Alter ein Sagenmotiv mit Fortsetzungen und Ergebnissen zuteil,
wie es Dichter nicht erfinden, sondern nur träumen können.

Diomedes, der Sohn des Tydeus, isi der Waffengefährte des Odysseus vor
Troja. Körperliche Schmerzlosigkeit steigert seinen Mut ins Vermessene. Der
Mut wird Schuld; aber seine Voraussetzung ist titanisch, also Gnade, die auf
dem Umweg der Schuld ihren Preis vom Begnadeten abverlangt, ihn aber
auch überreich zurückerstattet.

Im Augenblick, da Hektor in die Knie sinkt und Diomedes den Speer hebt,
run tödlich zu treffen, entschwindet das Opfer im Nebel, den Aphrodite
schützend um den Fallenden legt. Obwohl hier göttliches Eingreifen sichtbar
wird, stößt Diomedes in den Dunstschein, ohne Scheu vor der Nähe des
Gottes. Er verletzt das Handgelenk der Aphrodite. Drei rosa Tropfen Blut
erglänzen am eisernen Speerspitz, versickern, bleiben, leuchten herrlich rätselhaft.

Speer und Träger sind gezeichnet. An diesem phallischen Symbol trägt
Diomedes ahnungslos das Blut der Göttin heim in sein Haus, das Aphrodite
beherrschen, zerstören, vergöttlichen wird.

Der Held von Troja war seiner Frau Aigialeia mit Beutefrauen treulos wie
sie ihm mit Freiern. Zwischen beiden zählt das nicht; aber daß Diomedes
die Göttin getroffen hat, weil er sie liebte, nicht scheu ehrt, beraubt ihn
seiner Manneskraft. Der Speer mit dem rosigen Blut lehnt in der Rüstkammer
von Argos und verlangt Sühne. Nur der Speer kann die Wunde schließen,
die er geöffnet hat.

Der verzweifelte Diomedes schläft im Freien, fern seiner Frau, und träumt
Liebeswonnen, wie sie nur Aphrodite gewährt. Sturzbäche von Zärtlichkeiten
hüllen ihn ein, und etwas umschlingt ihn «zahlreicher, zarter und zärtlicher,
als Frauenarme sind. Rosige weiche Schnäbel suchten seinen Mund» — die
Reiher der Venus, die ihn, den Erwachten mit «funkelnden, lachenden, tief—

geschlitzten kleinen Augen anblitzen», höhnisch und lachend schreien und
entfliehen. Aphrodite hat von Diomedes Besitz ergriffen und der Besessene
begreift, daß er das Göttliche liebt. Solange das Blut am Speere funkelt, sind
Mensch und Gottheit durch Blutfehde verbunden. Der Bann kann nur gelöst
werden, wenn die Götter im Rat Diomedes zum Bunde mit der Göttin
berufen. Er wird zum Sterntrabanten der Venus bestimmt, die herrlichen Vögel
tragen ihn erst zur letzten und vollkommensten Nacht mit Aigialeia und
entführen ihn dann an den Himmel. Wie ein Mensch zum Stern wird — wir sehen
es staunend. Das Blut am Speer erlöscht, das Meer zieht Aigialeia an ihrem
Haar in seine Tiefen. Sie, die der Aphrodite den Mann streitig machte, hat
auch ihr Leben verwirkt.

Viele Bezüge des Menschlichen zum Göttlichen ergeben sich aus dieser
schönen Sage wie von selbst. Es ist Schuld, titanisch zu sein, zu beiden
Reichen zu gehören — es ist menschliche und göttliche Schuld. Gottheiten sind
Versuchungen des Menschen. Die Liebe der Götter zum Menschen ist aber
anderer Art als die Liebe Gottes zur gefallenen Welt. Das Göttliche kann
Nähe verwehren und gewähren. Wer Gott berührte, hörte, sah, ist gezeichnet,
geschwächt. Erwähltsein ist Gnade und Schuld. Der Sündenfall ist nahe, wo
Gott nahe ist, wo Götter sind; er ist mit unserem Dasein identisch. Heimkehr
ist aber zuletzt Heimkehr aufwärts, zur eigenen tiefsten Bestimmimg. Auch

250



daran läßt diese Sage denken. Ihre Bezüge sind unerschöpflich, weil sie echt
mythisch ist. Und zudem fehlt ihr das verderbliche Element der Rationalisierung

ganz. Man fragt sich, wie Mythos und Erzähler so naiv zusammengeraten

sind. Aber die Reiher der Aphrodite suchen sich die Erwählten
selbst und belohnen die Sterblichen, die daran leiden, «Trabanten oder gar
nur Trabanten von Trabanten» zu sein, mit einem unerwarteten Nachruhm.

Felix Stössinger

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Esoterische Seit fünf Jahren wird die Aegyptologie durch erstaunliche
Aegyptologie Behauptungen eines französischen Forschers beunruhigt, der

ein neues Aegypten entdeckt hat, das mehr den Phantasien
okkulter Lehren gleicht als den scheinbar endgültigen Resultaten der offiziellen
Wissenschaft. Vier Broschüren von Alexandre Varille könnten für die richtige
Darstellung des Niltales mehr bedeuten als alles, was seit der Entzifferung der
Hieroglyphen durch Champollion auf diesem Gebiete geleistet wurde. Als
Mitarbeiter dieser neuen Schule haben sich ferner R. A. Schwaller de Luhicz und
seine Frau hervorgetan, doch sieht es selbst für Analphabeten der Aegyptologie

von der Ferne so aus, als ob bei ihnen nur eine kühne Anwendung der
Lehren von Varille vorliegen würde und keine originäre Neuschöpfung. Die
traditionelle Wissenschaft verhält sich natürlich ablehnend und scheint durch
die neuen Thesen mehr belästigt als erregt zu werden. Nach bekannten
Erfahrungen spricht der passive Widerstand des Althergebrachten nicht gegen das
Neue, das sich freilich selbst erst beweisen muß. Wie so oft in Frankreich
wurde der Streit der Wissenschafter von lebhaften, offenen intellektuellen
Persönlichkeiten aufgegriffen, die zwar nicht zum Fach gehören, sich aber von
neuen Ideen entzücken lassen. Schließlich ist ja Frankreich das Land, in dem
Laien, Dilettanten, viele Male das Neue selbst geschaffen oder schneller ergriffen
haben als die Anhänger der Tradition. So ist denn seit einigen Jahren in
Critique (Dezember 1948, Juni 1949) und im Figaro littéraire (8. April und
12. August 1950) La Querelle des Egyptologues im Gange, und mit der Energie
und Aufnahmebereitschaft, die ihn auszeichnen, drängt André Rousseaux im
Mercure de France (1055) mit einem hochinteressanten Exposé über die
Auffassungen beider Seiten darauf hin, daß der Streit nicht in den Geheimsprachen
der Wissenschaft weitergeführt, sondern vor aller Welt in kontradiktorischer
Diskussion im Tempel von Luxor ausgetragen werde. Selbst wenn eine solche
Diskussion gewöhnlich damit endet, daß beide Gegner unüberzeugt
auseinandergehen, so könnte sie doch weite Kreise der Kulturwelt zur geistigen
Mitarbeiten anregen.

Auf das Interesse, auf die geistige Bereitschaft der verschiedensten Gruppen
moderner Wissenschaft kommt es hier aber auch deshalb an, weil diese neue
symbolische, esoterische Aegyptologie in engem Zusammenhang mit der Ueber-
windung der rein rationalistischen Forschung des 19. Jahrhunderts steht. Nach
Varille stellen die Tempel des Niltals eine esoterische Religionslehre dar, die
in abstrakten Formen den konkreten und sich wandelnden Kosmos wiedergibt.
Vor unserem geistigen Auge ersteht eine ganz neue, uns noch wenig
vertraute Zivilisation und Religion, die sich in einer scheinbar rein
architektonischen Sprache symbolisch ausgedrückt hat. Welche Zusammenhänge nun
zwischen der architekturalen Symbolsprache von Mexiko und der Aegyptens
bestehen, ist eine andere Frage, ist ein noch weiteres Feld.

251



Die symbolistische Aegyptologie behauptet, daß die pharaonischen Tempel
mit ihren Linien, Raumbildungen, Plastiken, Inschriften in Korrespondenz mit
dem Rhythmus der Natur standen, der aus den Sternkonstellationen hervorgeht.

Der Tempel wäre daher nach dem wandelnden Vorbild des Himmels
gebaut, mit astronomischen und kosmischen Perioden verknüpft und mit den
Bewegungen der Sterne harmonisiert. Diese Tempel befanden sich in dauernder

Evolution parallel zu den kosmischen Vorgängen; die Steinbauten wurden,
so gewaltig sie auch waren, den Zügen des Himmels angepaßt.

Im Gegensatz zu den bisherigen Vorstellungen diente die Erneuerung der
Tempel nicht der Selbstverherrlichung der Pharaonen, dem königlichen Prunk,
oder was es sonst an Baumotiven im absolutistischen Staate geben mag. Die
Aufgabe des Pharaos war nicht die Verherrlichung des eigenen Selbst, sondern
dessen Korrespondenz in der Geschichte und im Sakralbau mit den Befehlen
des Himmels. Die Bauten der Ahnen wurden nicht ganz zerstört; denn das, was
eine historische, aber nun überwundene kosmische Wesenheit war, wurde in
die Fundamente oder in die Ecken der Tempel eingefügt, so wie eine ältere
Schrift einer neuen einverleibt wird. Die abstrakten Symbole des früheren
Tempels wurden in den neuen mitaufgenommen. So stellt jeder eine geheime
Kommunikation der Zeiten in sich selber dar. Die Geschichte der Tempel ist
nicht als Baugeschichte, sondern als «Natur»geschichte zu lesen (wie man sich
heute ausdrücken würde). Die in- und übereinandergebauten Tempel sind ein
Palimpsest, auf dem die ältere Inschrift nicht gelöscht, sondern gerade bewahrt
wurde. Das Uebereinander ist als ein Nacheinander zu verstehen. Auch die
vielen Inschriften auf den Tempelmauern und Obelisken werden mm nicht
mehr als Versuch eines Herrschers gedeutet, der den früheren durch Ueber-
schreibung seiner Inschriften löschen will, sondern als baulicher Ausdruck
einer kosmisch-vegetativen Evolution. Der Tempel ist als Ganzes eine ins
Konkrete hineingesetzte abstrakte Symbolschrift. Oder wie Pierre Missac in
Critique sagte: «Der ägyptische Tempel ist das Abbild des Himmels.» Der
ägyptische Mensch war nicht prometheisch, hatte er doch keine höhere Absicht,
als sich mit dem Gebot der Natur und des Himmels zu identifizieren. Im Tempel
gibt es daher weder Königsstolz noch ästhetisches Wollen sondern nur Hingabe
an das höchste Gesetz. Von der Farbe des gebrauchten Materials, von diesem
selbst, vom Tag und der Stunde der Neugründung, von der Abstimmung und
der Baurichtung der einzelnen Tempelteüe ist die kosmische Genese der
Dynastie und die Sternstellung einer Epoche abzulesen.

Der ägyptische Tempel war also ein sich entwickelndes, fortschreitendes
Ganzes. Die göttlich-universalen Eigenschaften, die «Neter», verkörperten sich
im königlichen Prinzip und dieses samt jenen in den Sakralbauten. Der
jeweilige Pharao ist die Synthese der göttlich-kosmischen Eigenschaften seiner
Zeit. Die Geschichte einer Dynastie ist die symbolische Transkription der
göttlichen Qualität in die Wirklichkeit. Wandeln sich mit den Dynastien die «Neter»
und die kosmischen Wirklichkeiten, so werden die Tempel umgebaut. So war
der Tempel für den Eingeweihten eine lesbare Schrift. Die göttlichen Qualitäten
werden, durch den Bau, der Substanz des Universums einverleibt: auf der
Erde konkretisiert.

Durch diese von Varille in seinen Schriften und in großen Ausstellungen in
Kairo mit tausenden Objekten belegten Entdeckungen wird unerwartet ein
dunkles Wort des Trismegistos in der Apokalypse des Asklepios aufgeklärt:
«Weißt du denn nicht, Asklepios, daß Aegypten eine Kopie des Himmels ist,
oder besser gesagt, der Ort, an dem sich hier unten alle Bewegungen
übertragen und projizieren, die die Kräfte des Himmels regieren und bewerk-

252



stelligen, oder vielmehr, soll man schon die ganze Wahrheit sagen — unsere
Erde (Aegypten) ist der Tempel des ganzen Weltalls.»

Diskussionen Unter dem unmißverständlichen Titel Is Freud up to date?
über Freud vereinigte die 892. Rundfunkdiskussion der Universität Chicago,

wiedergegeben in Round Table (681), zwei Psychoanalytiker
der Yale University, John Dollard und Ernst Kris, unter dem Vorsitz des
oppositionellen Soziologen William F. Ogburn zu einer Aussprache, die Freuds Stellung

in der heutigen Welt mit größter Entschiedenheit bejahte. Einleitend
stellte Ogburn fest, daß der Einfluß von Freud fast ohnegleichen sei und nur
mit dem von Marx und Darwin in Parallele gesetzt werden könne. Nach Dollard
hat Freud die alte Vorstellung eines nur vernunftgemäßen Verhaltens des
Menschen entthront. Die Zentralideen von Freud stehen nicht bloß auf der Höhe
unserer Zeit, sondern sind ihr noch immer weit voraus. Sie haben sich
zumindest auch deshalb so außerordentlich bewährt, weil Freud, wie Ernst Kris
bemerkte, während seines Lebens seine Anschauungen in vielen wichtigen
Fragen so stark modifizierte, daß nichts, was seit seinem Tode seiner Lehre
hinzugefügt wurde, seine Doktrin mehr gewandelt habe, als er selbst es schon
getan hatte. Kris unterscheidet zwischen derWissenschaft derPsychoanalyse und
den persönlichen Spekulationen Freuds über Leben und Religion, die man in
der Diskussion über Freuds Stellung in der modernen Psychotherapie beiseite
lassen könne. Die von Freud theoretisch und praktisch festgestellten Fakten sind
bisher in hohem Maße bestätigt worden, doch glaubt Dollard, daß gewisse
Teile von Freuds Darstellungen heute methodisch neu zusammengefaßt und
umgestaltet werden könnten. Im übrigen haben gerade die Erfahrungen im
letzten Krieg eine Fülle neuer Zusammenhänge über den Ausbruch der Neurose

ergeben, doch gehöre auch zum Studium der Kriegsneurosen die
Erforschung der Individualgeschichte. Schließlich wurde noch in der Diskussion
die revolutionäre Bedeutimg von Freud für die Kindererziehung gewürdigt
und bemerkt, daß Amerika auf diesem Gebiet seit langem führend ist, weil es
sich seiner Erkenntnisse bediene. Nur durch dauernde Weiterführung von
Theorie und Praxis wird man einmal zu einer Präventivbehandlung kommen.

Die Opposition religiöser Kreise gegen die Psychoanalyse veranlaßte Dr. Karl
Menninger im theologischen Seminar der Universität Chicago in mehreren
Vorlesungen die religiösen Einwände gegen die Psychoanalyse zu bekämpfen.
Eine seiner Vorlesungen beschließt das erwähnte Heft von Round Table. Nach
seiner Ansicht kostet der religiöse und moralistische Widerstand amerikanischer

Gesellschaftsschichten gegen die Psychoanalyse Milliarden Dollars; denn
die Zahl der unter kirchlichem Einfluß noch unbehandelten Kranken ist enorm.
Der Priester will die Formung des Menschen nicht aus der Hand geben und
mißtraut der Umgestaltung des Patienten durch den Analytiker. Auch in Life
Today (Dezember 1950) hat Louis Perry Jones durch eine Aufstellung von acht
Verboten, an die sich der Analytiker zu halten habe, beruhigend zu wirken
gesucht. Durch eine gründliche Unterscheidung zwischen echtem und
neurotischem Schuldgefühl sucht Menninger die Kirchen davon zu überzeugen,
daß die Analyse den Patienten nicht demoralisiert, sondern daß ihr ein
religiös-moralischer Glaube zugrunde liegt. Aehnliches hat übrigens ein
religiöser Seelenarzt wie der Genfer Paul Tournier in seinen Werken über die
Freudschen Analysen anerkannt.

Den Zusammenhängen zwischen Religion und Psychoanalyse geht Irving
Kristol, Redaktor des Commentary, in einer längeren, wohldurchdachten Studie

253



im Monat (32) nach. Je nach den Konfessionen gehen die Meinungen über
Freud weit auseinander. Rabbi Joshua Loth Liebman feierte in seinem Buch
Peace of Mind die Entdeckung des Unterbewußtseins als die allerjüngste
Offenbarung des Göttlichen, während die katholische Gegenschrift Peace of Soul
von Monsignore Fulton J. Sheen den Unrat des Unbewußten verdammt, die
Psychoanalyse aber in die katholische Hierarchie aufnehmen möchte. Natürlich
beunruhigt den katholischen Autor die «falsche Betonung der Sexualanalyse
durch Freud», deren Richtigkeit übrigens in der oben besprochenen Round
Table-Diskussion von beiden Hauptrednern ausdrücklich anerkannt wurde.
Der katholische Reformator Freuds will Schuldgefühl und Angst als positive,
religiöse Werte erhalten, als «Gnaden» erkennen, als die «Begnadigte Angst»
Bernanos, und den Einfluß der Religion auf die geistige Gesundung
wiederherstellen. Der Gegensatz von Liebman und Fulton erinnert mich an das Bonmot,

das Arthur Holitscher von 25 Jahren aus Amerika heimbrachte, wo man
damals die Psychoanalyse als Jewish Science im Gegensatz zur Christian Science
bezeichnete.

Kristol widersetzt sich dem revisionistischen Freudismus und zeigt den
MetaPsychologen Freud schon in seinen Urwerken, in denen auch der Mythiker
schon ganz enthalten war. Die von vielen heutigen Psychoanalytikern nicht
akzeptierte Entwicklung Freuds zum religiösen Philosophen, der in der
Auseinandersetzung zwischen Lebens- und Todesinstinkten eine Lösung suchte,
zeigt zwar Freud auf der Abkehr von unseren Religionen, aber auch auf der
Suche nach einer neuen religiösen Substanz; denn was ist die Geschichte des
ermordeten Urvaters anderes als der physiologisch modernisierte Mythos vom
Sündenfall, dessen ewige Allgegenwart Freud mit der List des erblichen Mythos
erklärt. Und sein Glaube, daß das Lebende zu dem «alten Ausgangszustand...
wieder zurückstrebt», entspricht er nicht dem Glauben an das wiederkehrende
Paradies, ist er nicht ein Erlösungsglaube? Kristol weist darauf hin, daß Freud
dem von Nietzsche verbreiteten Gerücht folgte, daß Gott tot sei; (richtiger
hieße es, dem von Hegel und Heine ausgestreuten, von Nietzsche übernommenen

Gerücht, das Heine zuletzt dementierte). Aber Freuds Pessimismus in
bezug auf die Möglichkeit, menschliche Existenz und die eigene Lehre in ein
lebensfähiges Ganzes zusammenzubringen, erinnert an die Schwierigkeit von
Marx, den dritten Teil des «Kapital» zu beendigen. Beide Verzögerungen
zeigen, wie undogmatisch diese beiden gewissenhaften Denker in ihrem
Schaffen gewesen sind.

Zur Sorge der Kirche, die Kundschaft des Beichtstuhls an das Sopha der
Psychoanalyse zu verlieren, fand ich in der Revue de Paris (4) eine charmantwahre

Anektdote, die ich in diesem Kapitel der Diskussionen endlich anbringen
kann. Prinzessin Bibesco schildert den Abbé Mugnier, der nach diesem Kriege
gestorben ist, als großen, strengen, liebenswürdig-geistesgegenwärtigen Christen.

Er verkehrte in den Salons der Literatur, wo man ihm gern dogmatische
Fallen stellte, um zu sehen mit wieviel Esprit er sich herauswand. In einem
Salon, in dem die kultiviertesten Aerzte verkehrten, deren Werk, wie er sagte,
vom Geist des Christus Thaumaturgos beseelt sei, sagte ihm einmal ein
Psychoanalytiker:

«Haben Sie noch nicht bemerkt, Abbé, daß die Frauen nicht mehr zu Ihnen
kommen, um zu beichten? Sie lassen sich jetzt lieber von uns analysieren.»

«Das ist möglich», antwortete Abbé Mugnier, «aber wir können etwas, was
Sie nicht können ...»

«Und das wäre?»
«Wir können verzeihen.»

254



Alt-Heidelberg Als bei der Berliner Generalprobe dieses Theaterstück noch
keinen Titel hatte, schlug ein Schauspieler «Alt-Heidelberg»

vor. Der große Theaterpraktikus Paul Lindau nahm ihn ohne weiteres an;
«denn», sagte er, «für die zwei Aufführungen, die das Stück haben wird, genügt
er.» Er genügt auch, um kurz auf die besonders schöne Heidelberg-Nummer
des Literarischen Deutschlands (14) zu verweisen, das der heutigen Generation

ein verehrungswürdiges Alt-Heidelberg enthüllt. Verehrungswürdig,
weil es damals eine Jugend gab, die verehren konnte, und zwar die Unbekannten,

die Erfolglosen, die Geistigen, die Machtlosen. Welch ein Absturz in
40 Jahren! Zum 20. Todestag von Friedrich Gundolf leitet Andreas Bauer die
Ausgabe mit einem Gedenkartikel ein, der dem genialen Literarhistoriker, dem
hervorragenden Lehrer, dem Ringenden um die Einheit von Werk und Person
liebevoll gerecht wird. Sein Weg von «Gefolgschaft und Jüngertum» bis zum
Mahner gegen die «Rebarbarisierung» in souveräner Einsamkeit zeigt Gundolf,
wie Dilthey ihn einst sah, der «wie von Bergen in ein gelobtes Land» blicken
ließ. Den Heidelberger Freundeskreis auf Stift Neuburg schildert Alexander
von Bernus im bestrickenden Goldglanz alter, unnennbarer Tage. Das Leben
in Heidelberg wurde von George und Mombert, Wolfskehl und vielen anderen
ständigen Stiftsbesuchern wunderbar vergeistigt. Welch rührend-große Szene,
wie George bei seinem ersten Besuch des Stifts auf der Schwelle mit Brot und
Salz empfangen wurde. Bernus rückt heute etwas von George ab, er sieht ihn
mehr als verstorbenen Cäsaren denn als wirkenden Dichter, und stellt
Hofmannsthal und Rilke an seine Stelle. Ob zu Recht? Ich glaube, die Mängel
Georges sind leichter erkennbar als die Rilkes, für die sich auch einmal die
Ohren öffnen werden. — Es folgen noch schöne Erinnerungen von Richard
Benz an Mombert und ein Artikel von Heinz Ohff über Heidelberg als Verlagsstadt,

in der vor allem Lambert Schneider seine eigene Persönlichkeit mit dem
Fluidum und der humanen Tradition der Stadt zu einer neuen Verlagsschöpfung

zu vereinigen wußte.

Zwei In dem Diskussionsbeitrag über die russische Realität (im Mai-
Nachträge Heft) zitierte ich aus der von abgesprungenen russischen Bolsche-

wisten publizierten Réalité Russe die Geschichte einer Papierfabrik
aus dem Rußland «hinter dem Strome», in der das fabrizierte Papier, auf das
Zeitungen und Verlage warten, verbrannt wird, weil es keine Depots zur
Verlagerung gibt. Welche Verwirrung außerdem in der Fabrik herrschte, kann
man in diesem Bulletin selber nachlesen. Vier Monate nach der Veröffentlichung
dieses Berichts in der Literaturnaja Gazeta bestätigten die betroffenen Personen
die Richtigkeit der Darstellung, das heißt: weitere vier Monate herrschte in
der Fabrik das Chaos und verfaulte das weiterproduzierte Papier auf dem
Kohlenlager; eine Anzahl höherer Funktionäre wurden entlassen, aber der
Fabrikarbeiter Kossienko, der die Zustände enthüllt hatte und deshalb
entlassen worden war, wurde trotz der Richtigkeit seiner Angaben an seinem alten
Arbeitsplatz nicht wieder aufgenommen.

Die Diskussion What's Wrong with the Nobel Prize in der Universitätszeitschrift

Books Abroad, über die ich im Juni-Heft berichtet habe, wird in der
Sommerausgabe fortgesetzt. In den acht neuen Erklärungen werden wenige
wichtige Namen genannt, die man nicht schon im Frühjahrsheft als berufenere
Preisträger vorgeschlagen hätte. Wiederholt wird die unfaire Behandlung von
Rußland und Spanien gerügt. Das Schicksal der spanischen Literatur seit 1900

wurde durch das Verhalten des Richterkollegiums unheilvoll bestimmt. Auch

255



Südamerika besaß in Rubén Dario und Alfonso Reyes preiswürdige Autoren.
Die Mißachtung der Lyrik kam in der Behandlung von Valéry, George, Rilke,
Claudel, Lorca, Majakowskij zum Ausdruck. Auch die Regel des Länderturnus
wird angegriffen. Es soll der Beste den Preis erhalten ohne Berücksichtigung
der nationalen Statistik. Die politische Haltung des Komitees beschattet die
literarische. Daß ein maßgebender schwedischer Literarhistoriker im eigenen
Lande als nazophil bekannt ist, wurde aber noch nicht erwähnt. Vielleicht
erklärt das vermeintliche Unterlassungssünden, die als Absichten verständlicher
sind. Die Rundfrage wurde in vielen Ländern diskutiert (auch in der Schweiz,
nach dem ersten Referat an dieser Stelle) und erweist sich als Bedürfnis. Es
wäre angebracht, auch einmal die Praxis bei der Verteilung des
Friedensnobelpreises zu durchleuchten. Es würde sich zeigen, daß vor allem Persönlichkeiten

ausgezeichnet wurden, deren Wirken dem Foreign Office ein
Wohlgefallen war.

Kurze Die Hinrichtung des Negers Willie Mac Gee in Staate Mississippi
Chronik wegen Vergewaltigung einer Weißen, die im Laufe einer fünfjährigen

Gerichtsfarce niemals als Zeugin vor Gericht erschien, gibt Thierry
Maulnier in der Table Ronde (42) Gelegenheit zu einer hinreißenden und
rücksichtslosen Anklage gegen die Weltmoral, die solches nicht verhindern kann,
und gegen den bolschewistischen Amoralismus, der sich seiner Justizmorde mit
Fanfaren rühmt. Die Gegenüberstellung des Unrechts, das in unserer Welt
ausgeschrien werden darf, zu dem, das der Bolschewismus als Prinzip erklärt,
bildet den Inhalt dieses ungewöhnlichen Pamphlets über das schlechte
Gewissen, das wir uns leisten dürfen, und das gute, das man drüben hat. — Im
dritten Jahrgang veröffentlicht UNESCO eine bibliographische Zeitschrift
Fundamental Education Abstracts, die eine Beschreibung von Informationsmaterial
der ganzen Welt periodisch wiedergibt. Die Bücher sind nach Ländern geordnet
und behandeln hauptsächlich die Ausbildung von Erwachsenen im Beruf, die
Schulung von Analphabeten usw. — Für das Französische als Weltsprache, vor
allem als europäische Sprache, setzt sich in der Oesterreichischen Furche (31)
entschieden Prof. Helmut A. Fiechtner ein. — Auch The Modern Quarterly hat
eine Diskussion über den Nobel-Preis eröffnet. Felix Stössinger

256


	Kleine Rundschau

