
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 4

Artikel: Aberglaube und Wahn

Autor: Wyrsch, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ABERGLAUBE UND WAHN

Von Jakob Wyrsch

Aberglaube und Wahn sind zwei Worte, die man so leichthin
nebeneinanderstellt, und doch haben sie — um den Schluß dieses
Aufsatzes gleich an den Anfang zu stellen — miteinander nichts zu
tun, ja sie bezeichnen etwas geradezu Entgegengesetztes.

Was ist Aberglaube? Hört man die Frage, so meint man, man
könne die Antwort nur so aus dem Handgelenk hinwerfen; denn
wir sind uns ja alle sofort im klaren, wann etwas, das wir und
andere tun oder lassen, aus abergläubischen Gründen geschieht.
Aber man versuche nun in einem Satz zu sagen, was der Aberglaube
begrifflich ist! Ich fürchte, keiner von uns könnte dies, selbst wenn
wir uns Bedenkzeit ausbedingen und nicht aus dem Handgelenk
reden. Und wir müssen uns ob dieses Unvermögens nicht einmal
schämen; denn schlagen wir die Bücher auf, so werden wir auch
nicht eines Bessern belehrt.

Fragen wir den Dänen Alfred Lehmann, der um 1900 herum ein
dickes Buch «Aberglaube und Zauberei» schrieb, das dann, übersetzt,

mehrfach neu aufgelegt wurde und weit verbreitet war:
«Aberglaube ist jede allgemeine Annahme, die entweder keine
Berechtigung in einer bestimmten Religion hat oder im Widerstreit
steht mit der wissenschaftlichen Auffassung einer bestimmten Zeit
von der Natur». Das hört sich ganz wohl an, aber ist nun nach
diesem Satz die Astrologie heutzutage ein Aberglaube oder nicht? Je
nachdem, an wen wir uns wenden, werden wir ganz verschiedene
Antworten erhalten.

Oder suchen wir die Definition in dem vielbändigen «Handbuch
des deutschen Aberglaubens». Da belehrt uns Eduard Hoffmann-
Krayer, also auch einer, der sich seiner Lebtag mit diesen Dingen
beschäftigt hat: «Aberglaube ist der Glaube an die Wirkung und
Wahrnehmung naturgesetzlich unerklärter Kräfte, soweit dieser
nicht in der Religionslehre selbst begründet ist.» Er bemerkt aber
selbst, der Satz sei nicht befriedigend, und tatsächlich, wie viele
Wirkungen erleben und sehen wir täglich, von denen wir nicht genau
wissen, von was sie eigentlich Wirkungen sind, von denen wir nur
wissen, wie die Vorgänge verlaufen. Sind also, zwei ganz verschiedene

Beispiele, Elektrizität und Hypnose darum Aberglaube?

205



Kurz, den Begriff Aberglaube wird man nicht so leicht mit einem
runden Satz umschreiben können. Und dabei handelt es sich doch
um ein alteingesessenes deutsches Wort. Im 12. Jahrhundert, also
lange vor der Gründung der Eidgenossenschaft, kommt es in einer
Randnote zum «Hohen Lied» zum erstenmal vor, und sogar dem
alemannischen Sprachkreis gehört es vermutlich an wie andere
ähnliche Wortbildungen, zum Beispiel Aberlist, Aberwitz!

Fragen wir uns aber, welche Meinungen oder Wahrnehmungen
oder Handlungen abergläubisch seien, dann wird die Sache sofort
anders. Darüber sind wir uns sofort im klaren: der Bauer, der an
Stelle des gebrochenen Beins seiner Ziege ein ungebrochenes Stuhlbein

verbindet und davon Heilung am unverbundenen Bein seines
Tiers erwartet, ist abergläubisch. Desgleichen ist es die Hausfrau,
die zum Pflanzen ihrer Bohnen den Bonifaziustag auswählt, weil
die Alliteration so verheißungsvoll zusammenklingt. Wer seine
Warze am Finger bespricht, damit sie verschwinde, ist es ebenfalls
— trotzdem, nebenbei gesagt, die Warze gelegentlich dann tatsächlich

sich in Nichts auflöst. Wer ein Astloch in seiner Bretterbude
verstopft, damit das Toggeli nicht ein- und ausschlüpfen kann, wer
das Bild seines vermeintlichen oder wirklichen Feindes mit der
Nadel durchbohrt, um ihn in Wirklichkeit zu verletzen, wer die
Irrlichter als arme Seelen verkennt, wer sein Unglück einer
Behexung zuschreibt und noch viel anderes mehr, was jeder aus
Sagen und aus Volksgebräuchen ergänzen mag, alle diese Meinungen

und Handlungen sind abergläubisch.
Aber lassen wir die Sagen und Gebräuche; denn wenn wir in

diesem Zusammenhang von ihnen sprechen, geschieht es meist mit
dem überheblichen Bewußtsein, wir hätten es doch viel weiter
gebracht. Haben wir dies wirklich? Ach, nur die Formen haben sich
gewandelt. Aber noch immer spukt die Zahl 13 in unsern
aufgeklärten Städten und in den Korridoren unserer berühmtesten
Hotels. Der Freitag ist auch bei gebildeten Leuten ein unheilverheißender

Tag. Der Automobilist will nicht auf seine Maskotte, richtig

gesagt, auf das Amulett verzichten. Der Engländer hat sein touch
wood und springt, bevor er den Schrägen besteigt, verzweifelt im
Operationssaal herum, wo ihm anstatt des ersehnten Stückes Holz
immer nur Glas und Stahl und Kacheln entgegenstarren. Der
Skifahrer will, daß man ihm Hals- und Beinbruch wünscht. Der Schauspieler

vergißt in der Aufregung vor der Premiere auf keinen Fall
sein Toi-toi. Und nun sage ich etwas beinahe Unverschämtes, aber
ich kann es nicht unterdrücken: der ungeheure Zulauf, den die
allgemeinverständlichen psychologischen Vorträge heutzutage finden,
ist nicht nur ein Anzeichen der psychologischen Wißbegier, sondern

206



dahinter versteckt sich oft die stille Hoffnung, aus den Handlinien,
aus der Form des Gesichts, aus der Schrift, aus irgendeinem Test
seinen Mitmenschen mit einem Schlage, so wie er ist, nackt und
bloß, erkennen zu lernen und damit gleichsam in die Hand zu
bekommen und zu beherrschen in ähnlicher Weise, wie primitivere
Leute ihre Feinde selbst in der Hand zu haben glauben, wenn sie ein
Bild von ihnen besitzen — also ein nicht so recht bewußter oder
nicht eingestandener Aberglaube. Und steckt vielleicht nicht hinter
dem altmodischen und so wissenschaftsfreundlichen Sprichwort:
«Wissen ist Macht», ein Stückchen Aberglaube? Wissen ist nämlich
Wissen und nichts anderes, und es kann bloß einem, der schon
mächtig ist, dienlich sein, daß er auch etwas weiß.

Was sticht nun aus diesen wahllos herausgegriffenen Beispielen,
die sich noch ins Unzählige vermehren ließen, als Gemeinsames
hervor? Eine Definition wollen wir nicht mehr versuchen, aber es
scheint mir, etwas fällt an diesen abergläubischen Meinungen doch
durchwegs auf, was im religiösen Glauben auf der einen Seite und
im wissenschaftlichen Erkennen auf der andern Seite anders ist. Es
ist die objektive Allmacht, welche vom Abergläubischen den
Zeichen, den Zahlen, den Worten, den Gesten, bestimmten Räumen
oder bestimmten Zeiten zugeschrieben wird. In der Religion
haben die Zeichen zwar auch einen Sinn, aber nicht an sich und
für sich, sondern weil sie Symbol sind für etwas, das sie übersteigt,
nämlich das Transzendente. Sie versinnbilden das Göttliche oder
das Heilige oder das Teuflische, und darum sind sie dem Gläubigen
nicht gleichgültig. Aber von sich aus haben sie keine Macht. Erst
wenn man einen religiösen Gehalt intendiert, wird das gleichseitige
Dreieck bedeutungsvoll und zum Sinnbild der Dreifaltigkeit, und
zwei rechtwinklig übereinandergelegte gerade Linien werden zum
Kreuz. Aber wenn dieser religiöse Gehalt nicht intendiert wird,
dann sind sie sofort sinnentleert und bloße geometrische Gebilde.
Dann sind sie das, was die Zahl, die Zeit, das Wort, der Raum für
die Wissenschaft sind, nämlich Orientierungsmerkmale, Fixpunkte
einer homogenen Zeit und eines homogenen Raumes ohne jede auch
nur sinnbildliche Kraft, leere Worte, flatus vocis, bloßes Lautgeklingel,

zur gegenseitigenVerständigung nach Uebereinkunft geschaffen.
Aber der Abergläubische kennt nicht bloß Symbole und

Orientierungsmerkmale. Die Dreizehn ist nicht ein Sinnbild des Unglücks,
sondern sie ist die Unglückszahl, also das Unglück selbst. Wenn ich
den Namen weiß oder gar ein Bild des Feindes in meinen Händen
habe, so habe ich nicht ein Wortgeklingel und ein Abbild kennengelernt,

sondern im Namen und im Bild habe ich meinen Feind
selbst in der Hand, und mag er auch leiblich stundenweit entfernt

207



sein. Die Maskotte im Auto ist kein Sinnbild für gute Fahrt, sondern
sie macht, sie verbürgt die gute Fahrt. Das Wort, die Zahl, der Tag,
die Geste haben eine objektive Gewalt im Guten und im Bösen, für
Nähe und für Ferne, für das Jetzt und für die Zukunft, wenn es

nur das richtige Wort, die richtige Zahl, der richtige Tag, die richtige

Geste ist. In allem Aberglauben treffen wir immer wieder, bald
offen und bald versteckt, auf diese magischen oder zauberischen
Gewalten, die in den Dingen selbst, das Wort im weitesten Sinne
verstanden, liegen; denn behexen oder bezaubern kann ja nur, wer
das rechte Wort oder die rechte Geste kennt.

Geschieht es vielleicht darum, daß der Aberglaube so beliebt und
verbreitet ist, weil wir so gerne den geduldigen Dingen zuschieben,
was wir als Wunsch oder auch als Schuld in uns tragen? Die
Antwort wollen wir noch etwas aufsparen, denn was vom Wahn zu
sagen ist, wird uns zu dieser Frage zurückführen. Nur das eine
wollen wir festhalten, daß der Aberglaube verbreitet ist, ja daß er
eine allgemein menschliche Verhaltensweise darstellt. Ach, es hilft
uns gar nichts, daß wir auf die sogenannten Primitiven und auf die
Eingeborenen ferner Länder mit ihrem plumpen und offen zur
Schau getragenen Aberglauben und Zauberglauben hochmütig
herabsehen. Wir müssen uns und unsere Gewohnheiten, unsere
Hoffnungen und Befürchtungen nur genau ins Auge fassen, und
dann werden wir sehen, daß auch wir Ahnungen haben, auf
Vorbedeutungen achten, Sicherungen treffen, die nichts mit Religion
und nichts mit Naturwissenschaft zu tun haben, sondern ganz
einfach abergläubische Anwandlungen sind. Freilich, wir tun es spielerisch,

wir tarnen es hinter Selbstironie, wir machen uns selber
darüber lustig. Aber wir tun es doch, und wer behauptet, daß er gar
keine solchen Anwandlungen habe, von dem darf man ruhig
vermuten, daß er sich selbst schlecht kenne.

Zu schämen brauchen wir uns deswegen nicht, denn — und nun
stelle ich eine Behauptung auf, bei der man sich vielleicht fragt, ob
ich selbst nicht ganz gescheit sei—gerade dieses bißchen Aberglaube,
das wir verschämt mit uns herumtragen, dieses bißchen Aberglaube,
zu dem wir auch noch fähig sind, ist ein Anzeichen dafür, daß es
mit unserer geistigen Gesundheit nicht so ganz schlimm bestellt ist.
Denn wer vor Aberglauben gefeit ist, ist zwar nicht der Geisteskranke

schlechthin, denn wir müßten da sehr vieles auseinanderhalten,

aber sicher ist zum Aberglauben nicht mehr fähig, wer im
Wahne lebt. Der Wahnkranke ist völlig vorurteilslos für alles, was
nach bloßem Aberglauben aussieht. Darüber hat mich eine Kranke
selbst belehrt. An einem regnerischen Sonntagnachmittag, wo es
auch in Irrenanstalten langweilig zu sein pflegt, machte ich so im

208



Vorbeigehen auf einer Abteilung zum Jux mit einem herumliegenden

Ring einige Pendelversuche. Selbstverständlich war der Pendel
gehorsam und zeigte alles an, was ich wollte, so daß ein Teil der
Zuschauer höchst erbaut war. Aber eine Kranke, die völlig in einer
wahnhaft verfälschten Welt lebt, in einer Welt voll geheimer
Einflüsse und unsichtbarer Mächte, brach in schallendes Gelächter aus
und rief: «Aber Sie sind jetzt dumm! Dies ist doch ganz gewöhnlicher

Aberglaube!»
Nun wird man selbstverständlich viele Einwände gegen das

zuletzt Gesagte bereithalten. Eine Anzahl der Einwände rührt wohl
daher, daß Aberglaube und Wahn begrifflich nicht auseinandergehalten

werden, und diese Vermengung ist verzeihhch, hat man
doch jahrhundertelang immer vom Hexenwahn gesprochen, anstatt,
wie es begrifflich richtig wäre, vom Hexenaberglauben. Diese
Einwände erledigen sich dann von selbst, wenn wir auf die lebens-
geschichtliche Bedeutung des Wahns zu sprechen kommen. Schwerer

wiegen die andern Einwürfe, die von sachverständiger Seite
erfolgen dürften, daß nämlich im Wahninhalt auch viele abergläubische

Meinungen und Praktiken erscheinen würden.
Zweifellos kommt dies vor, aber immerhin nicht so häufig, wie

man meinen könnte. Freilich gibt es unter den spätem
Geisteskranken auch abergläubische Leute, und in frühern Jahrzehnten
habe ich es noch erlebt, daß gelegentlich ein Kranker den «Geistlichen

Schild», jenes verworrene Büchlein aus Reutlingen, das in
holder Mischung harmlose Gebete und Zaubersprüche enthielt, mit
in die Anstalt brachte. Heute geschieht dies nicht mehr, aber dafür
haben sich dann die entsprechenden Patienten in gesunden Tagen
mit Astrologie, mit Chiromantie, mit Phrenologie, und leider ach,
mit falsch verstandener Psychologie abgegeben. Allein sie sind
angesichts der weiten Verbreitung des Aberglaubens selten. Und gehen
wir von der entgegengesetzten Seite aus und nehmen wir die drei*
Bände zur Hand, in denen der Altdorfer Spitalpfarrer Josef Müller
in mehr als tausendsechshundert Erzählungen und Varianten alle
möglichen abergläubischen Meinungen und Geschichten so getreulich

seinen Gewährsmännern dem Munde nacherzählt, so daß man
diese Gewährsmänner, Mann oder Weib, alt oder jung, gescheit oder
dumm, schlau oder einfältig, geschult oder ungeschult, leibhaftig
vor sich zu sehen glaubt — in diesen drei Bänden habe ich keine
Erzählung gefunden, bei der ich hätte sagen können: dies ist nun
ein Wahnkranker, dies ist ein wahnhaftes Erlebnis.

Hören wir aber jene Wahnkranken, bei denen Abergläubisches in
den Wahn eingebettet ist, so vernehmen wir etwa von einem jungen
Mädchen aus einer abgelegenen Gegend, wo der Hexenaberglaube

14 209



offenbar noch lebendig ist, es sei behext. Damit meint es aber nicht
das gleiche, was der landläufige Aberglaube unter dem Behextsein
versteht, sondern es meint jenen uneinfühlbaren schizophrenen
Zustand, in dem der Kranke sich nicht mehr als Herr über seine
Wahrnehmungen, über sein Denken, sein Fühlen erlebt, sondern wo es

in ihm denkt, fühlt und ihn treibt — also einen Zustand, den andere
Patienten gerne mit Bestrahltsein oder Hypnotisiertsein zu bezeichnen

und verständlich zu machen suchen. Und fragt man es, von wem
es denn behext sei, so weiß es nichts mehr zu sagen, und sucht sogar
den Grund dafür in seinen Sünden — es war zwar keine große
Sünderin, aber einigen Grund zu Gewissensbissen hatte es schon, wie
wir alle —, und wegen dieser Sünden wird es nun bei lebendigem
Leibe von Würmern gefressen. Damit sind wir ganz aus dem
Umkreis des Hexenaberglaubens herausgeraten. Das Wörtchen behext
mußte also nur herhalten, weil die Kranke in ihrer Sprachnot
keinen Ausdruck für den eigenartigen schizophrenen Erlebniszustand

zur Verfügung hatte. Es spielt also hier fast die gleiche
Rolle, wie wenn wir uns mit der Tücke des Objekts abplagen und
schimpfen, es sei doch wie verhext.

Oder ein anderes Beispiel, wo der Aberglaube schon eine
größere Rolle spielt. Ein Arbeiter fühlt sich auch wie hypnotisiert oder
sogar wie verhext — beides seine eigenen Ausdrücke —, und aus
verschiedenen Aeußerungen weiß er auch, woher das etwa kommen
könnte, nämlich von einer Nachbarsfamilie, und diese Familie kann
es nur darum, weil sie etwas besitzt, was selten ist, was ein profaner
Mensch nur vom Hörensagen kennt, nämlich das sechste Buch
Moses. Also am Ende vielleicht bloßer Aberglauben und keine
Geisteskrankheit? Aber fragen wir weiter, so ist zu vernehmen,
daß es eigentlich nicht die Familie als solche ist, von der die
Beeinflussung ausgeht, sondern es ist die Frau, und vor ihr hat er
einmal, als sie beide in früherer Zeit gemeinsam arbeiteten und die
Frau ihn nun anredete, so ein eigentümliches Angstgefühl verspürt,
und später hat er aus irgendwelchen Sätzen, die jene Frau äußerte,
allerlei herausgehört, und dann gab es bald einmal richtige Stimmen

und alle Erlebnisse schlössen sich nun zum Wahn zusammen
und erst nachträglich hat unser Kranker sich dann auf den
Volksaberglauben vom sechsten Buch Moses besonnen, und als echtes
Kind des kausalitätsbedürftigen 20. Jahrhunderts findet er nun
darin die Ursache seines Beeinflussungswahns, wie andere Patienten

sie in der Elektrizität, in den Erdstrahlen oder im Radio finden.
Oder ein drittes Beispiel: wenn ein Handlanger, ein kinderloser

Witwer, der allein in einem Zimmer eines städtischen Mietshauses
wohnt und in einem Alter steht, in dem ihn niemand mehr gerne

210



anstellt, uns erzählt, er habe sechs Zauberbuchstaben herausgefunden:

F S E A B D, die ersten zwei von schwächerer, die letzten vier
von stärkerer Gewalt, und wenn er diese Buchstaben vor sich
hersage, so könne er machen, daß einer, der im Wirtshaus gerade ein
Glas Wein zum Munde führen will, es nicht kann; das Glas wird ihm
weggezogen. Und noch mehr, er kann Leute bannen, " kann sie
«b'stellen», wenn er sich mit dem Rücken gegen sie aufstellt und
die sechs Buchstaben spricht. Ist dies nicht einfach Aberglauben,
eine animistische Zauberei? Aber auch hier erfahren wir noch vieles
dazu, wenn wir geduldig fragen: nur er hat die Macht mit diesen
sechs Buchstaben, andere haben sie nicht. Er hat dies herausgefunden,

wie er auch anderes erfunden hat, zum Beispiel ein Mikrophon,
das zu ihm spricht und ihm verrät, wo überall in den Voralpen noch
Kohle verborgen ist, und sogar Gold gibt es dort und vor allem das
gefährliche Meersalz, das dann ins Gras und in die Frucht aus dem
Boden heraufsteigt und damit in die Nahrung kommt und Mensch
und Tier vergiftet und Ursache aller Krankheiten ist. Und
verheiraten kann er sich durchs Mikrophon, nicht nur mit einer,
sondern mit jeder, mit der er will, er braucht nicht zu werben, er muß
nur «Treu und Eid» sagen, und dann hat er sie. Dies alles kann
und hört unser ältlicher Handlanger, um den sich niemand mehr
kümmert, dem es zeitlebens hundsmiserabel gegangen ist, dem Frau
und Kinder weggestorben sind und dem man es sehr übel verdacht
hat, wenn er gelegentlich Trost im Glase suchte. Dies alles kann
und hört er, aber nur er und niemand anders, und damit bringt ihm
der Wahn zurück — der Aberglaube liefert bloß einen Teil der
Requisiten —, was ihm das Leben versagt hat.

So ist es bei unsern Wahnkranken in der Schweiz, und zwar zu
Stadt und zu Lande. Und bei unsern Nachbarn im deutschen
Sprachgebiet ist es nicht anders. Die Schwarzwälder gelten seit
jeher als besonders abergläubisch, und es gibt dort auch Gegenden
und Täler, wo dies begreiflich ist. Nun hat der vor kurzem
verstorbene Kurt Beringer in Freiburg i. Br. einmal bei seinen Kranken
nach den Formen des Aberglaubens im Schwarzwald gesucht. In
ganz ähnlicher Weise wie hierzulande stößt er auf animistischen
Aberglauben, besonders Hexen und Bannen, während magische
Gesten — ich folge hier den von Eduard Renner herausgearbeiteten
Begriffen — seltener zu sein scheinen, seltener als hier, wo wir sie
doch gelegentlich finden. Doch alles ist bloßes Requisit und
Schablone und macht nicht den Wahn aus.

Aber mit all den Beispielen, die ich erzählte, ist ja noch nicht
dargetan, wieso denn zwischen Aberglaube und Wahn ein grundsätzlicher

Unterschied sein soll, sondern bisher wissen wir nur, daß

211



abergläubische Meinungen im Wahn selten sind und nur als
feststehende Schablonen zum Ausbau des Wahns etwa benützt werden.
Aber wieso haben diese abergläubischen Meinungen innerhalb des
Wahns nicht die gleiche Bedeutung, wie innerhalb des
geistesgesunden Seelenlebens? Anstatt nun gleich mit theoretischen
Ableitungen und Erwägungen zu beginnen, sei wiederum zuerst die
Frage am lebenden Modell überprüft. Aber diesmal können wir
nicht mehr, wie bis anhin, uns mit kurzen Beispielen behelfen,
sondern nun muß ich weiter ausholen und um Aufmerksamkeit gleich
für eine ganze Krankengeschichte bitten.

Es handelt sich um eine Patientin aus städtischen Verhältnissen,
die etwa Mitte der vierziger Lebensjahre erkrankt ist. Ihr Vater
war ein ehrgeiziger Politiker, der nach Art vieler egoistischer Streber

die Familie vernachlässigte und nach dem frühen Tod seiner
Frau ganz einfach die Kinder ins Waisenhaus brachte und selbst
ins Ausland verschwand. Unsere Patientin war intelligent, hübsch
und ehrgeizig; sie liebte es, zu schwärmen; las viel zusammen und
versuchte sich selbst in Versen, die, nebenbei gesagt, zwar keine
große Kunst, aber besser als viele andere, auch gedruckte, waren.
Es gingen aber von Anfang an nicht alle Hoffnungen in Erfüllung.
Der erste Geliebte fiel im Ersten Weltkrieg. Sie heiratete dann
später einen Bäcker, und das erste Geschäft ging zwar gut, denn
sie verstand sich auch darauf, aber der ungeschickte Mann
verkaufte es eines Tages, ohne sich mit ihr zu beraten, und erwarb,
wieder ohne ihr Wissen, an einem andern Ort ein größeres Haus
und Geschäft. Es kam, wie unsere Patientin es voraussah: das
Geschäft ging schlecht, die Ersparnisse gingen drauf, der Niedergang
war da, es kam zum Konkurs, in der Familie herrschte Streit, es

verging kein Tag ohne Tränen. Der Mann mußte handlangem gehen
und wurde nun auch reizbar und ließ sich gehen und schlug etwa
die Frau, so daß unsere Patientin einmal sogar zusammen mit den
Kindern in den Tod gehen wollte. Sie raffte sich dann aber doch
wieder auf und strebte nun darnach, selbst durch eine Tätigkeit das
Geld zum Unterhalt ihrer Familie zu erwerben. Und nun — dies ist
ein wichtiger Punkt ihrer Lebensgeschichte — fiel ihr Blick auf das
Inserat eines Astrologen, und damit glaubte sie ihren Beruf gefunden
zu haben — nicht ihre Berufung, der Unterschied ist wichtig. Sie
ließ sich selbst ein Horoskop stellen, das ihr große Ehren und machtvollen

Aufstieg verhieß; sie machte nun sogenannte «geistige
Studien» und trat auch mit einem deutschen Doktor in Verbindung,
dessen Name nicht genannt sei, obwohl er inzwischen wohl gestorben

sein dürfte, einem Doktor, der in schöner Unbestimmtheit
zwischen Philosophie, Psychologie, Mystik und Medizin schwebte, seine

212



Anhängerschaft hatte und Bücher schrieb und Talismane verkaufte.
Bald war auch unsere Patientin soweit, daß sie an ihre Wohnungstüre

eine Visitenkarte heftete: «Flora Magdalena X., Metaphysik»,
und nun erteilte sie Sprechstunden als Wahrsagerin, Ehe- und
Berufsberaterin, sie deutete Handlinien, stellte Horoskope und
verfaßte sogenannte «organische Seelenspiegel», das heißt eine Art
Charakterbeurteilungen, und sie behandelte auch Kranke und
verkaufte ihnen die Talismane — es waren dies Anhänger aus Messing
und buntem Glas —, die sie der größern Wirksamkeit wegen
schwarz aus Deutschland über die Grenze schmuggelte.

Jetzt erschien natürlich die Polizei auf dem Plan, denn sie hatte
sich gegen das Medizinalgesetz und gegen die Zollvorschriften
vergangen, und nun kam es zur gerichtlichen Untersuchung. Aber
unsere Kranke ging keineswegs in sich, sondern wurde erst recht
selbstüberheblich, schrieb ein Buch: «Das Werk zum goldenen
Werk», trieb regelrechte Verschwendung, und ganz besonders
bombardierte sie den Doktor in Deutschland mit Briefen und
Telegrammen, worin sie sich ihm als Frau antrug, ja bereits sich als mit
ihm verheiratet erklärte und mit seinem Namen unterschrieb,
ungeachtet der Doktor, ohne allen Pomp der Weltweisheit, sondern
nun schlicht bürgerlich, ihr begreiflich zu machen suchte, er sei doch
viel zu alt, zudem schon verheiratet und so sei es gar nicht gemeint.

Eines Tages verschwand unsere Flora Magdalena, und kurze
Zeit später wurde sie in eine deutsche städtische Klinik eingewiesen,

weil sie als Zechprellerin im besten dortigen Hotel verhaftet
worden war, und weil die Polizei sofort klar darüber war, daß sie
es mit einer Geisteskranken zu tun hatte. In der Tat nannte und
unterschrieb sie sich nun nicht bloß als Frau des deutschen Doktors,
sie hörte auch die Stimme Gottes. Sie erklärte, sie habe den
«Weltberuf», alle Geisteskranken, Blinden und Operierten zu heilen; sie
nannte sich den Hitler der Schweiz — Hitler war damals noch ein
verhältnismäßig harmloser Name — und hatte vor, demnächst die
Führung der Eidgenossenschaft zu übernehmen. Kurz, es bestand
kein Zweifel daran, daß sie halluzinierte und völlig im Größenwahn
befangen war. Sie wurde dann in die Schweiz und in die Anstalt
ihres Heimatkantons heimgeschafft und ist hier viele Jahre geblieben.

Anfänglich behielt sie die Größenideen bei, unterschrieb sich
sogar zeitweise noch mit dem Namen des deutschen Doktors, und
vernahm aus dem Radio und aus der Zeitung allerlei
Prophezeiungen politischer Art, die sich auf sie bezogen. Schon weniger,
eigentlich mehr aus Rechthaberei, hielt sie daran fest, daß der Talisman

eine heilende Wirkung habe. Mit den Jahren trat, wie es bei
solchen Kranken etwa geht, der Wahn mehr und mehr in den

213



Hintergrund, und endlich konnte sie zu ihrem Mann, von dem sie
übrigens geschieden worden war — aber er wollte sie trotzdem
wieder —, zurückkehren, und seither habe ich nichts mehr von ihr
gehört, was ich als günstiges Zeichen auslege.

Was geht in dieser Geschichte vor? Eine Frau, die dank ihrer
Begabung und ihrem Streben ein besseres Los verdient hätte,
verfällt in ihrer Not zuerst auf den Aberglauben — nicht den
Volksaberglauben, sondern den Aberglauben der Gebildeten und
Halbgebildeten —, sie nützt ihn aus zum Gelderwerb, glaubt allerdings
selbst auch daran. Vielleicht verfällt sie auch nur darauf, weil die
beginnende Erkrankung sich in der Hinwendung zu dieser
abergläubischen Heiltätigkeit bereits meldet. Aber die Erhebung über
die trostlose Misere, in der sie und die Familie war, bringt erst der
Wahn; in ihm erst wird sie entrückt, hört die Stimme Gottes, ist
die Frau eines andern, erhält die Aufgabe, die Schweiz zu führen,
und was wir noch gehört haben. Zugleich mit dieser Erhebung löst
sie sich auch aus der Gemeinschaft, aus ihrer bisherigen Mitwelt,
an der sie teilgenommen hat, und lebt nun in ihrer eigenen Welt,
die uns andern unzugänglich ist. Solange sie nur abergläubisch war
und mit Talismanen hantierte, wurde sie von den andern verstanden,

sowohl von jenen, die bei ihr Hilfe suchten, wie von der Polizei,
die sie als Kurpfuscherin und Betrügerin vor den Richter brachte.
Jetzt aber ist sie allein, für sich und ohne Beziehung zur Mitwelt;
sie ist wahnsinnig und verrückt — im wörtlichen Sinne verstanden.

Klar und in die Augen springend zeigt sich also, was Alfred
Storch schon vor Jahrzehnten gesagt: «Der Aberglaube ist ein
soziologisches, der Wahn ein individuelles Gebilde. Der Aberglaube
kann von vielen, von ganzen Völkern geteilt werden, der Wahn aber
wird von niemandem geteilt; er gehört immer nur einem Einzigen,
weil er immer nur aus dem Wahnbedürfnis eines Einzigen entsteht.»

Und gerade, weil es so ist, kommt noch ein zweites hinzu, was
auch aus diesem Beispiel, das ich so ausführlich und allzu ausführlich

darlegte, hervorgeht. Das Abergläubische ist eine Verhaltensweise;

man hat sie oder hat sie nicht. Man weiß darum, daß man
sie hat, und ebenso häufig weiß man nicht darum. Man hat sie in
dieser oder jener Form, als Konvention, als Gewohnheit, die einem
einfach anhängt, als Technik seines Benehmens, wenn man vor
immer ähnlich wiederkehrende Entscheidungen gestellt ist, als eine
Ansicht, die sich in bestimmten Situationen immer wieder meldet,
kurz als eine Weise des Verhaltens, wie wir auch andere anerzogene,
erlernte oder durch Uebung erworbene Weisen kennen, um regelrecht

und unangefochten durch den Alltag und schließlich durch das
Leben zu kommen und dabei uns selbst nicht ändern zu müssen.

214



Der Wahn aber ist ein lebensgeschichtliches Ereignis. Er bringt
etwas Neues ins Leben des Wahnkranken, oder er zeigt an, daß die
Umwandlung bereits stattgefunden hat. Gleichgültig, ob es sich um
Größenwahn oder Versündigungswahn, um Verfolgungswahn oder
Liebeswahn oder was immer handelt, immer ist der Inhalt des
Wahns hingeordnet auf die Person des Wahnkranken, und nur auf
sie; denn in seiner Person und in seiner Welt ist dieser Kranke
verändert, und wie er diese Veränderung ausdeutet, zeigt eben der
Wahn an, um ein Wort von Hans Kunz hier einzuflechten. Dies
sehen wir sogar bei den am leichtesten verständlichen wahnhaften
Ideen. Die Versündigungsideen und Selbstvorwürfe des Melancholischen

sind ja nur die Ausdeutung seiner schwermütigen Verstimmung,

für die er sonst keinen Grund weiß. Ebensosehr zeigt sich
dies bei der Wahnarbeit, mit der etwa ein zusammenhängendes
Wahnsystem aus allerlei Anzeichen, aus zufälligen Worten, aus
zufälligen Begegnungen, aus zufälligen Vorkommnissen gefolgert,
erdeutet und kombiniert wird, bis es unerschütterlich gewiß ist. Aber
auch für jenes krankhafte Geschehen, an dem so vieles undurchsichtig

ist, daß wir es nur beschreiben, aber nicht in seiner Wurzel
erfassen können, im Wahneinfall und in der WahnWahrnehmung,
trifft dies zu, wie Kurt Schneider die beiden Erscheinungen scharfsinnig

auseinanderhält. Darf ich für jedes von beiden auch wieder
ein Beispiel bringen, das mir Patienten erzählt haben? Ein wackerer
Bauernsohn, der sich schon einige Jahre mit einem Liebeswahn
herumgeschlagen hatte und deswegen sogar einige Male in die
Anstalt gekommen war, fühlt sich getrieben, eine Sitzung unserer
eidgenössischen Räte im Bundeshaus zu besuchen. Es ist ihm
eigentümlich zumute, so als ob etwas bevorstünde. Die Herren Räte
scheinen ihm alle so freundlich und entgegenkommend. In einem
Korridor begegnet er Herrn Bundesrat Minger, damals noch im
Amt, und wie es sich schickt, grüßt er ihn, und, wie es sich ebenfalls
schickt, erwidert der Herr Bundesrat den Gruß. Und wie er weitergeht,

weiß er nun plötzlich — also ein Wahneinfall: es ist mir
bestimmt, hier selbst als Bundesrat einzuziehen und in diesen schwierigen

Jahren zum Rechten zu sehen und das Glück des Landes
herbeizuführen. Und nun tritt in den Hintergrund, was bisher sein
Verhalten gelenkt hat, nämlich die wahnhafte Liebe zu dem Mädchen,

und fortan lebt der Mann in jedem freien Augenblick seiner
wahnhaften politischen Berufung, und dies hat ihn später dazu
geführt, daß er von der Tribüne des Nationalratssaales eine Rede zu
halten begann und seine Flugschriften in den Saal hinunterwarf.

Und die Wahnwahrnehmung? Ein anderer junger Mann, ein Antiquar,

spintisiert schon seit Tagen in seinen Räumen herum, liest

215



mystische und magische Bücher, stellt seine Antiquitäten, die ihm
niemand abkauft, in symbolischer Weise zusammen, und lebt in der
Erwartimg von etwas Ungeheuerlichem. Und eines Nachts erwacht
er ob einer Stimme, die ihm zuruft: «Oeffne!» er öffnet das Fenster,
schaut zum Sternenhimmel empor und ein Stern fällt ihm durch
seinen hellen Glanz auf, und gleichzeitig nimmt er wahr: dies ist
das neue Licht, ein neues Weltzeitalter beginnt. Und nun ist auf
einmal die Unrast und die Unsicherheit, die ihn bedrückte, weg,
er ist ihr entrückt — auch wieder dieses berüchtigte Wort, das als
Schimpfwort gilt und eigentlich ein ausgezeichneter Fachausdruck
ist —, er ist im Wahn erlöst und befreit.

So ist es also beim Wahneinfall und bei der Wahnwahrnehmung,
und erklären, wieso hier der seelische Vorgang ausgerechnet in
einem Wahngebilde sich auskristallisieren muß, können wir nicht.
Wir können es ebensowenig, wie wir umgekehrt verstehen können,
daß das Wasser bei Null Grad in Eiskristalle übergehen muß. Die
Physik hat eine Erklärung für das letztere bereit. Beim Wahn aber
verstehen wir, wieso aus Erlebnissen der beginnenden
Schizophrenie, wo die Existenz als geistige Person in Frage gestellt ist,
wieso aus der beglückenden oder ängstigenden Wahnstimmung
heraus der Wahn Inhalt und Form gewinnen kann, nicht muß, und
was für eine Bedeutung er für die Existenz des Kranken hat.

Man soll bei diesem Wort, das mir da in die Feder geflossen ist,
ja nicht etwa an Existenzphilosophie denken. Der alte Hagen hat
1870, also zu einer Zeit, wo nicht einmal Nietzsche eine einzige
größere Schrift verfaßt hatte, schon bemerkt, der Kranke würde
getrieben, einen festen Punkt zu suchen, der ihm Halt gewähre:
«Diese Ergänzung, diese Stärkung und Tröstung findet er nur in
einer Idee, ganz ähnlich wie auch der Gesunde unter analogen
Verhältnissen.» Und S. Freud hat zu einer Zeit, wo noch niemand etwas
von Heidegger oder gar von Sartre wußte, noch schärfer von der
zerstörten Welt seines Kranken gesagt: «Und der Paranoiker baut
sie wieder auf, nicht prächtiger zwar, aber wenigstens so, daß er in
ihr leben kann. Er baut sie auf durch die Arbeit des Wahnes. Was
wir für Krankheitsproduktion halten, die Wahnbildung, ist in
Wirklichkeit der Heilungsvorgang, die Rekonstruktion.» Dazu gelernt
haben wir nun nur, daß es nicht unsere alltägliche Welt ist, die nun
wieder aufgebaut wird, nicht die allgemeine geographisch-physikalische

Welt, sondern die Welt, die zur Person gerade dieses Kranken

gehört, und daß darum der Wahn nicht bloß die Welt wieder
aufbaut, sondern gleichzeitig das aus den Fugen gegangene Dasein
wieder möglich macht.

Der Wahn, nicht das Symptom einer Krankheit, sondern ein Ver-

216



such zur Heilung! Dies hätte wohl spitzfindig und gesucht unwahr
getönt, hätte ich es zu Anfang so dahergesagt, aber jetzt wird man
es verstehen ohne lange Worte. Klar wird aber auch, was der Wahn
als psychische Erscheinung ist, also die Definition, die wir im Gegensatz

zu jener des Aberglaubens klar und scharf fassen können:
Wahn ist ein verfälschtes Urteil, das nicht aus einer Unzulänglichkeit

der Sinnesorgane oder des Gedächtnisses oder der Intelligenz

oder aus mangelhafter Logik entsteht — alles, was so
zustande kommt, ist bloßer Irrtum —, sondern es entsteht aus einer
in einer bestimmten Lebenssituation sich meldenden Notwendigkeit.

Er sprengt die Welt des Wahnkranken auf, in der er bisher
zu Hause war und die in Frage gestellt ist, und macht das
Fortexistieren — nicht immer ein glückliches, sondern oft ein qualvolles
und geplagtes — möglich, indem er eine neue Welt eröffnet, die nun
nur dem Kranken gehört und an der wir nicht teilhaben. Er ist
einmalig und einzigartig und darum ist der Wahn im Gegensatz zum
Irrtum einer Berichtigung so selten zugänglich. Auch dort, wo die
Kranken scheinbar oder wirklich genesen, wird der alte Wahn nicht
berichtigt, sondern nur zurückgestellt und verdrängt. Und darum
ist endlich der Wahn immer ein Zeichen geistiger Störung. Niemals
kommt er bei Geistesgesunden vor, und wird das Wort in Zeitungen
oder in Parlamenten doch gebraucht, wenn man irgendeinen Fanatiker,

der über seinem sogenannten Ideal die Wirklichkeit vergißt,
kennzeichnen will, so ist es ganz falsch am Platz. Er leidet an einer
überwertigen Idee, dieser Ernährungspuritaner oder Währungsprophet

oder Wirtschaftsapostel oder was immer er ist, der da will,
daß alles nach seinem Rezept selig werde oder zugrunde gehe; aber
er ist ganz und gar nicht wahnkrank, sondern nur einseitig kritiklos
oder unerfahren, also einer, der irrt, aber nicht einer, der mit seinem
Wahn das enge Gehäuse eines individuellen Seins durchstößt.

Werfen wir nun hier einen letzten Blick auf den Aberglauben
zurück, auf den großen, verhängnisvollen und auf den kleinen,
verschämt hinter Ironie getarnten, so erfahren wir über ihn nochmals

etwas Neues. Im Aberglauben wird keine neue Welt
erschlossen, und die Person wird nicht gewandelt; im Gegenteil, die
Lücken der alten Welt werden verschlossen, und wir können trotz
dem Aberglauben die gleichen bleiben, die wir sind. Er hat nämlich
wie die Wissenschaft — mit der er im übrigen in keiner Weise
verglichen werden soll — in einem gewissen Betracht die gleichen Ziele.
Beide streben darnach, und sie erreichen es auch zu einem schönen

Teil, Welt und Erleben zusammenzuschließen, das Geschehen
in der Welt berechenbar und beherrschbar zu machen. Berechenbar
durch die Erkenntnis; beherrschbar durch die Technik — dies ist

217



Wissenschaft. Berechenbar durch die Kenntnis der Vorzeichen und
Anzeichen und Orakel; beherrschbar durch die Technik der
magischen Gesten, der animistischen Zaubersprüche, durch Besprechen

und durch Talismane — dies ist Aberglaube. Allein der
Abergläubische unterliegt dabei einer Selbsttäuschung: er berechnet
nämlich nicht das, was außerhalb in der Natur geschieht und was
notwendig und ohne unsere Einwirkung abläuft, sondern in
Wirklichkeit mechanisiert er sein eigenes Handeln, mechanisiert und
reglementiert er, was sonst seiner freien Wahl anheimgestellt ist.
Wenn der römische Feldherr — ich weiß nicht mehr welcher, aber es
ist ein historisches Beispiel — am frühen Morgen über die Schwelle
stolpert und wegen dieses schlechten Vorzeichens den schon
erteilten Befehl zum Angriff widerruft, so hat er vielleicht gut daran
getan; denn ein General, der stolpert, ist nicht in Form, um eine
Schlacht zu gewinnen. Etwas anderes ist es jedoch, daß er nicht
aus Einsicht und aus freiem Entschluß auf den Angriff verzichtete,
sondern seine Sicherheit in einem abergläubischen Vorzeichen
suchte. Aber gerade dies ist es, weswegen der Aberglaube so
beliebt und unausrottbar ist. Er gibt Sicherungen gegen das
Unberechenbare, das Zufällige, das Willkürliche, dem wir bei unserem
Handeln und Entscheiden begegnen können, begegnen können draußen

in der Natur und bei den Mitmenschen, aber auch drinnen in
der eigenen Brust. Er macht zwar die Welt um uns und in uns
damit enger, er mechanisiert sie, und damit geht natürlich unsere
Freiheit des Wählens und Entscheidens verloren; denn es sind ja
die Vorzeichen und Zauberformeln, die entscheiden. Aber zu
gleicher Zeit sind wir auch entlastet von der Verantwortung; denn
eines gibt es ja nicht ohne das andere. Wir sind nur verantwortlich
dafür, daß wir die Zeichen beachten und die Gesten gebrauchen,
aber nicht dafür, ob wir uns bewähren und uns mit der Tat
einsetzen. Und dies empfinden viele Leute als angenehm.

Der Aberglaube kommt also einer allgemein menschlichen
Schwäche entgegen, und gerade darum bleibt der Abergläubische
innerhalb der alltäglichen wohlbehüteten, stubenwarmen Gemeinschaft,

und er fühlt sich darin noch besonders gesichert. Wer aber
Wahn bildet, sprengt diese gesicherte Welt und wagt sich hinaus
ins Unberechenbare und Willkürliche, aber er überspringt dabei
beides, Freiheit und Verantwortung, und stellt sich so außerhalb
der Gemeinschaft: hinaus in die Einsamkeit der Geisteskrankheit.

Hier sehen wir in einem Aeußersten nochmals, wie verschieden
die beiden Erscheinungen ihrem Wesen nach sind, die beim ersten
Anblick so nahe beieinanderzustehen scheinen.

218


	Aberglaube und Wahn

