
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 3

Artikel: Hermann Brochs letztes Werk

Autor: Störi, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HERMANN BROCHS LETZTES WERK

Von Fritz Störi

Hermann Broch, dessen Leben zuerst eine gänzlich andere Richtung zu
nehmen schien (Physikstudium, Syndikat des österreichischen
Industrieverbandes), betrat die literarische Ebene noch vor dem Anbruch des
Tausendjährigen Reiches. 1928 erlebte er sein Damaskus, das ihn zur Theologie
und Philosophie führte. Es erscheint deshalb von eigentümlicher Symmetrie,
daß das letzte zu seinen Lebzeiten im Druck erschienene Werk bei jenen
imponierenden Anfängen von der Wende der Zwanziger- zu den Dreißigerjahren

anknüpft. Die Trilogie «Die Schlafwandler» war eine inhaltlich wie
formal gestufte — abwärts gestufte — Darstellung der drei Dekaden deutscher

Zeit- und Geistesgeschichte von 1888—1918. Ausgehend vom Dreikaiserjahr

mit seiner in einen historischen Augenblick zusammengedrängten
Berührung dreier Generationen, öffnete sich hier seinem Scharfblick eine so
vorwärts wie rückwärts gerichtete Perspektive, wie sie, auf eine einfache
Formel gebracht, Broch von nun an zeitlebens fasziniert hat: der allmähliche
Uebergang eines Zeitalters in ein anderes, ablesbar am Gestalt- und
Wertzerfall eines Bisherigen zugunsten eines noch ungeformten Zukünftigen,
sichtbar jedoch vor allem im schmerzlichst miterlebten Zwischenstadium
chaotischer Auflösung. Seine Zeitgenössigkeit verdammte Broch, mit seiner
Anteilnahme selber stets dazwischenzustehen. Auch in seinem jüngsten und
letzten Werk, das die deutsche Zwischenkriegszeit zum hartnäckig umworbenen,

in seiner schillernden Vielgestalt sich jedoch stets entziehenden
«Gegenstand» hat und damit einen weiteren «Uebergang». In geradezu
exemplarischer Weise treten hier Möglichkeiten und Grenzen der Kunst Hermann
Brochs zutage, so daß eine in sich geschlossene Rezension auch die Fixpunkte
des Gesamtwerkes mitenthält. Dieses besteht aus einer Reihe geistiger und
künstlerischer Erhellungen historischer Bruchstellen in der jeweils noch allen
Fährnissen preisgegebenen Phase des «nicht mehr und noch nicht». Die Zeit
erscheint wie aufgehoben und ist nur noch Faktor «als Einbildungskraft des
Dichters», so daß sich bei aller Weitschweifigkeit eine unheimliche Konzentration

ergibt. Hieraus aber auch die Schwierigkeit, das innerlich verdichtete
Geschehen in ein Verhältnis zur gegenständlichen Welt zu bringen, wo
tausend Jahre eben nicht sind «wie ein Tag». Eine Nebenwirkung seiner Deutung

des Heraufkommens des Nazitums in Deutschland mag deshalb gerade
die Erkenntnis der spukhaften Irrealität sein, die dessen bei allem tausendjährigen

Anspruch episodischer Wirklichkeit gerade in ihren scheußlichsten,
inhumanen Manifestationen innewohnt. Das Nazitum erscheint hierin —
wodurch zunächst ein Gegensatz, nicht eine Verwandtschaft festgestellt wird —
als die Umkehrung des künstlerischen Anliegens Hermarm Brochs: als
Einbruch, böswillig geduldeter und geförderter Einbruch des Irrationalen in den
Raum menschlicher Ordnungen. Broch ging es um die Aufrechterhaltung
dieser Ordnungen, aber er stand derart unter dem Eindruck von deren
Gefährdung, daß er sich nicht anders zu helfen wußte, als der Gefahr entgegenzugehen;

einer, der auszog, das Fürchten zu lernen. Aufschlußreich für das
Verständnis gewisser Voraussetzungen auch seines Gesamtwerkes ist dabei

175



nicht zuletzt die Entstehungsgeschichte der im folgenden besprochenen
Veröffentlichung.

Der .Rhein-Verlag, Zürich, hatte ursprünglich die Absicht, einige frühe, in
vergessenen Zeitschriften verstreute Erzählungen seines Autors Hermann
Broch in einem Sammelbändchen neu herauszugeben. Bei der Durchsicht der
Korrekturbogen stellte sich dann ein innerer Zusammenhang der verschiedenen

Stücke heraus: überall fand sich die Atmosphäre der deutschen
Zwischenkriegszeit, der Vor-Hitler-Periode, eingefangen. Um aber dem
Phänomen eines atmosphärisch faßbaren Zeitgeistes zu noch größerer Wirkung
zu verhelfen, entschloß sich Broch, zu den fünf in Frage stehenden
Erzählungen deren sechs neue hinzuzufügen, die alten mit passenden Zusätzen
zu versehen, die auftretenden Personen durchgehend gleich zu nennen
(beiläufig unter Verwendung des Personenregisters von «Don Giovanni») und
das Ganze als «Roman in elf Erzählungen» zu bezeichnen. Die bisher
erwähnten Bestandteile bilden aber noch nicht die Gesamtheit der
eingesetzten Mittel. Hinzu kommt ein «lyrischer Rahmen», bestehend aus drei
längeren, mit «Stimmen 1913—1923—1933» überschriebenen Einschiebseln in
Versform, eine — übrigens sehr schöne — Parabel aus dem Weisheitsschatz
der Chassidim Martin Bubers und — last but not least — eine «Entstehungsgeschichte»

als Nachwort. Das nun endlich vollständige Ergebnis heißt «Die
Schuldlosen». Im Nachwort bezeichnet Broch die Art seines Vorgehens selber
als «etwas abenteuerlich». Man kann ihm darin nur beipflichten. Allerdings
kommt der Autor, dem offenbar bei der Sache nicht geheuer ist, dann doch
noch zum Schluß, im Hinblick auf die erzielte «Totalitätsdarstellung» dürfe
selbst bei dieser abenteuerlichen Angelegenheit von einem «Roman» die Rede
sein.

Als positiv erscheint es, daß in einigen — nicht in allen — dieser elf
Erzählungen tatsächlich der Geist einer bestimmten Zeit — wenn auch
bei weitem nicht «total» — atmosphärisch eingefangen ist. Das ist seinerseits
die Folge der ohnehin sehr ausgeprägten, auch aus den früheren Werken
ersichtlichen Beziehimg, die Broch zum Problem der Zeit als solchem hat.
Hier liegt zweifellos einer der vielen Ansatzpunkte, in denen er einmal mit dem
Dichter des «Zauberbergs» wird verglichen werden müssen. In Brochs
Verhältnis zur Zeit findet sich der Hauptschlüssel zu seinem Werk. Es erklärt,
weshalb im Falle der «Schuldlosen» die «Totalitätsdarstellung» dadurch
gesucht wird, daß ein (wie immer zusammengesetzter) Roman als das der
Schilderung einer Gegenwart verpflichtete epische Unterfangen in einen
lyrischen, also vorwiegend vergangenheitsbezogenen Rahmen gebettet wird,
bei gleichzeitiger Annäherung an das stets nach einem Zukünftigen drängende
Drama mittels der Namengebung aus «Don Giovanni». Emil Staigers
«Grundbegriffe der Poetik» finden sich hier in praktischer Anwendung
vereinigt. Fehlt bei Broch nur die Musik («Don Giovanni» läßt sie ja geradezu
erwarten), um das «Gesamtkunstwerk» zu vollenden. Richard Wagner ist
trotzdem da: die prächtigste, in ihrer blutvollen Plastik von keiner andern
erreichte Figur unter den «Schuldlosen» ist die Magd Zerline, ein Urweib
von zukunftformender Dämonie, das stark an eine Norne erinnert. Die Zeichnung

dieser Gestalt muß vom künstlerischen Gesichtspunkt aus unbedingt
als ein weiteres Positivum gewertet werden, zusammen mit dem — allerdings
als einziges — konsequent durchgeführten Motiv der Rückkehr des «Helden»
in den Schoß einer animalisch-mütterlichen, in ihrer inhumanen
Verantwortungslosigkeit jedoch schuldhaften Ursprungsnähe.

Die «Atmosphäre» ist unverkennbar deutsch, so kühn es nachgerade auch

176



sein mag, ohne die Musik das dornenvolle Problem der deutschen Psyche
zu berühren. Mit noch zwingenderer Notwendigkeit als dem Dichter des
«Zauberbergs» muß Hermann Broch deshalb dem Dichter des «Doktor
Faustus» gegenübergestellt werden. Hier wie dort geht es um die Frage
der deutschen (Kollektiv-) Schuld. Eine immanente, wesensbedingte
Schuldhaftigkeit ist die bekannte Antwort Thomas Manns. Auch Hermann Brochs
«Schuldlose» sind natürlich schuldig, aber die Urteilsbegründung fußt bei
ihm auf einer ethischen Schuld. Das Verdikt fällt also auf den ersten
Blick härter aus, es stellt eine bestimmte Verfehlung gegenüber allgemeingültigen

Moralgesetzen fest. Die Verfehlung heißt Gleichgültigkeit,
Gleichgültigkeit gegen sich und den Nebenmenschen und alles, was mit einem
selbst wie mit allen andern, vor allem aber den andern, geschieht.

Mit dieser zweifellos weitgehend richtigen Quintessenz des Buches, die
im Nachwort ausdrücklich wiederholt wird, hat man bei der Aufzählung des
Positiven jedoch die Kulmination nicht nur erreicht, sondern bereits auch
überschritten. Im selben Nachwort, an derselben Stelle, heißt es von der
politischen wie menschlichen Gleichgültigkeit, der «Schuldlosigkeit» also auf
den ersten Blick: «Trotzdem ist gerade das der Geistes- und Seelenzustand,
aus dem — und so geschah es ja — das Nazitum seine eigentlichen Kräfte
gewonnen hat.» Wirklich? Das Nazitum hat seine brutale Aggressivität nicht
aus einem Geistes- und Seelenzustand der allgemeinen Gleichgültigkeit
bezogen, sondern aus viel trüberen Quellen; aber es konnte sie dank der
allgemeinen Gleichgültigkeit so lange beziehen, bis es stark genug war, die
Gleichgültigen zu vergewaltigen. Es zugelassen zu haben, ist die Schuld der
«Schuldlosen», nicht aber, es geschaffen zu haben.

Broch ist übrigens nicht nur in diesem Punkte so unlogisch wie ungerecht.
Eine andere Konstante seines bisherigen Schaffens, sein brennendes Interesse
für das Soziologische, verführt ihn zu einem ähnlichen Trugschluß. Weil er
als beinahe ausschließlichen Träger des Nazitums den Spießer — «selbst als
Verbrecher handelt er unentwegt aus edelsten Motiven» — erkannt zu haben
glaubt — glaubt —, übersieht er nicht nur völlig, daß Hitler noch von ganz
anderen «Kreisen» als denen des Spießbürgertums getragen, vor allem auch
ertragen wurde, sondern umgekehrt sind natürlich alle zusammen — nachdem
sie ja soeben drunter und drüber in ein und denselben Schuldtopf geworfen
wurden — nichts anderes als ein «Spießergeschlecht». Dabei gibt es unter
den «Schuldlosen» des Romans einen einzigen, der diesem Geschlecht
unverkennbar angehört. Dieser Hang zur Verallgemeinerung, zur terrible
simplification, läßt einen die noch der Veröffentlichung harrende dreibändige
«Massenpsychologie» des ehemaligen Honorarprofessors der Yale University
mit einiger Skepsis erwarten. Er ist auch geeignet, auf die einer solchen
«Totalitätsdarstellung» innewohnende Gefahr aufmerksam zu machen, die
Gefahr nämlich, daß einer dem Zeitgeist, dem er ausschließlich mit Hilfe von
Soziologie und Psychologie beikommen will, schließlich selber erliegt, und
zwar keine Totalität gegeben, wohl aber einen Schritt zum Totalitarismus
vollzogen hat.

Hermann Brochs «Roman als Totalitätsdarstellung» ist der zur Forderimg
der Gegenwart an die Kunst erhobene Versuch, der unabsehbaren Weite und
Vielschichtigkeit des heutigen Welt- und Menschenbildes durch Anwendung
entsprechender neuer Kunstmittel gerecht zu werden: durch Abstraktion,
Einbeziehung der Vieldimensionalität, Relativierung, Symbolkonstruktion usw. Das
Schwierigste am ganzen Unterfangen ist die Bewältigung der menschlichen
Psyche. Der Dichter hat es mit Proteus zu tun, der sich durch dauernde Ver-

12 177



Wandlung seinem Zugriff entzieht, mit einer Hydra auch, die proportional an
Ausdehnung und Kopfzahl zunimmt, je mehr materielle Substanz ihr entrissen
wird. Die Griechen hatten es leicht, sie hatten ihre Mythologie und hatten
die «Totalität» im Symbol. Der moderne Odysseus aber ist der «Ulysses» von
Joyce. Es ist der Versuch, Proteus ohne Zauberformel zu stellen, doch er
entgleitet; die Hydra ohne von den Göttern verliehene Kräfte zu bezwingen,
doch sie bleibt unbesiegbar. Die Griechen waren auch weise: Odysseus betrat
ungefährdet die Unterwelt, Theseus das Labyrinth, Gestalten des Mythos
waren es, die solche Dinge vollbrachten, und die Menschen ließen sich von
den Dichtern davon erzählen. Der heutige Dichter jedoch, der die Forderung
nach der Totalität erhebt, will selber gehen, und er will, daß seine Leser mit
ihm gehen. James Joyce stieg in die Psyche des Menschen Bloom hinein, er
verirrte sich im Chaos. Thomas Mann, der ähnliches wagte, fand nur deshalb
zurück, weil er Distanz zu halten wußte, sich mit Ironie gefeit hatte. Sehen
wir zu, wie es Hermann Broch versuchte.

Hermann Broch hat vor seinem jüngsten einen Roman geschrieben, der
wahrscheinlich sein reifstes und bedeutendstes Werk bleiben wird: «Der
Tod des Vergil». Alle Vorzüge, die ein mit entsprechendem Können
unternommener Versuch der «Totalitätserfassung» haben kann, sind hier vereinigt,
nicht zuletzt im Thema, das die vierundzwanzig Stunden der Agonie Vergils,
an der Schwelle zwischen Antike und christlicher Aera, umfaßt. Eine innere
Lebensschau zieht vorüber, wie sie großen Sterbenden zuteil werden kann,
die alle Elemente menschlicher Bindung an kosmische Zusammenhänge
aufweist. Ein Versuch, gewiß, aber ein großartiges, weiterweisendes Werk. Die
dichterische Beschwörung einer weltgeschichtlichen Uebergangsepoche, einer
Zeit des «nicht mehr und noch nicht», einer Kluft, die eine große Persönlichkeit

vergeblich mit ihrem eigenen schöpferischen Reichtum zu füllen
versucht. Janusköpfig wie der Aspekt des historischen Moments steht diese
Gestaltung seines persönlichsten Anliegens auch in der Mitte von Brochs Schaffen
selbst. Denn Thema und Aussage, wie sie schon im Titel der «Schlafwandler»
zum Ausdruck kommen, sind nun in den «Schuldlosen» wieder aufgenommen.
Diese paar Figuren mit Namen aus «Don Giovanni» bewegen sich samt und
sonders nicht wie Menschen, sondern wie Rollenträger einer Oper, besser noch:
wie die Puppen eines Marionettenspiels. Sie handeln wie im Traum, wie
Schlafwandler, die willenlos Befehlen gehorchen, die ihnen von außerhalb ihres
Bewußtseins zukommen. Dafür haben sie einen Blick für den metaphysischen
Raum, der immer wieder in die dreidimensionale Welt einbricht, sie ahnen
Zusammenhänge, «Bezüge», die sich hinter der Oberfläche der Dinge
verbergen. Weil die «Semstotalität» nur im Individuum — und zwar im ruhenden,

nicht handelnden Individuum wie im Falle des «Tod des Vergil» —
annäherungsweise zu fassen ist, hat Hermann Broch also dort, wo die Vielheit
und ein zunächst (zum mindesten für den Zuschauer) objektives Geschehen
einen solchen Grad subjektiver «Totalität» ausschließt — wie im Roman der
«Schuldlosen» — den psychisch-metaphysischen Raum kurzerhand zum allein
vorhandenen gemacht. Alles andere ist nur Kulisse. Er hat seine Figuren
gewissermaßen betäubt, in Trance versetzt, um sie von Anfang an jenseits,
im Bereich seiner metaphysischen Spekulationen und im Zwielicht einer
flackernden Relativität zu haben. Mit Marionetten kann man machen, was
man will.

Natürlich weiß Hermann Broch ganz genau, welcher Kunstgriffe er sich
da bedient. Und im Nachwort erhebt er denn auch ausdrücklich die
Forderung nach einer Verwirklichung des Menschseins, in dessen Mittelpunkt

178



das Ichbewußtsein und damit die verantwortliche — also nicht mehr
«gleichgültige» — Persönlichkeit steht. Seinen «Schuldlosen» aber wäre die
Gewinnung ihres eigenen Ichs rein unmöglich. Er hat ihnen nicht einmal das
Fünklein davon gegeben, von dessen Anfachung er spricht. (Sie, die schuldigen

«Schuldlosen» des Buches, wären also bei näherem Zusehen wirklich
unschuldig.) Er konnte ihnen dieses Fünklein Menschtums aus einem ganz
bestimmten Grund nicht geben. Deshalb nämlich, weil er sich mit seiner
(und nicht nur seiner) Theorie vom modernen Roman als Totalitätsdarstellung

mittels aller erdenklichen Konstruktionen der Möglichkeit gerade dazu
begeben hat. Von der Konstruktion sind nur Marionetten zu erwarten, keine
Menschen, über die sich ein gültiges «schuldig» oder «unschuldig» fällen läßt.
In diesem Zusammenhang ist es bezeichnend, wie Broch die Hinzufügung
von sechs neuen Stücken zu den fünf alten nennt: hinzukomponieren. Da
wäre noch einmal ein musikalisches Element. Aber was ein Leverkühn
(immerhin mit Hilfe des Teufels) in der Musik zu wagen bereit ist, und was
sich bei dem Unternehmen des modernen Faust als ferne Hoffnung
abzeichnet, nämlich daß sich aus der totalen Konstruktion doch wieder der
Ausdruck ergibt, das ist im Bereich des menschlichen Raumes ein
Unterfangen, das leicht über die Grenzen der Humanität hinausgelangt — und das
auch keineswegs von so zwingender Notwendigkeit ist, wie die Theoretiker
des modernen Romans es wahrhaben wollen. Das Wort, daß der liebe Gott im
Detail steckt, hat seine volle Gültigkeit bewahrt. Broch selber gibt das zu,
wenn er von der Läuterung durch das Kunstwerk sagt: «... das Kunstwerk —
nicht jedes, wohl aber jedes totalitäts-angenäherte, ohne darum just ein
,Faust' sein zu müssen — besitzt diese Anfachungskraft, manchmal nur mit
der ganzen Fülle seines Atems, manchmal aber auch schon mit einem
einzigen Hauch, mit einem einzigen sanftesten Wink ...» Natürlich steckt der
liebe Gott auch im Ganzen, aber der Versuch einer «Totalitätsdarstellung» im
Roman begegnet unweigerlich dem Blick, der, seit die Griechen sich vor ihm
fürchteten, seine tödliche Wirkung behalten hat: dem Blick der von dem
Schlangengezücht des Chaos umringelten Gorgo. Ihm vermag auf die Dauer
auch der Schutz der modernen Zauberformel nicht (noch nicht?) zu
widerstehen, mit der eines der «Schuldlosen»-Fragmente Hermann Brochs
überschrieben ist: «Methodisch konstruiert».

Es hat für die Zurückgebliebenen stets etwas Beklemmendes, wenn einer,
der ihrer Zeit voraus in geistiges Neuland auf Patrouille ging, endgültig von
ihnen scheidet. Ein noch nicht gefestigter Besitz erscheint gefährdet, eine
Gefährdung läge vielleicht aber auch gerade im Besitz des halb noch
unbekannten Terrains. Es bleibt nichts anderes, als die bereits vorliegenden
Lageskizzen auf ihre Tragfähigkeit zu prüfen. Entscheidungen, die der
Dahingegangene nicht mehr selber zu ziehen vermochte, sind der Nachwelt
aufgegeben. Im Falle Hermann Brochs (und vieler, die in seiner Richtung
gingen), handelt es sich um Entschlüsse, die die Grundlagen menschlicher
Existenz betreffen. Vielleicht, daß sein Werk dazu beiträgt, das Chaos wieder
fürchten zu lehren — dadurch, daß es gezeigt wird. Der Unterschied zu einer
Zeit, da man an dessen Wirklichkeit glaubte, wäre der, daß man von mm an
darum wüßte; sich nicht daran zu verlieren, wäre die Chance einer Gegenwart,

die Hermann Broch so schmerzlich als «Zwischenzeit», als ein «nicht
mehr und noch nicht» empfunden hat.

179


	Hermann Brochs letztes Werk

