Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 19 (1951-1952)

Heft: 3

Artikel: Hermann Brochs letztes Werk
Autor: Stori, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758645

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HERMANN BROCHS LETZTES WERK

Von Fritz Stori

Hermann Broch, dessen Leben zuerst eine gianzlich andere Richtung zu
nehmen schien (Physikstudium, Syndikat des osterreichischen Industrie-
verbandes), betrat die literarische Ebene noch vor dem Anbruch des Tau-
sendjidhrigen Reiches. 1928 erlebte er sein Damaskus, das ihn zur Theologie
und Philosophie fithrte. Es erscheint deshalb von eigentiimlicher Symmetrie,
dall das letzte zu seinen Lebzeiten im Druck erschienene Werk bei jenen
imponierenden Anfingen von der Wende der Zwanziger- zu den Dreiliger-
jahren ankniipft. Die Trilogie «Die Schlafwandler» war eine inhaltlich wie
formal gestufte — abwairts gestufte — Darstellung der drei Dekaden deut-
scher Zeit- und Geistesgeschichte von 1888—1918. Ausgehend vom Dreikaiser-
jahr mit seiner in einen historischen Augenblick zusammengedringten Be-
rithrung dreier Generationen, offnete sich hier seinem Scharfblick eine so
vorwirts wie riickwiarts gerichtete Perspektive, wie sie, auf eine einfache
Formel gebracht, Broch von nun an zeitlebens fasziniert hat: der allméhliche
Uebergang eines Zeitalters in ein anderes, ablesbar am Gestalt- und Wert-
zerfall eines Bisherigen zugunsten eines noch ungeformten Zukiinftigen,
sichtbar jedoch vor allem im schmerzlichst miterlebten Zwischenstadium
chaotischer Auflosung. Seine Zeitgenossigkeit verdammte Broch, mit seiner
Anteilnahme selber stets dazwischenzustehen. Auch in seinem jiingsten und
letzten Werk, das die deutsche Zwischenkriegszeit zum hartnackig umwor-
benen, in seiner schillernden Vielgestalt sich jedoch stets entziehenden
«Gegenstand» hat und damit einen weiteren «Uebergang». In geradezu exem-
plarischer Weise treten hier Mdéglichkeiten und Grenzen der Kunst Hermann
Brochs zutage, so dafl eine in sich geschlossene Rezension auch die Fixpunkte
des Gesamtwerkes mitenthdlt. Dieses besteht aus einer Reihe geistiger und
kiinstlerischer Erhellungen historischer Bruchstellen in der jeweils noch allen
Fidhrnissen preisgegebenen Phase des «nicht mehr und noch nicht>. Die Zeit
erscheint wie aufgehoben und ist nur noch Faktor «als Einbildungskraft des
Dichters», so dafl sich bei aller Weitschweifigkeit eine unheimliche Konzen-
tration ergibt. Hieraus aber auch die Schwierigkeit, das innerlich verdichtete
Geschehen in ein Verhaltnis zur gegenstindlichen Welt zu bringen, wo
tausend Jahre eben nicht sind «wie ein Tag». Eine Nebenwirkung seiner Deu-
tung des Heraufkommens des Nazitums in Deutschland mag deshalb gerade
die Erkenntnis der spukhaften Irrealitdt sein, die dessen bei allem tausend-
jahrigen Anspruch episodischer Wirklichkeit gerade in ihren scheuBlichsten,
inhumanen Manifestationen innewohnt. Das Nazitum erscheint hierin — wo-
durch zunichst ein Gegensatz, nicht eine Verwandtschaft festgestellt wird —
als die Umkehrung des kiinstlerischen Anliegens Hermann Brochs: als Ein-
bruch, boswillig geduldeter und geforderter Einbruch des Irrationalen in den
Raum menschlicher Ordnungen. Broch ging es um die Aufrechterhaltung
dieser Ordnungen, aber er stand derart unter dem Eindruck von deren Ge-
fihrdung, dal} er sich nicht anders zu helfen wullte, als der Gefahr entgegen-
zugehen; einer, der auszog, das Fiirchten zu lernen. AufschluBireich fiir das
Verstdandnis gewisser Voraussetzungen auch seines Gesamtwerkes ist dabei

175



nicht zuletzt die Entstehungsgeschichte der im folgenden besprochenen Ver-
offentlichung.

Der Rhein-Verlag, Ziirich, hatte urspriinglich die Absicht, einige friihe, in
vergessenen Zeitschriften verstreute Erzdhlungen seines Autors Hermann
Broch in einem Sammelbdandchen neu herauszugeben. Bei der Durchsicht der
Korrekturbogen stellte sich dann ein innerer Zusammenhang der verschie-
denen Stiicke heraus: iiberall fand sich die Atmosphédre der deutschen Zwi-
schenkriegszeit, der Vor-Hitler-Periode, eingefangen. Um aber dem Pha-
nomen eines atmosphirisch faBlbaren Zeitgeistes zu noch groflerer Wirkung
zu verhelfen, entschlof3 sich Broch, zu den fiinf in Frage stehenden Er-
zahlungen deren sechs neue hinzuzufiigen, die alten mit passenden Zusitzen
zu versehen, die auftretenden Personen durchgehend gleich zu nennen (bei-
laufig unter Verwendung des Personenregisters von «Don Giovanni») und
das Ganze als <Roman in elf Erzdhlungen» zu bezeichnen. Die bisher er-
widhnten Bestandteile bilden aber noch nicht die Gesamtheit der ein-
gesetzten Mittel. Hinzu kommt ein <lyrischer Rahmen», bestehend aus drei
lingeren, mit «Stimmen 1913—1923—1933» iberschriebenen Einschiebseln in
Versform, eine — iibrigens sehr schone — Parabel aus dem Weisheitsschatz
der Chassidim Martin Bubers und — last but not least — eine «Entstehungs-
geschichte» als Nachwort. Das nun endlich vollstindige Ergebnis heiflt «Die
Schuldlosen». Im Nachwort bezeichnet Broch die Art seines Vorgehens selber
als «etwas abenteuerlich». Man kann ihm darin nur beipflichten. Allerdings
kommt der Autor, dem offenbar bei der Sache nicht geheuer ist, dann doch
noch zum Schlul}, im Hinblick auf die erzielte «Totalitdtsdarstellung» diirfe
selbst bei dieser abenteuerlichen Angelegenheit von einem «Roman» die Rede
sein.

Als positiv erscheint es, dal in einigen — nicht in allen — dieser elf
Erzdahlungen tatsdchlich der Geist einer bestimmten Zeit — wenn auch
bei weitem nicht <total» — atmosphirisch eingefangen ist. Das ist seinerseits
die Folge der ohnehin sehr ausgepragten, auch aus den fritheren Werken
ersichtlichen Beziehung, die Broch zum Problem der Zeit als solchem hat.
Hier liegt zweifellos einer der vielen Ansatzpunkte, in denen er einmal mit dem
Dichter des <Zauberbergs» wird verglichen werden miissen. In Brochs Ver-
héltnis zur Zeit findet sich der Hauptschliissel zu seinem Werk. Es erklart,
weshalb im Falle der «Schuldlosen» die «Totalititsdarstellung» dadurch ge-
sucht wird, dafl ein (wie immer zusammengesetzter) Roman als das der
Schilderung einer Gegenwart verpflichtete epische Unterfangen in einen
lyrischen, also vorwiegend wvergangenheitsbezogenen Rahmen gebettet wird,
bei gleichzeitiger Annidherung an das stets nach einem Zukiinftigen drangende
Drama mittels der Namengebung aus <«Don Giovanni». Emil Staigers
«Grundbegriffe der Poetik» finden sich hier in praktischer Anwendung ver-
einigt. Fehlt bei Broch nur die Musik («Don Giovanni» laft sie ja geradezu
erwarten), um das <Gesamtkunstwerk»> zu vollenden. Richard Wagner ist
trotzdem da: die priachtigste, in ihrer blutvollen Plastik von keiner andern
erreichte Figur unter den «Schuldlosen» ist die Magd Zerline, ein Urweib
von zukunftformender Dimonie, das stark an eine Norne erinnert. Die Zeich-
nung dieser Gestalt mull vom kiinstlerischen Gesichtspunkt aus unbedingt
als ein weiteres Positivum gewertet werden, zusammen mit dem — allerdings
als einziges — konsequent durchgefiihrten Motiv der Riickkehr des «Helden»
in den Schofl einer animalisch-miitterlichen, in ihrer inhumanen Verant-
wortungslosigkeit jedoch schuldhaften Ursprungsnihe.

Die <Atmosphire» ist unverkennbar deutsch, so kiihn es nachgerade auch

176



sein mag, ohne die Musik das dornenvolle Problem der deutschen Psyche
zu beriihren. Mit noch zwingenderer Notwendigkeit als dem Dichter des
«Zauberbergs» mull Hermann Broch deshalb dem Dichter des <Doktor
Faustus» gegeniibergestellt werden. Hier wie dort geht es um die Frage
der deutschen (Kollektiv-) Schuld. Eine immanente, wesensbedingte Schuld-
haftigkeit ist die bekannte Antwort Thomas Manns. Auch Hermann Brochs
«Schuldlose» sind natiirlich schuldig, aber die Urteilsbegriindung fullt bei
ihm auf einer ethischen Schuld. Das Verdikt fillt also auf den ersten
Blick harter aus, es stellt eine bestimmte Verfehlung gegeniiber allgemein-
giiltigen Moralgesetzen fest. Die Verfehlung heiflt Gleichgiiltigkeit, Gleich-
giiltigkeit gegen sich und den Nebenmenschen und alles, was mit einem
selbst wie mit allen andern, vor allem aber den andern, geschieht.

Mit dieser zweifellos weitgehend richtigen Quintessenz des Buches, die
im Nachwort ausdriicklich wiederholt wird, hat man bei der Aufziahlung des
Positiven jedoch die Kulmination nicht nur erreicht, sondern bereits auch
uberschritten. Im selben Nachwort, an derselben Stelle, heiit es von der
politischen wie menschlichen Gleichgiiltigkeit, der «Schuldlosigkeit> also auf
den ersten Blick: «Trotzdem ist gerade das der Geistes- und Seelenzustand,
aus dem — und so geschah es ja — das Nazitum seine eigentlichen Krafte
gewonnen hat.» Wirklich? Das Nazitum hat seine brutale Aggressivitidt nicht
aus einem Geistes- und Seelenzustand der allgemeinen Gleichgiiltigkeit be-
zogen, sondern aus viel triiberen Quellen; aber es konnte sie dank der all-
gemeinen Gleichgiiltigkeit so lange beziehen, bis es stark genug war, die
Gleichgiiltigen zu vergewaltigen. Es zugelassen zu haben, ist die Schuld der
«Schuldlosen», nicht aber, es geschaffen zu haben.

Broch ist iibrigens nicht nur in diesem Punkte so unlogisch wie ungerecht.
Eine andere Konstante seines bisherigen Schaffens, sein brennendes Interesse
fur das Soziologische, verfithrt ihn zu einem &hnlichen Trugschlul. Weil er
als beinahe ausschlieBlichen Trager des Nazitums den Spieller — «selbst als
Verbrecher handelt er unentwegt aus edelsten Motiven» — erkannt zu haben
glaubt — glaubt —, iibersieht er nicht nur vollig, dal Hitler noch von ganz
anderen <Kreisen» als denen des Spieflblirgertums getragen, vor allem auch
ertragen wurde, sondern umgekehrt sind natiirlich alle zusammen — nachdem
sie ja soeben drunter und driiber in ein und denselben Schuldtopf geworfen
wurden — nichts anderes als ein «Spiellergeschlecht». Dabei gibt es unter
den «Schuldlosen» des Romans einen einzigen, der diesem Geschlecht un-
verkennbar angehort. Dieser Hang zur Verallgemeinerung, zur terrible sim-
plification, 148t einen die noch der Verodffentlichung harrende dreibandige
«Massenpsychologie» des ehemaligen Honorarprofessors der Yale University
mit einiger Skepsis erwarten. Er ist auch geeignet, auf die einer solchen
«Totalitdtsdarstellung» innewohnende Gefahr aufmerksam zu machen, die
Gefahr namlich, dal einer dem Zeitgeist, dem er ausschliefllich mit Hilfe von
Soziologie und Psychologie beikommen will, schlieBlich selber erliegt, und
zwar keine Totalitdt gegeben, wohl aber einen Schritt zum Totalitarismus
vollzogen hat.

Hermann Brochs «Roman als Totalitatsdarstellung» ist der zur Forderung
der Gegenwart an die Kunst erhobene Versuch, der unabsehbaren Weite und
Vielschichtigkeit des heutigen Welt- und Menschenbildes durch Anwendung
entsprechender neuer Kunstmittel gerecht zu werden: durch Abstraktion, Ein-
beziehung der Vieldimensionalitit, Relativierung, Symbolkonstruktion usw. Das
Schwierigste am ganzen Unterfangen ist die Bewiltigung der menschlichen
Psyche. Der Dichter hat es mit Proteus zu tun, der sich durch dauernde Ver-

iz 177



wandlung seinem Zugriff entzieht, mit einer Hydra auch, die proportional an
Ausdehnung und Kopfzahl zunimmt, je mehr materielle Substanz ihr entrissen
wird. Die Griechen hatten es leicht, sie hatten ihre Mythologie und hatten
die «Totalitdt> im Symbol. Der moderne Odysseus aber ist der «Ulysses» von
Joyce. Es ist der Versuch, Proteus ohne Zauberformel zu stellen, doch er
entgleitet; die Hydra ohne von den Gottern verliehene Kréfte zu bezwingen,
doch sie bleibt unbesiegbar. Die Griechen waren auch weise: Odysseus betrat
ungefdhrdet die Unterwelt, Theseus das Labyrinth, Gestalten des Mythos
waren es, die solche Dinge vollbrachten, und die Menschen lieflen sich von
den Dichtern davon erzidhlen. Der heutige Dichter jedoch, der die Forderung
nach der Totalitdt erhebt, will selber gehen, und er will, dafl seine Leser mit
ihm gehen. James Joyce stieg in die Psyche des Menschen Bloom hinein, er
verirrte sich im Chaos. Thomas Mann, der #hnliches wagte, fand nur deshalb
zurlick, weil er Distanz zu halten wullte, sich mit Ironie gefeit hatte. Sehen
wir zu, wie es Hermann Broch versuchte.

Hermann Broch hat vor seinem jiingsten einen Roman geschrieben, der
wahrscheinlich sein reifstes und bedeutendstes Werk bleiben wird: «Der
Tod des Vergil». Alle Vorziige, die ein mit entsprechendem Konnen unter-
nommener Versuch der «Totalitédtserfassung» haben kann, sind hier vereinigt,
nicht zuletzt im Thema, das die vierundzwanzig Stunden der Agonie Vergils,
an der Schwelle zwischen Antike und christlicher Aera, umfaflt. Eine innere
Lebensschau zieht voriiber, wie sie groflen Sterbenden zuteil werden kann,
die alle Elemente menschlicher Bindung an kosmische Zusammenhiange auf-
weist. Ein Versuch, gewill, aber ein grofartiges, weiterweisendes Werk. Die
dichterische Beschwérung einer weltgeschichtlichen Uebergangsepoche, einer
Zeit des «nicht mehr und noch nicht», einer Kluft, die eine grofle Personlich-
keit vergeblich mit ihrem eigenen schépferischen Reichtum zu fiillen ver-
sucht. Januskopfig wie der Aspekt des historischen Moments steht diese Ge-
staltung seines personlichsten Anliegens auch in der Mitte von Brochs Schaffen
selbst. Denn Thema und Aussage, wie sie schon im Titel der «Schlafwandler»
zum Ausdruck kommen, sind nun in den «Schuldlosen» wieder aufgenommen.
Diese paar Figuren mit Namen aus «Don Giovanni» bewegen sich samt und
sonders nicht wie Menschen, sondern wie Rollentrager einer Oper, besser noch:
wie die Puppen eines Marionettenspiels. Sie handeln wie im Traum, wie Schlaf-
wandler, die willenlos Befehlen gehorchen, die ihnen von auflerhalb ihres
Bewulltseins zukommen. Dafiir haben sie einen Blick fiir den metaphysischen
Raum, der immer wieder in die dreidimensionale Welt einbricht, sie ahnen
Zusammenhinge, «Beziige», die sich hinter der Oberfliche der Dinge ver-
bergen. Weil die «Seinstotalitat> nur im Individuum — und zwar im ruhen-
den, nicht handelnden Individuum wie im Falle des <Tod des Vergil» — an-
niaherungsweise zu fassen ist, hat Hermann Broch also dort, wo die Vielheit
und ein zunichst (zum mindesten fiir den Zuschauer) objektives Geschehen
einen solchen Grad subjektiver «Totalitdt> ausschlieft — wie im Roman der
«Schuldlosens — den psychisch-metaphysischen Raum kurzerhand zum allein
vorhandenen gemacht. Alles andere ist nur Kulisse. Er hat seine Figuren
gewissermallen betdubt, in Trance versetzt, um sie von Anfang an jenseits,
im Bereich seiner metaphysischen Spekulationen und im Zwielicht einer
flackernden Relativitdt zu haben. Mit Marionetten kann man machen, was
man will. '

Natiirlich weil Hermann Broch ganz genau, welcher Kunstgriffe er sich
da bedient. Und im Nachwort erhebt er denn auch ausdriicklich die For-
derung nach einer Verwirklichung des Menschseins, in dessen Mittelpunkt

178



das Ichbewullitsein und damit die verantwortliche — also nicht mehr «gleich-
giiltige» — Personlichkeit steht. Seinen «Schuldlosen» aber wire die Ge-
winnung ihres eigenen Ichs rein unmdglich. Er hat ihnen nicht einmal das
Fiinklein davon gegeben, von dessen Anfachung er spricht. (Sie, die schul-
digen «Schuldlosen» des Buches, wiren also bei ndherem Zusehen wirklich
unschuldig.) Er konnte ihnen dieses Fiinklein Menschtums aus einem ganz
bestimmten Grund nicht geben. Deshalb nidmlich, weil er sich mit seiner
(und nicht nur seiner) Theorie vom modernen Roman als Totalitdtsdarstel-
lung mittels aller erdenklichen Konstruktionen der Moglichkeit gerade dazu
begeben hat. Von der Konstruktion sind nur Marionetten zu erwarten, keine
Menschen, iiber die sich ein giiltiges «schuldig» oder «unschuldig» fallen 140t.
In diesem Zusammenhang ist es bezeichnend, wie Broch die Hinzufiigung
von sechs neuen Stilicken zu den fiinf alten nennt: hinzukomponieren. Da
ware noch einmal ein musikalisches Element. Aber was ein Leverkiihn
(immerhin mit Hilfe des Teufels) in der Musik zu wagen bereit ist, und was
sich bei dem Unternehmen des modernen Faust als ferne Hoffnung ab-
zeichnet, nidmlich daBl sich aus der totalen Konstruktion doch wieder der
Ausdruck ergibt, das ist im Bereich des menschlichen Raumes ein Unter-
fangen, das leicht iiber die Grenzen der Humanitit hinausgelangt — und das
auch keineswegs von so zwingender Notwendigkeit ist, wie die Theoretiker
des modernen Romans es wahrhaben wollen. Das Wort, daf} der liebe Gott im
Detail steckt, hat seine volle Giiltigkeit bewahrt. Broch selber gibt das zu,
wenn er von der Liuterung durch das Kunstwerk sagt: «...das Kunstwerk —
nicht jedes, wohl aber jedes totalitdts-angenidherte, ohne darum just ein
,JFaust’ sein zu miissen — besitzt diese Anfachungskraft, manchmal nur mit
der ganzen Fiille seines Atems, manchmal aber auch schon mit einem ein-
zigen Hauch, mit einem einzigen sanftesten Wink...» Natiirlich steckt der
liebe Gott auch im Ganzen, aber der Versuch einer «Totalitdtsdarstellung» im
Roman begegnet unweigerlich dem Blick, der, seit die Griechen sich vor ihm
fiirchteten, seine todliche Wirkung behalten hat: dem Blick der von dem
Schlangengeziicht des Chaos umringelten Gorgo. Ihm vermag auf die Dauer
auch der Schutz der modernen Zauberformel nicht (noch nicht?) zu wider-
stehen, mit der eines der <«Schuldlosen»-Fragmente Hermann Brochs iiber-
schrieben ist: «Methodisch konstruiert».

Es hat fiir die Zuriickgebliebenen stets etwas Beklemmendes, wenn einer,
der ihrer Zeit voraus in geistiges Neuland auf Patrouille ging, endgiiltig von
ihnen scheidet. Ein noch nicht gefestigter Besitz erscheint gefdhrdet, eine
Gefahrdung lage vielleicht aber auch gerade im Besitz des halb noch un-
bekannten Terrains. Es bleibt nichts anderes, als die bereits vorliegenden
Lageskizzen auf ihre Tragfahigkeit zu priifen. Entscheidungen, die der Dahin-
gegangene nicht mehr selber zu ziehen vermochte, sind der Nachwelt auf-
gegeben. Im Falle Hermann Brochs (und vieler, die in seiner Richtung gin-
gen), handelt es sich um Entschliisse, die die Grundlagen menschlicher Exi-
stenz betreffen. Vielleicht, dal sein Werk dazu beitrdgt, das Chaos wieder
fiirchten zu lehren — dadurch, dall es gezeigt wird. Der Unterschied zu einer
Zeit, da man an dessen Wirklichkeit glaubte, wéare der, dafl man von nun an
darum wiifite; sich nicht daran zu verlieren, wire die Chance einer Gegen-
wart, die Hermann Broch so schmerzlich als <«Zwischenzeit», als ein «nicht
mehr und noch nicht» empfunden hat.

179



	Hermann Brochs letztes Werk

