
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1951-1952)

Heft: 1

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

THOMAS MANN: «DER ERWÄHLTE»

oder Scherz, Satire, Ironie und tiefere Bedeutung

«Man konnte es Lessing nicht verzeihen,
daß er in der Theologie bis zur Eleganz,
und im Christentum sogar bis zur Ironie
gekommen war.» Friedrich Schlegel.

Wer es unternimmt, einen alten Stoff neu zu erzählen, wird das im
allgemeinen nur dann tun, wenn er dazu etwas Neues zu sagen hat. Nun ist es
aber erstaunlich, wie eng sich Thomas Mann in seiner Neuerzählung der
Geschichte vom guten Sünder an die mittelalterlichen Vorlagen hält.
Verglichen mit der dem deutschsprachigen Leser nächstliegenden, dem
«Gregorius» des Hartmann von Aue, ist in der äußeren Episodik kaum
Wesentliches hinzugekommen. Andererseits kann nicht übersehen werden,
wieviel an höchst modern anmutender Philosophie und Psychologie hinter
der mediävistischen Tarnung des Werkleins steckt. Es schimmert da ein
Weltbild durch, das an Geschlossenheit und Leuchtkraft dem christlichen
Goldhintergrund von damals in nichts nachgibt. Ist das nun neuer Wein in
alten, oder sollte es gar alter Wein in neuen Schläuchen sein?

Die Frage ist nicht müßig, und auch die Antwort nicht, so ambivalent sie
ausfallen muß: es ist beides. Eine dritte Möglichkeit nämlich wäre die reine
Nacherzählung, alter Wein in alten Schläuchen also. Neuerzählung aber ist
nicht lediglich Wiederholung, sondern Wiederbelebung, und diese ist neu
und alt zugleich, sowohl der Form wie dem Inhalt nach. Denn dazwischen
liegt ja eine Spanne Zeit, die in der Wiederbelebung eines Vergangenen in
der Gegenwart übersprungen wird. Mit diesem «Vergangenen» ist jedoch
nicht etwa das Stoffliche der Geschichte von Gregorius gemeint, das ja als
Motiv wie als dessen Ausgestaltung im Epos stets gegenwärtig ist, sondern
der Sinnzusammenhang, in dem das Ganze steht,, der Geist, in dem die
Erzählung erfolgt. «Wer läutet?» stellt sich als grundlegende Frage im Eingangskapitel,

als die Glocken beim Einzug des Erwählten in die Ewige Stadt von
selber zu klingen anheben, und: «der Geist der Erzählung» ist die Antwort,
die der fiktive Erzähler, ein Mönch im Kloster St. Gallen, in Wirklichkeit
Thomas Mann sich und dem Leser gibt. Der Geist der Erzählung — das ist
doch wohl der Geist auch des Erzählers so gut wie der des Zuhörers, des
Lesers. Es handelt sich dabei nicht allein um des Erzählers Machtvollkommenheit,

die Glocken Roms von selber läuten zu lassen, wann immer es ihm
beliebt, und auch nicht um deren Korrelat, nämlich daß die Glocken sich
beliebig läuten lassen, sondern um die weder an Zeit noch Raum, wohl aber
an das Vorhandensein eines inneren Gehörs gebundene Reproduzierbarkeit
des Vorgangs. Die von selber läutenden Glocken und ihr Zusammenklang
sind ja lediglich «hörbildhafter» Ausdruck für etwas, das schon nicht mehr
nur der «Geist der Erzählung» ist, sondern bereits als «der Geist» überhaupt
verstanden werden darf. Ein Kapitel Erkenntnistheorie als Einleitung zur
Neuerzählung einer versifizierten Legende des christlichen Mittelalters?

Warum nicht, wenn gleich zwei Gründe dafür sprechen! Erstens erklärt
sich damit auch der merkwürdige Umstand, daß der Erzähler von heute sich

54



im wesentlichen an die Vorlage von einst halten, mediävisieren konnte, ohne
antiquiert zu wirken, und zweitens ist mit diesem «Geist der Erzählung»,
der als Triebfeder des Handlungsablaufs eingeführt wird, dem Leser zugleich
der Schlüssel zum ganzen Mechanismus in die Hand gegeben. Denn ein
solcher ist diese Erzählung, und darauf gleich zu Beginn schonend vorbereitet
zu werden, wappnet gegen den sonst vielleicht irritierenden Eindruck ihres
uhrwerkgleichen Abschnurrens. Die hier auftretende Frage, wie sich ein
derartiger Automatismus als die Neubelebung einer christlichen Legende
bezeichnen läßt, bedarf freilich noch der Erörterung.

Wir wollen nicht sagen, ein Hartmann von Aue sei bei der Abfassung seines
Epos vom guten Sünder durchaus naiv gewesen. Die verschmitzte Art, in der
er an kritischen Stellen an die Bereitschaft, ja die christliche Pflicht zur
Wundergläubigkeit appelliert, spricht eher dagegen. Jedoch, er konnte zum
mindesten unbehelligt auf Goldgrund malen, mit einem allgemeinen christlichen

Bewußtsein rechnen, das sich des Gnadenapparates zu bedienen
gewohnt war (es kommt nicht von ungefähr, daß sich hier ein Ausdruck
aufdrängt, der gleich wie die vorhin verwendeten «Mechanismus» und
«Automatismus» der technischen Begriffswelt angehört). Entlang den Richtpunkten
«Sünde — Schuld — Sühne — Gnade» laufen seine Verse munter hin.
Thomas Mann hätten wir es übelgenommen, wäre er uns mit demselben
Schema und weiter nichts gekommen. Wir hätten eingewendet, daß es den
Goldgrund nicht mehr gibt, mit dem christlichen Bewußtsein nicht mehr als
mit einer Selbstverständlichkeit zu rechnen ist. Warum aber sollte uns dann
das Vorgehen Thomas Manns verblüffen, wenn er statt Goldgrund blauen
Himmel, statt des Gnadenapparates den Automatismus des Sinnzusammenhanges

setzt? Uebelnehmen können wir es ihm auf keinen Fall, so wenig wie
die erstaunliche Tatsache, daß auch in diesen veränderten, nachkartesiani-
schen Kosmos das alte Schema paßt.

Im Gegenteil. Erinnern wir uns des zentralen Problems, das uns im «Doktor

Faustus» doch weiß Gott ergriffen hat, und das dort weit, aber nicht
weiter als bis zu der schwachen Hoffnung geführt wird, «daß aus der totalen
Konstruktion sich letztlich doch wieder der Ausdruck gebiert». Hinter diesem
Satz steht Kleists Aufsatz über das Marionettentheater (der übrigens im
geistigen Itinerarium der «Entstehung des Doktor Faustus» figuriert), jener
erratische Block aus der Zeit der Selbstüberwindung der Romantik, in den
die Worte gemeißelt sind von der «Notwendigkeit, ein zweites Mal vom
Baume der Erkenntnis zu essen, um in den Stand der Unschuld zurückzufallen».

Man sehe nun auch in diesem Zitat zunächst keine Anspielung auf
das Stoffliche der Geschichte von Gregorius — davon später —, sondern
einen Hinweis auf zweierlei: auf die Bedeutung des Gegensatzes zwischen
dem «wissenden» (Schiller hätte gesagt: sentimentalischen) Modernen und
der Naivität — wenn nicht Hartmanns von Aue, so doch seiner Leser, und
dann auf die Lösung der leverkühnschen Problematik der Konstruktion, die
sich daraus ergibt, nämlich durch die Uebernahme eines historischen
Denkschemas — in unserem Falle der Kette «Sünde — Schuld — Sühne —
Gnade» — und dessen Anwendung unter verändertem Vorzeichen
(«Notenschlüssel» hätte der Musiker Adrian Leverkühn gesagt), dem monistischen in
unserem Falle an Stelle des christlich-dualistischen.

Das wäre eine erste Antwort auf die Frage, wie ein erzählerischer
Mechanismus die Wiederbelebung einer christlichen Legende sein kann. Denn
auch die Legende lebte von einem Apparat. Aus der Konstruktion hat sich
so neuerdings der Ausdruck ergeben, indem das einst Geglaubte, heute

55



Gewußte sich in seiner Substanz als ein und dasselbe erweist. Glaube und
Wissen können sich demnach im Gnadenbewußtsein treffen, der eine es
dualistisch von außen beziehend, das andere aus dem «Rückfall in den Stand
der Unschuld durch (Selbst-)Erkenntnis». Man steht hier vor dem «Gnothi
seauton — Erkenne dich selbst» an der Eingangspforte zum delphischen
Orakel. Nicht aber vor der Antike, wie sie ein Sophokles repräsentiert. Seine
Gestaltung unseres Stoffes, des Oedipus-Motivs, entspringt tragischem
Lebensgefühl. Für ihn gibt es keinen «Geist der Erzählung» als Triebfeder des

Geschehens, sondern ein blindes Schicksal mit aller Gräßlichkeit der «machine
infernale», als die es ein anderer zeitgenössischer Wiederbeleber, Cocteau,
in seiner Fassung bezeichnet hat. Die Gegner Thomas Manns (des Dichters)
aus religiösen (nicht aus politischen) Gründen, sollten das nicht übersehen:
das wirklich Nichtchristliche, das ganz und gar Gnadenlose findet sich
anderswo, während es immerhin in Rom ist, wo unser «Geist der Erzählung»
durch das Medium eines Mönches im Kloster St. Gallen die Glocken von
selber läuten läßt. Sie sollten ihm seine Liberalität verzeihen und ihm das
Verständnis entgegenbringen, mit dem man die Romantiker in den Schoß
der Kirche aufnahm, die konvertierten, ohne je gute Katholiken zu werden.
Thomas Mann wird diesen Schritt allerdings schwerlich tun, denn dazu hat
er als Norddeutscher sich (nicht zuletzt im «Faustus») zu sehr mit Luther
und dem Teufel auseinandergesetzt, und wahrscheinlich auch mit Calvin. Die
Art jedenfalls, wie er in seinem «Erwählten» den antiken Schicksalsbegriff
überwindet und den Begriff der christlichen Gnade säkularisiert, setzt einige
Kenntnis der Prädestinationslehre voraus, und mit der «Freiheit eines
Christenmenschen», die paradoxerweise, aber tatsächlich aus der Gewißheit
der Vorbestimmung zu gewinnen ist, ist man dem Katholizismus wohl für
immer entwachsen. Trotzdem: Thomas Manns Anliegen war noch nie ein so
ausgesprochen romantisches, nicht nur wegen der thematischen Hinwendung
zum katholischen Mittelalter, nicht allein durch die Verbindung der
Problematik von «Wälsungenblut» und «Oedipus», sondern vor allem auch im
Hinblick auf das wesentliche Merkmal des «Geistes der Erzählung»: die
Ironie.

Gewiß, auch sie taucht nicht zum erstenmal auf, sie beherrscht vielmehr
die Gesamtheit des Mannschen Lebenswerkes, aber es wird ihre so oft und
gem verkannte Funktion hier, in der Konfrontation mit dem tragischsten und
theologisch hochbelasteten Gegenstand, besonders deutlich. Unsere Zeit hat
sich von den Gedankengängen der Romantiker derart weit entfernt, daß man,
um nicht als Ketzer zu gelten, froh ist, die folgenden Definitionen einiger
Aspekte der Ironie durch die Autorschaft Friedrich Schlegels und seiner
Zeitgenossen gedeckt zu wissen (wir entnehmen sie der Abhandlung von
Prof. Fritz Ernst über romantische Ironie) : Philosophie als Heimat der Ironie,
Religion als ihr Ziel. Ironie als Wille zur Ueberwindung der Tragik, Ironie
als «transzendentale Bouffonnerie», als Transzendentalpoesie... Darüber soll
man nicht vergessen, daß Schlegel zum Katholizismus übertrat. Thomas
Mann, der die Ironie durchaus und von jeher in obigem Sinne gebraucht
hat, wird ihm darin — wie gesagt — schwerlich folgen (auch der «Calvinist»
André Gide kam schließlich mit seinem «Oedipe» allein zu Rande), und zwar
deshalb nicht, weil er mit seinen «transzendentalen Bouffonnerien» nicht in
einem goldenen, sondern in keinem andern als einem Himmel landen will,
der blau ist wie seit dem ersten Schöpfungstag.

Thomas Mann transzendiert nicht, oder dann nur, insofern er die Immanenz
zum identischen Ziel erhebt. Ob er das theologisch darf, würden nur Mystiker

56



positiv beantworten, aber ein Mystiker ist er nicht; inwiefern er es
philosophisch darf, darüber streitet man sich seit Descartes bis auf den heutigen
Tag und die Existentialphilosophen. In den Kreis unserer Betrachtung fällt
hier vor allem, wie er es tut. Was den Stil betrifft, so gehören seine
geistreichen Spielereien zunächst zu den legitimen Mitteln romantischer Ironie,
sind aber doch mehr als literarische Travestien, weil sie, als Ausdrucksformen

einer «Sprache über den Sprachen», Aeußerungen des oft zitierten
«Geistes der Erzählung» sind, eines Geistes, der offenbar nicht nur weht, wo,
sondern auch woher er will. Für das Gedankliche aber, in seinen Grundzügen,

können wir von dem bewährten Schema ausgehen: Sünde — Schuld —
Sühne erscheinen zunächst ganz konventionell. Die darin Verstrickten unterziehen

sich diesem Ablauf mit beinahe routinemäßiger Selbstverständlichkeit.
Auffallend ist lediglich, daß sie das Strafmaß von selber wissen, die Sühne
sich selber auferlegen. Interessanter noch sind aber die Kommentare des
fiktiven Erzählers. Insofern die begangene Sünde von der Natur ermöglicht
wird, fällt sie weitgehend zu deren eigenen Lasten, geht sie auf Konto der
absoluten Indifferenz, beziehungsweise Amoralität der Natur. Ein Gesichtspunkt,

der mit der Frage nach dem Schicksal und der Vorsehung (beziehungsweise

Prädestination) verknüpft wird: Nemo contra Deum nisi Deus. Hier
der uralte Ansatzpunkt für den folgenreichen Sprung in die Abstraktion:
vom guten Sünder erzählt die mittelalterliche Legende, auf die «gute Sünde»
als logische Folge wagten bisher nur wenige zu kommen, jedenfalls nicht die
offizielle Theologie. Darin liegt aber die Gleichzeitigkeit von alt und neu, das
Geheimnis der Wiederbelebung. Denn — es muß hier wiederholt werden —
hier treffen sich zwei Zeitalter in gemeinsamer Gnadengewißheit. Hartmann
von Aue läßt seinen Gregorius siebzehn Jahre auf dem Stein büßen, zur
Nahrung gibt er ihm nichts als eine Quelle. Thomas Manns Zutat vergrößert
scheinbar das Wunder, verwahrscheinlicht es aber zugleich durch die
Erhellung seines Sinngehaltes: von einer Art Muttermilch der Erde genährt,
nähert sich Gregorius bildlich und leiblich der Quelle seiner «Sünde», der
indifferenten, amoralischen, aber letztlich mütterlich-guten Natur, die doch
den göttlichen Funken in sich trägt — nähert sich ihr bis an die Grenze der
Identität des scheinbar dualistisch Geschiedenen, eine Grenze, die ihn nur
noch seine subjektive Existenz zu überspringen hindert. Den Stand der
Gnade (die an sich immer da ist) im Sinne der «Erwähltheit» kann man wohl
als die Bewußtwerdung dieser Tatsache auffassen. Deren Wirkung auf die
menschliche Psyche muß in einem großen Gott-, Welt- und Selbstvertrauen
gipfeln; jedenfalls zögert Gregorius keinen Augenblick, die Berufung auf den
Stuhl Petri zu akzeptieren. Er entpuppt sich allerdings von für einen Papst
außergewöhnlicher Liberalität, als eine Art Pio Nono des Mittelalters. Aber
was kann man von einem schon erwarten, der von den vielen, die berufen
sind, auserwählt war, mit dem Worte des romantischen Konvertiten Friedrich
Schlegel ernst zu machen: «Was überwunden werden muß, das ist der Geist
der Schwere...» Fritz Störi

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Russische Peter I. verbot den Gebrauch der Bezeichnungen «Groß-
Wirklichkeiten fürstentum Rußland» und «Moskoviter» und setzte an ihrer

Stelle die Bezeichnung Rußland durch. Stalin verbot während

des Krieges den Gebrauch der Bezeichnung Rußland und setzte die
Bezeichnung Sowjet-Union durch. Die Vorherrschaft der Groß-Russen in

57



Rußland, die Vernichtung aller echten nationalen Autonomien, soll durch
eine Irreführung verdeckt werden. Es gibt in Rußland kein Sowjet-System.
und hat es nie gegeben. Alle Merkmale des Sowjets sind längst abgeschafft,
nur der Name ist als Anspruch einer wesentlicheren Demokratie, als es die
rein parlamentarische sei, übriggeblieben. Die Bolschewisten usurpierten den
ursprünglich menschewistischen Sowjetgedanken, als sie im Sowjet eine
Mehrheit besaßen; sie jagten die Nationalversammlung auseinander, als sie
in ihr eine ohnmächtige Minderheit waren und die russische Bauernschaft,
die immense Mehrheit des Volkes, der Sozialrevolutionären Partei in der
Konstituante die absolute Mehrheit verschaffte, obwohl 90 Prozent der Wahlkreise

bereits unter bolschewistischem Terror standen. Um die Sozialrevolutionäre

durch eine Schmutzkonkurrenz zu verdrängen, hatten die Bolschewisten

(vor den Wahlen) ein Dekret über die Landverteilung veröffentlicht,
in dem sie einfach das Programm der Sozialrevolutionären Bauerndelegierten
der Sowjets wörtlich abschrieben, um auf diese Weise eine Agrarrevolution
zu usurpieren, die mit ihrem eigenen Agrarprogramm identisch war wie
Schwarz mit Weiß. Auf die Usurpation des Marxismus folgte also die
Usurpation einer bäuerlichen Genossenschaftstheorie. Da der Bolschewismus im
wesentlichen bis 1946 weder Kritik noch ideologischem Widerstand in der
Weltpresse begegnete, wurde er gutgläubig als Träger der marxistisch-proletarischen

und der revolutionär-agrarischen Revolution angesehen, und so ist
es heute noch.

Die neue russische Bauernrevolution straft diese Usurpationen aufs neue
Lügen. Der Beschluß der durch das Politbureau herrschenden neuen
Ausbeuterklasse, eine dritte Agrarrevolution durchzuführen, bedeutet nichts
anderes als eine neue Maßnahme des russischen Staatsmonopolismus zur
Abdrosselung des ungebrochenen revolutionären Willens der russischen
Bauernschaft, Landeigentümer zu werden. Im Kulakentum hatten die
russischen Bauern dieses Ziel so weit schon erreicht, daß es die Konsolidierung
der herrschenden Funktionärklasse bedrohte; im Blut und Hunger der Bauern
wurde diese Revolution erstickt. Nun haben die Bauern den Krieg und die
folgenden Krisenjahre benutzt, die Expropriateure zu expropriieren und
soviel Land als möglich von den Kolchosen wieder an sich zu bringen. Die
herrschende Klasse antwortet darauf mit der verschärften Agrarindustriali-
sierung, der Zusammenlegung der Kolchosen zu Kolchosen-Latifundien,
betrügerisch Kolchosenstädte genannt, die in Wahrheit bestenfalls in Jahrzehnten

entstehen werden.
Auf diese gewaltige russische Krise kam am 25. Januar 1951 Margaret

Miller, die lange in Rußland gelebt hat, in The Listener zu sprechen. Wie
andere Beiträge dieser BBC-Wochenschrift befleißigte sich auch dieser einer
wohlangebrachten Objektivität. Miller schildert die Teilnahme des ganzen
Landes an der Erntearbeit, zu der viele städtische Kräfte beordert werden,
so daß auch in Moskau während dieser Zeit Briefkästen nicht geleert werden.

Man erkennt auch an diesem Detail auf wie schwachen Füßen die
russische Wirtschaft steht, die, wie nun die neue Kampagne gegen die Bauern
beweist, alles andere als stabilisiert ist. Schon während des Krieges begann
die Rückeroberung des Landes durch die Bauern. Der sogenannte Kollektivbesitz

— in Wahrheit Verfügungsgut der herrschenden Klasse — wurde
nicht nur von den Deutschen im Kriegsgebiet, sondern auch weit hinter der
Front von der Bauernschaft ausgeplündert. Die Bureaukratie war auch hier
überproportioniert groß und teilte sich mit den Bauern in der Uebervortei-
lung des verhaßten Staates. So schrieb man alle möglichen Privatausgaben

58



der Bauern wie Haarschneiden, Schuhreparaturen und anderes zu Lasten des
Kolchos, dessen Verwaltung sich die größten Unregelmäßigkeiten zuschulden
kommen ließ, wie es sich bei einer autonomen, terroristischen Verwaltung
von selbst versteht. Zehntausende wurden denn auch verjagt und bestraft,
weil sie von dem System profitierten, das im wesentlichen selche
Profitmöglichkeiten der herrschenden Klasse zuschanzt. Der Maschinenpark wurde
vernachlässigt, die Technisierung ergab in den kleineren Kolchosen, die ein
Drittel und mehr der Produktion bestimmen, ungenügende Ergebnisse, was
durch den Mangel an technischen Kräften, durch die Apathie der Bauern
dem Kolchos gegenüber, durch Verwehdung der Arbeitszeit für den eigenen
Kleinbesitz zu erklären ist.

Der große imponierende Aufforstungsplan, der den russischen Boden vor
Winden, Verstaubung und Trockenheit schützen soll, ist ein Werk von
Jahrzehnten. Die Vertreibung der Bauern aus ihren Hütten und Ställen, die
Expropriation des ihnen einst auf ewig zugeteilten Grund und Bodens von
0,45 Hektaren, ist dagegen das Werk von Monaten. Viel zu günstig, wie
üblich, auch von André Siegfried im Figaro beurteilt, wird es im gleichen
Blatt (Nr. 2069) von einem Kenner des Landes und der Verhältnisse in den
Zusammenhang der russischen Bauernrevolutionen gestellt. Allgemein dachte
man auf dem Lande, daß der Oeffnung der Kirchen die Rückgabe des
geraubten Bodens folgen werde. Als sich die Bauern betrogen sahen, griffen sie
zur Notwehr. Nach den Angaben der Zeitschrift Der Bolschewik fanden
allein im Gebiet von Kujbischew 11000 spontane Landbesetzungen statt.
Erleichtert wurde dieser Aufstand durch den Umstand, daß in einem Sechstel
der Kolchosen keine Parteizellen existierten und der Terror daher nicht
dauernd gegenwärtig war. Und das ist wiederum durch das Mißtrauen der
herrschenden Klasse gegen die immense Mehrheit der unterdrückten Bauernschaft

zu erklären, die der Partei femgehalten wird.
Daß die Umgliederung der russischen Landwirtschaft selbst in der

Moskauer Gegend katastrophale Folgen hat, ergibt die Lektüre der russischen
Presse. Hinzuzufügen wäre, daß man die Folgen weit nach Europa hinein
verspürt, wie die Hungerrationen in Rumänien, Ungarn und der Tschechoslowakei

beweisen. Die Gründung der sogenannten Kolchosen«städte»
beginnt wie üblich mit Bauernpogromen, wie einst die Massakrierung der
«Kulaken» und die Aushungerung von Millionen Bauern der Kolchosengründung

vorausging. Jetzt werden an 10 Millionen Bauernhäuschen und
-hütten, Ställe und Anlagen verbrannt, obwohl, wie dieser Bericht bemerkt,
kein Staat der Welt imstande wäre, die versprochenen «Städte» für 60

Millionen, dazu Ställe, Garagen und Verkehrsmittel aus der Erde zu stampfen.
Da sich jeder Staat mit den Mitteln seiner Gründung erhält, bleibt auch dem
bolschewistischen Klassenstaat nichts anderes übrig, als immer wieder durch
Pogrome unter den Bauern seine Herrschaftsbasis zu sichern, und durch
hohle Versprechungen die Gründe seines Terrors zu verschleiern.

Aus dem Bericht von Margaret Miller im Listener ging auch hervor, daß
die bolschewistische Presse die Oeffentlichkeit mit Anklagen gegen die
Verschmutzung der Kolchosen durch die Bauern zu beruhigen versucht und
neue Städte mit einem Komfort ausmalt, den nicht einmal Moskau kennt.
Sicher beklagt die Regierung die mangelhafte Produktivkraft der Landwirtschaft

mit Recht. Sie hat nach Angaben, die an anderen Stellen zu finden
waren, noch nicht einmal die Resultate des Zarismus erreicht. Welcher
außerordentlichen Steigerung der Produktionswille der russischen Bauern-

59



Schaft fähig war, beweisen ältere Publikationen der Sozialrevolutionäre. Die
Zahl der Bauernkreditgenossenschaften stieg von 1902 bis 1918 von 1000 auf
17 000, der Konsumgenossenschaften von 2000 auf 25 000. Schon vor Beginn
der bolschewistischen Bürgerkriege hatte Sibirien mit seinen landwirtschaftlichen

Genossenschaften Europa überholt, schrieb eine Autorität wie Luigi
Luzzatti im April 1919. Eben aus Angst vor der Produktivkraft der freien
russischen Bauern werden sie von der herrschenden Klasse unterdrückt, die
nur eine von ihr dirigierte, aber nie erreichte landwirtschaftliche
Hochproduktion dulden kann, da jede andere eine politische Konkurrenzkraft
entfalten könnte.

Die ungeheuerliche Paradoxie der russischen Agrarrevolution beruht heute
darauf, daß Rußland sich an die Spitze asiatischer Agrarrevolutionen zu stellen

sucht, um sie rechtzeitig aufzufangen. Der Bolschewismus besitzt heute
bei weitem nicht mehr das Monopol der Meinungsbildung und wird von
zahllosen Gegnern der eigenen Links- und Rechtsopposition gründlich
durchleuchtet. Verdienste darum erwerben sich in jedem Heft die Westberliner
Diskussionsblätter für demokratischen Sozialismus Pro und Contra, die den
Bolschewismus auf seinem eigenen Kampffeld und mit seinen eigenen
marxistischen Argumenten auf den Leib rücken. Eine ausgezeichnete Klassifizierung

des bolschewistischen Regimes in der Terminologie von Marx und
Lenin findet sich in Heft 12 unter der Signatur Oeconomicus. Der Verfasser
definiert unter Berufung auf Rußland, China, Korea, die Ostzone und den
Balkan den Bolschewismus als Agrarrevolution plus Staatskapitalismus, wobei

aber der Staatskapitalismus die Agrarrevolution zuletzt immer wieder
auffrißt: «Durch die Agrarrevolution wird die Entwicklung zum modernen
Kapitalismus nachvollzogen... Der Bolschewismus ist progressiv, insofern
als er die Nachentwicklung rückständiger Länder vollzieht. Er wird aber
darauf sofort reaktionär, indem er die sozialen Interessen der Arbeiter- und
Bauemmassen mit Füßen tritt und eine totalitäre Epoche einleitet. Es ist das
tragische Geschick der Bauern und Landarbeiter sowie Kleinpächter in den
rückständigen Ländern, daß sie mit Hilfe der Bolschewiki und ihrer Satelliten

die Agrarrevolution vollziehen, nur um im nächsten Moment von der
augenblicklich entstehenden Macht des Staatskapitalismus wieder neu
geknechtet zu werden... Der Staatskapitalismus muß zur Zwangskollektivierung

drängen. Bauern und Arbeiter stellen danach eine Schicht von
Lohnsklaven dar.»

Wertvolles Informationsmaterial über Rußland erscheint seit einigen
Monaten in der Réalité Russe (26, rue Friant, Pavillon B, Paris XlVe). Herausgeber

sind emigrierte Linksoppositionelle, die der Diskussion des Bolschewismus

wesentliche Fakten aus der russischen Presse in langen Auszügen
bieten. Ich entnehme sie den belgischen, parteiunabhängigen Cahiers Socialistes

(28), deren Hauptbemühen dem europäischen Föderalismus gilt. Der
erste Bericht behandelt eine ganz moderne ukrainische Papierfabrik die in
Bau, Anlage, Durchführung ein Muster verfehlter Leitung durch eine
ortsferne ignorante Parteibureaukratie bietet. Während bei den Verlagen Papier
fehlt, liegt es monatelang im Freien unter Sonne, Regen und Schnee.
Maschinen und Rohmaterial kommen um Jahre zu früh oder zu spät in eine
Fabrik, wo alles fertig ist — nur das Dach fehlt. Die Fabriken wurden auf
die umliegenden Wälder hin errichtet, die aber nur noch knapp für fünf
Jahre Holz liefern, das schon für andere Zwecke bestimmt war. Die
Maschinen produzieren immer neues Papier, das erst unter freiem Himmel
aufgebaut wird und dann verfault als Brennstoff ins Kohlenlager kommt, Platz

60



für neues Papier zu schaffen. Das alles haben wir schon einmal mitgemacht,
lange nach unserem Tode, nämlich in Herman Kasacks Stadt hinter dem
Strom, in der eine Fabrik aus Sand künstliche Steine formt, die in der
anderen Fabrik wieder zu Sand zerrieben werden.

Carl Schurz Daß die Lebenserinnerungen des Deutsch-Amerikaners Carl
Schurz zu den seltenen Büchern des 19. Jahrhunderts gehören,

durch die die deutsche Sprache durchsichtig wie ein Bach fließt, ungetrübt
von den Abwässern einer verworrenen Syntax, wissen seine Leser, die sie
in der Manesse-Bibliothek als Zeugnis einer lauteren Prosa gefunden haben.
Wie schön die Sprache Schurz auch in Familienbriefen aus der Feder seines
Herzens floß, zeigen die zwei unbekannten Briefe an seine Schwägerin, die
von der Historischen Zeitschrift (171/1) veröffentlicht werden. Wer Schurz
noch nicht kennt, wird gut tun, vorher entweder ihn selbst zu lesen oder das
Lebensbild anzusehen, das Werner Richter im Hochland (3) ausstellt. Die
Studie beruht auf der neuen Schurz-Biographie von Joachim Maaß, dem
Mitredaktor der Neuen Rundschau. Richter stellt Schurz aus der heute so
vertrauten Perspektive des Emigranten dar, der nach dem Worte Alfred
Polgars die alte Heimat verlor und dem die neue fremd blieb. Schurz brachte
als säkularisiert-katholischer, preußenfreundlicher Rheinländer den
Vereinigten Staaten ein Element, das dort noch unbekannt war, nicht leicht
assimiliert werden konnte und selbst nicht assimilierbar ist. Da aber nach
Wilhelm Meister unser Vaterland dort ist, wo wir nützen (nicht wo wir uns
nützen!), waren eben doch die neuen Staaten das Vaterland des
Achtundvierzigers, der (mit 32 Jahren) von Lincoln als Gesandter nach Madrid
geschickt wurde, im Krieg als Generalmajor diente und, unverdient für
Rückschläge verantwortlich gemacht, die Bedeutung des Sieges der Nordstaaten
bei Gettysburg mit einem Weitblick würdigte, der bis in unsere Jahre reicht.

Als es um den Krieg schlecht stand, gehörte Schurz zu den festen Charakteren,

die unbeugsam den Sieg wollten und glaubten. Im ersten dieser beiden
Briefe stehen starke Sätze, die für gleiche Lagen gültig bleiben:

«Wenn man etwas Großes will, muß man sich darauf gefaßt machen, nicht
allein mit der Stärke seiner Feinde, sondern auch mit der Schwäche seiner
Freunde zu tun zu haben. Und der letztere Kampf ist gewöhnlich nicht der
leichteste. Aber soll man darum, die Waffen niederlegen und sich ohne
weiteres für überwunden erklären? Ist unsere Sache weniger gut und groß,
weil ihre Verteidiger klein sind? Im Strome des Erfolges schwimmen kann
jeder; aber wer etwas Bedeutendes leisten will, der muß sich mit der
ausdauernden Geduld waffnen, welche durch keinen Unglücksfall, keinen
vereitelten Plan, keine getäuschte Hoffnung erschöpft werden kann. Es gibt in
der Welt nichts Einfältigeres als verzweifeln. Wer da glaubt, daß große
Reformen ohne große Schwierigkeiten durchgeführt werden können, der soll
sich lieber gar nicht an die Arbeit geben. Nur der Entschluß, das Aeußerste
zu versuchen und das Letzte zu opfern, macht uns des Erfolges gewiß.»

Und nach dem Siege, schreibt er, «fängt das staatsmännische Werk der
Rekonstruktion einer Gesellschaft an, die sich durch diese Riesenoperation
ihres inneren Feindes, der Sklaverei, entledigt hat. Und endlich wird die
neugeborene Republik den europäischen Eindringlingen zeigen (Louis-Napoléon),
daß sie auf diesem Kontinent Meisterin ist. Von da fängt die Rolle an, welche
Amerika als Weltmacht auch in der Diplomatie Europas spielen wird. Jetzt
erst sind dem jungen Adler die Klauen gewachsen... Ich glaube, wir werden

63



nach und nach von hier aus einen politischen Einfluß auf Europa üben, der
fruchtbar sein wird. Jede Stunde, welche man durch Fortschritt in der Schifffahrt

an der Ueberfahrtszeit spart, hilft dazu ...».

Konvertiten Carl Schurz hat den Spalt seines Lebens unsichtbar gemacht,
und Renegaten indem er das Persönliche hintanstellte und geschichtlich nur

dort erscheint, wo er auf die Dinge und Pflichten hört, die
ihn beriefen. Seine Wirkung als unverstandener Deutscher in Amerika, als
verkannter Amerikaner in Deutschland bei seinen Besuchen Bismarcks, hat
rein psychologische Bedeutung außerhalb seines Lebenswerks. Man kann ihn
daher kaum einen Emigranten nennen, obwohl er es war und es der Freiheit
wegen wurde. Er steht außerhalb der Linie, die Hans Egon Holthusen im
Merkur (37) zwischen Konversion und Freiheit zieht, denn er wechselte den
Standort immer um derselben Sache willen. Holthusens Neigung, von einem
sehr hohen Ansatzpunkt auszugehen, um tief unter ihm die Personen zu
zeigen, mit denen er sich auseinandersetzen möchte, führt diesmal dazu, daß
er mit dem Mémorial von Pascal die religiösen und politischen Konvertiten,
von denen man am meisten spricht, konfrontiert. Aber weil bei Pascal das
Fleisch einmal Wort wurde, kann man nicht jedem, der nicht zu den großen
Gewandelten gehört, den Sinn der Konversion absprechen. Zwar zeugt das
Werk für das Erlebnis; aber wie differenziert liegen doch die Umstände eines
so diffizilen Ereignisses, daß Holthusen einem Angelus Silesius die
Konversion als geistig-menschliche Niederlage anrechnet, ohne sagen zu können,
ob nicht jene längst, avant la lettre, im Cherubinischen Wandersmann
enthalten war. Gewiß beweist das Werk von Claudel, daß nicht derselbe Notre
Dame 1886 verließ, der eingetreten war, die Weihnachtsmesse zu hören. Aber
ich glaube, vor dem höchsten Geiste, der weder getauft noch beschnitten ist,
zählt jener verregnete Pariser Septemberabend genau so viel, an dem Aimé
Pallière, der katholische Theologie-Student, in eine Synagoge eintrat, aus
bloßer Neugier, wie er meinte, in den Versöhnungstag Israels geriet und
Schritt für Schritt Jude wurde, mit jenem Martyrium der Ueberzeugung, das

er in seinem Sanctuaire Inconnu ergreifend schön dargestellt hat. Aber
wären die Konversion Claudels ohne die großen Oden, die von Pallière ohne
dessen Leben als Verfolgter unter der deutschen Besetzung weniger wahr und
groß? Wie alles in unserer Welt, hat auch der vertikale Einbruch seine
Skalen, seine Nüancen, seine Schöpferwerte, und daher wird das Problem der
Konversion beschränkt, wenn es nur bei bekannten Autoren untersucht wird,
bei denen aber Holthusen viel Richtiges herausarbeitet, während es als
Zeitphänomen in anderen, • überpersönlichen Aspekten den gemeinsamen Nenner
liefern könnte, den Holthusen sucht. Er spricht von den «Bekehrungswellen»
in der napoleonisehen und in der heutigen Zeit. Immer kann «die krisenhaft
überreizte Bewußtseinslage» sie auslösen. Charakteristisch ist aber nicht bloß,
wovon, sondern wozu man sich bekehrt. Die große Rückbesinnung auf den
Katholizismus entgeht nicht bloß dem Vakuum, das unsere Gegenwart ständig

im Menschen aufbohrt, sondern entfaltet auch den Drang zu einem
Universellen, der bei einem Teil der Bekehrten die Sehnsucht nach Umfassenderem

verrät, als unsere Staatlichkeiten bieten: nach Europa! Europa-Bewegung

und Rekatholisierung stimmen in beiden Epochen bedeutungsvoll
überein.

Die Untersuchung des politischen Meinungswechsels in die gleiche Studie
zu verflechten, war aber verfehlt. Denn wenn man auch im Zeitungsjargon

62



die früheren Schreihälse des Salonbolschewismus Konvertiten nennt, bloß
weil sie nun ebenso laut ihren Salonantibolschewismus zu Markte tragen, so
heißt das doch ein mißbrauchtes und ein substanzschweres Wort behandeln,
als ob sie wertgleich wären. Die vielen Fälle, die Holthusen aufzählt,
beweisen in seinem Zusammenhang, daß die Geistigen unserer Zeit ebenso ratlos

waren und sind, wie sie selbst es ist, weil ihnen eine wirklich neue Doktrin

fehlte. Bedauerlich ist, daß Holthusen Benns Anpassungen an den Nazismus

und zum Beispiel den radikalistischen Enthusiasmus eines W. H. Auden
wohlwollend auf eine Stufe zu stellen scheint. Jeder Versuch, die eigenen
oder die fremden Jahre der tiefsten deutschen Entwürdigung in das
Konversionsthema aufzunehmen, wäre verhängnisvoll; Holthusen ist dieser
Gefahr bloß beinahe entgangen.

Die Verantwortung der deutschen Bildungsklasse für den Nazismus ist
erdrückend groß, aber sie könnte durch ständige Bewußterhaltung Rückfälle
verhindern. Geschieht das? Lange nicht entschieden genug. Scheu vor der
eigenen Schuld, Rücksicht auf Schuldkomplexe der Leser sind das sicherste
Mittel, neue Schuld durch indirekte Duldung des Neonazismus zu häufen.

Charakteristisch ist mein nicht bloß persönliches Erlebnis mit der Gegenwart.

Ich besprach diese an sich gute, manchmal entschiedene politisch-literarische

Wochenschrift hier erst einmal. Warum? Ich hatte in der
wohlwollenden Anzeige im Oktoberheft der selbstbewußten Behauptung der
Herausgeber widersprochen, sie seien die «lebendige Tradition» der Frankfurter
Zeitung, denn sie hatten, teilweise, auch zum Kreis der beschämend
gleichgeschalteten Frankfurterin gehört. Ich fand, die Rückkehr der Redaktion
nach Frankfurt wäre weniger ein Anlaß, der Tradition als der Nichttradi-
tion zu gedenken. Diese Kritik fand ein Leser der Diskussionen viel zu mild;
die Gegenwart sperrte dagegen sofort die Lieferung des Besprechungsstückes
und bestätigte meine Frage deshalb durch Schweigen. Von 120 Zeitschriften,
die ich aus 9 Ländern erhalte, hat nicht eine einzige meine Kritik mit
Sanktionen erwidert. Also war die Kritik zutreffend.

Vor meinem Vortrag im Sender Rot-Weiß-Rot und nach meiner Kritik in
der Tat von Döblins großer, bedeutungsreicher Romantrilogie November
1918 (Verlag Karl Alber, Freiburg-München), die in den meisten großen
deutschen Zeitungen und von allen deutschen Rundfunkstationen planmäßig
totgeschwiegen wird, schlug ich in der Gegenwart. (109) die Besprechung des
Werkes nach, die überhaupt zu bringen geradezu schon rühmlich ist. Aber
jeden anständigen Menschen muß der Titel der Besprechung, Erzählungen
eines Renegaten (ausgerechnet in einem von Sieburg mitherausgegebenen
Blatt), wie eine Ohrfeige treffen. Es gibt literarische Unanständigkeiten, die
unverzeihlich sind. Diese ist es. Döblin hat in seinem Roman nicht bloß die
beste, sondern die schlechthin einzige dichterische Transposition der
politischen Menschen gegeben, die die Ereignisse des Novembers mitgeschafEen
haben. Die Porträts der Ebert, Noske, Radek, der USPD.-Leute und vielen
anderen sind einfach hinreißend. Und wie Heine kann Döblin von sich sagen,
er sei «eine der deutschesten Bestien». Welche Fülle echt deutscher,
überwiegend sympathischer Volksmenschen wachsen wie Gras auf dem Boden
dieses seines zweiten Alexanderplatzes. Das macht heute niemand in Deutschland

Döblin nach. Döblin legt Rosa Luxemburg eine ganz aus ihrem historischen

Charakter heraus geschaffene Bemerkung gegen die deutsche Militärsucht

in den Mund, die der Rezensent und Mitherausgeber Robert Haerdter
als Denunziation bezeichnet. Auch das darf man nicht mehr? In der
Nachbarspalte des Rezensenten schwärmt Sieburg anläßlich zweier amerikanischer

63



Kriegsromane «für die Festigkeit dieses Gemeinwesens, daß es die
erbarmungslose Bloßlegung der eigenen Schwächen nicht nur erträgt, sondern
geradezu für selbstverständlich hält.» Aber die deutsche Vergangenheit von
1918 bloßlegen, so meisterhaft und wohlwollend, wie es hier geschieht, gehört
bereits zum «Vorurteil des Renegaten». Konvertiten wirft man oft, ohne
Verständnis für das Feuer eines neugeborenen Enthusiasmus vor, daß sie durch
Uebereifer sündigen. Also durch Uebereifer gegen die Schädlinge der
Gleichschaltung, gegen die wahren Renegaten, sündigt die Gegenwart nicht. Die
Behandlung Döblins paßt genau zu der von Thomas Mann. Man freut sich echter
und konstruierter Angriffsflächen, um die eigenen kläglichen Jahre an jenen
zu rächen, denen sie erspart blieben. Ausgebliebene Konversionen — was für
ein deutsches Thema; was für ein weites Feld. /

Französische Unter den französischen Zeitschriften, die nach dem Kriege aus
Zeitschriften der geistespolitischen Situation der Besetzung, der Resistance,

des Gemeinschaftserlebnisses und der wiederentstandenen
Differenzierungen hervorgegangen sind, hat La Table Ronde, die zur Diffusion
Plön gehört, eine feste Position errungen. Die Redaktion wird von François
Mauriac, Gabriel Marcel, Jean Mistler, Thierry Maulnier, Charles Orengo,
Georges Poupet, Roland Laudenbach gebildet und von Jean Le Marchand
verwaltet. Das Aprilheft ist zum Teil Gide gewidmet. Als «inimitable» feiert
sein Glaubensgegner Mauriac den geheimen Spartacus, der im Herzen der
Gesellschaft stehend, von ihr geliebt und geehrt, sie unablässig provozierte.
Die Unterhaltungen Julien Greens mit Gide ergänzen dessen Journal. Auch
Green sieht im Thésée eines der schönsten Kunstwerke des großen Prosaisten.
In einer Unterhaltung verteidigt sich Gide gegen die Annahme, er sei religiös
von Rilke beeinflußt. Gespräche über Descartes, Pascal, Montaigne, über
klösterliches Leben, den Tod, über die Verse, die Eva zu Adam in Miltons
«Paradise Lost» spricht (V. 25—27) und die Gide die schönsten in irgendeiner
Sprache nennt. — Im gleichen Heft Briefe und Verse des Marquis de Sade,
über den immer neue Studien und Bücher erscheinen. — Im Maiheft eine
längere Dichtung von Pierre Emmanuel: On lit au livre de la Genèse;
unvergleichlich witzige Briefe von Alexandre Dumas an seinen Sohn, aus denen
wir ein andermal zitieren werden, ünd als Roman ein Werk von Jocelyn
Brooke. Auch die Chroniken der Table Ronde entfalten den gewohnten
Reichtum französischer Zeitschriften.

Die Schwierigkeiten der Zeitschriftenpresse haben Paru gezwungen, auf
Selbständigkeit zu verzichten und mit Monde Nouveau zu fusionieren. Die
neue Zeitschrift erscheint jetzt unter dem Doppeltitel der beiden Zeitschriften,

aus denen sie besteht. Monde Nouveau wirft weite Perspektiven in die
überseeische Welt (Südostasien, Japan, Französisch-Afrika), sucht aber auch
das Neue in Deutschland. Der Bericht einer französischen Deportierten über
ihre Flucht aus dem KZ, die Hilfe trefflicher Menschen bei ihrem
Untergrundleben in Berlin, ihre jetzigen Vortragsreisen in Deutschland,
Besprechungen mit früheren Nazis geben diesem Beitrag von Yvonne Pagniez einen
ungewöhnlichen Inhalt. Der Paru zustehende Raum gehört den alten
Mitarbeitern dieser Zeitschrift, deren Kritik knapp, zuständig und einleuchtend,
die weite Welt französischer Bücher vielseitig aufschließt. Felix Stössinger

64


	Kleine Rundschau

