
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 12

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

GOETHE UND DIE BILDENDE KUNST

Nachklang zum Goethe-Jahr

Das heißt, ein Nachklang ist nur unser Bericht; das gleichbetitelte Buch
selbst, von dem er handelt (von Otto Stelzer; Braunschweig, Vieweg-Verlag),
ist zur Zeit erschienen. Wir überblicken nicht, was in dem uferlosen Schrifttum

über Goethe schon über ein ähnliches Thema zu finden wäre; ein so
gründliches und umfassendes Buch, diese Vermutung möchten wir wagen,
jedenfalls nicht. Schon damit ist ein bedeutendes Verdienst umschrieben, das
bestehen bleibt, auch wenn man etwa in vielen Urteilen, besonders
Werturteilen, anderer Meinung sein kann als der Verfasser.

«Goethe und die bildende Kunst» bedeutet zunächst Goethes eigene Tätigkeit

auf diesem Gebiete. Wie umfangreich und ernst dieselbe war, geht daraus

hervor, daß ungefähr zweieinhalbtausend Blätter seiner Zeichenkunst
überliefert sind. Bekannt ist auch, daß Goethe ziemlich lange schwankte, ob

er nicht Maler statt Dichter werden solle. Von der Inständigkeit dieser Be-
fassung gibt es noch weiter Zeugnis, wenn wir hören, daß diese außerordentliche

Produktion sich auf einen begrenzten Zeitraum zusammendrängt. Ihren
Höhepunkt findet sie während der italienischen Reise, wo Goethe sich ernstlich

«als Künstler wiedergefunden» zu haben meinte, und sich ohne Spott
seine «Spekulation darauf richtete, ein Madonnenbild zu malen, das noch bei
meinen Lebzeiten in Rom Wunder tun soll» (65). Goethe glaubte damals
stark an Prinzipien für Kunsterzeugung und Kunstbeurteilung. Es war die
Zeit seines hemmungslosen Piatonismus, als er auch in der Kunstbetrachtung
ein unfehlbares Prinzip gefunden zu haben meinte, das «überall paßt und
alles aufschließt» (154); es war die Zeit, als er an der «Urpflanze» ein Modell
zu besitzen glaubte, «mit dem man noch Pflanzen ins Unendliche erfinden
kann» (169)! Aber Madonnenbilder, die Wunder tun, werden wohl aus
anderer Seelenlage gemalt, als die Goethes in Rom war. Doch auch das
unbekümmerte Bewußtsein der technischen Fähigkeit dazu wird unter dem
allerdings ganz untragischen Zusammenbruch, der auf alle solche Vermessenheit

folgen mußte, begraben. Trotzdem griff Goethe aber noch dann und
wann zum Zeichenstift, um ihn erst ungefähr von 1812 ab gänzlich ruhen zu
lassen. Es fehlt aus jener Zeit nicht an recht herben Urteilen Goethes über
seine Kunstbetätigung. Jedoch hing er bis zuletzt an seinen Arbeiten und
suchte sogar verschenkte wieder in seine Hand zu bringen. Als Achtziger sah

er, daß ihm in der Kunst «die eigentliche plastische Kraft» gebrach. «Wenn
ich etwas zeichnete, so fehlte es mir an genügsamem Trieb für das Körper-

751



liehe; ich hatte eine gewisse Furcht, die Gegenstände auf mich eindringend
zu machen, vielmehr war das Schwächere, das Mäßige nach meinem Sinn»
(76). Ein tapferes und einschneidendes Urteil, welches das Versagen an einen
Trieb anknüpft, der auch sonst Goethe nicht fremd war, aber in der Dichtung

nicht Herr werden konnte.
Stelzer unternimmt es nun, dieses Urteil als von falscher Bescheidenheit

diktiertes umzustoßen. «Goethe war kein Dilettant..., er war ein geborener,
aber verhinderter Künstler» (63/4). Und er fordert für ihn einen hohen Platz
in der Geschichte der Kunst. Für jeden, der Goethe überhaupt noch mit
irgendeinem Superlativ auseinanderhalten kann, wird eine unbefangene
Versenkung in die bei Stelzer wiedergegebenen Zeichnungen diese Bewertung
kaum bestätigen. Auch die hübschesten, begabtesten Blätter darunter sind
trotz allem eindeutig dilettantisch. Eindrücklicher, gekonnter sind viele
Tuschzeichnungen, von denen Stelzer keine gibt; aber zur Beurkundung eines
höheren Künstlertums langen auch diese nicht. So wird es doch wohl bei
Goethes eigenem Urteil sein Bewenden haben müssen. Diese Tuschzeichnungen

sind in bedeutender Zahl in der Folioausgabe der «Italienischen Reise»
beim Insel-Verlag wiedergegeben. Man vergleiche zum Beispiel die dort
gleichfalls zu findende Zeichnung Tischbeins «Goethe am Fenster». Einen
Strich wie da, der einfach sitzt, findet man in Goethes ganzem Oeuvre nicht.
Und Tischbein war kein Genie.

Die Tuschzeichnungen Goethes haben etwas Freieres, Breiteres,
Großzügigeres als die oft etwas kleinlichen und spitzigen Bleistiftzeichnungen. Das
liegt zum Teil an der Technik, und Goethe selbst hat sich zum Geiste
derselben bekannt: «Das kühn Hingestrichene, kühn Ausgetuschte und Gewaltsame

reizte mich, selbst das, was mit wenigen Zügen die Hieroglyphe einer
Struktur war, wußte ich zu lesen und schätzte ich übermäßig» (73). Diese
Aeußerung des Kunstbetrachters, die jener anderen des Kunstausübenden
mit ihrer Selbstanklage der Aengstlichkeit genau widerspricht, zeigt Goethe
ganz auf impressionistischen Bahnen wandelnd, und Stelzer will ihn geradezu
zum Schöpfer der impressionistischen Kunsttheorie, ja auch ihrem ersten in
der eigenen Ausübung praktischen Anhänger machen. (Aber Stelzer versteigt
sich auch ganz allgemein zu der Behauptung: «Goethe hat zum erstenmal in
der Kunstphilosophie die Wege für eine wirklich künstlerische Erfassung des
Kunstwerks freigemacht» [163].) In der Tat gibt es eindrückliche Worte
Goethes, die in diese Richtimg zu weisen scheinen; auf der andern Seite
ist bekannt, daß sein wirklicher Geschmack in Betrachtung der bildenden
Kunst klassizistisch bis zur Oede war —• mindestens durch lange Zeiten hin.
Seine Aufgabestellungen für die Wettbewerbe der «Weimarer Kunstfreunde»
sind ja mit Recht berüchtigt. Uebersehen wir darüber aber nicht, daß er in
seinen letzten Jahrzehnten auch Perioden erheblicher Annäherung an die
Romantik hatte. Zeitweise erwies er dem noch wenig anerkannten Caspar
David Friedrich wesentliches Verständnis, und für den «ins Elementarische
sich verlierenden» Runge fand er ein Wort, grausam wie die Natur, aber
gerade von seinem entgegengesetzten Streben aus höchst tiefsinnig: «Wer so
auf der Klippe steht, muß sterben oder verrückt werden, da ist keine Gnade»
(42). Ob Runge das Ausmaß hatte, dieses Gesetz zu erfüllen, sei dahingestellt;
schade ist, daß Goethes Blick verblendet war, wo es wirklich sich vor seinen
Augen erfüllte: bei Hölderlin und Kleist.

Dabei war Goethe zweifellos ein begnadet Schauender, auch ein überaus
kluger Kopf, der, wo er nicht ausgesprochen sich versagte und halbbewußt
verdrängte oder ins bloß konventionell Bürgerliche flüchtete, kaum etwas vor
sich hinhalten konnte, ohne daß ihm bedeutende, wahre, ins Schwarze tref-

752



fende Einfälle darüber kamen. Aber ein Philosoph war er nicht. Dazu gehört
noch etwas anderes. Ein Philosoph muß nicht nur die Dinge in ihrer
durchdringenden Wahrheit schauen, sondern er muß auch die jeweiligen Schauungen

in ein systematisches Verhältnis setzen. Goethe hat wohl alle
gegensätzlichen Stimmungen und Erlebnisse, die hier in Reichtum und Vielfalt
nicht fehlen konnten, mit jeweiliger Absolutsetzung ausgesprochen. Er empfand

bestimmte gedrängte, einseitige, ausgesetzte Situationen sehr stark und
drückte sie dann mit Kraft, Scharfsinn und Kunst aus. Aber das hohe Maß
von Bewußtsein dabei war meist durchaus "nicht-dialektisch. Greift die
Absolutsetzung des Partikulären dann zu leicht in die Höhe, folgt die
entgegengesetzte zu schnell und unreflektiert darauf, ist das Erlebnis minder
drängend — so führt diese Einstellung nicht allzu selten auch zu Banalitäten.
Aber natürlich kann der Berichterstatter leicht so dem Eindruck verfallen,
Goethe habe alles gesehen, alles gewußt, jede denkbare Behauptung schon
aufgestellt, alles vorweggenommen, alle möglichen Strömungen und
Strebungen schon angeschlagen; er sei der Vorläufer von allem und jedem; es
sei unmöglich, nach ihm noch einen neuen Gedanken zu haben. Man kann
das selbstverständlich mit einem unendlichen Einerseits-Anderseits, Sowohl-
Als-auch, an dem man schlechthin alles aufreihen kann, auch mit einigen
dialektischen Strukturlinien nachher berichten, in eine Art sachlicher
Ordnung bringen. Aber zunächst ist diese nicht da, und jeder intelligente
Kunstbetrachter hat auf seine Weise, wenn auch wohl meist in gemessenem
Abstand zu Goethe, Augenblicke, wo ihm je realistische oder Ideen-Kunst,
Naturalismus oder Idealismus, Objektivismus oder Subjektivismus,
Nachahmung oder Phantasie als das eigentliche Wesen der Kunst lebendig
aufleuchtet. Der Denker, der wahre Theoretiker, beginnt dagegen erst da, wo
dem Betrachter im Augenblick selbst die differentia specifica gegenwärtig
wird, wo er die augenblickliche Schauung mit dem Ganzen der geistigen
Architektonik, und das heißt mit ihrem Gegensatz, zu verbinden weiß und
ihr so die organische Stelle anweist. Das Nicht-zu-Ende-Denken ist Goethes
Schwäche im Philosophischen •— aber natürlich auch seine als solche ganz
anderswo liegende Stärke. Das liegt schon darin, daß Goethe, der Unendliches
— Zulängliches und Unzulängliches — zur Kunst gesagt und geschrieben hat,
dann doch wieder zu dem Satz gelangte: «Die Kunst ist eine Vermittlerin des

Unaussprechlichen; darum ist es eine Torheit, sie wieder durch Worte
vermitteln zu wollen» (95). Selbst der Philosophie gegenüber bewahrte Goethe
seine durchdringende Schaukraft. So schrieb er als Zweiundachtzigjähriger,
nachdem er wohl wenig von den schwierigen Werken des deutschen Idealismus

gelesen, noch weniger verstanden hatte, ein Wort, das da in den Mittelpunkt

geht: «Ich danke der kritischen und idealistischen Philosophie, daß sie
mich auf mich selbst aufmerksam gemacht hat, das ist ein ungeheurer
Gewinn. Sie kommt aber nicht zum Objekt; dieses müssen wir so gut wie der
gemeine Menscheriverstand zugeben, um im unwandelbaren Verhältnis zu
ihm die Freuden des Lebens zu genießen» (136). Das ist existentiell, aber
darum war Goethe doch noch kein Philosoph, kein «selbständiger Denker»,
wie Stelzer vermeint (96).

Die Kritik, die in solchen Feststellungen gegenüber Stelzers Unternehmen
liegt, kann den großen Wert dieser fleißigen und klugen Sammlung alles
Materials aus Goethes Kunstbegegnung nicht mindern — um so mehr, als

der herausgehobene Fehler den meisten Goethe-Schriften beiliegt. Aber man
kann sich dabei des Gedankens doch nicht erwehren, wie herrlich Goethe

vor uns dastände, wenn man ihn nicht aus emsigem Autoritätsverlangen und
falschem Absolutheitsbedürfnis zu einem Ungetüm jeglicher Vollkommenheit

48 753



gemacht hätte. Wenn man ihn einen Dichter von höchstem Rang, einen
Menschen von Größe, nehmt alles nur in allem, von kühner, wagnisreich um-
rissener, dunkel untermalter Geistigkeit, einen durchdringenden Kopf voll
bedeutsamer Gedanken über fast alles hätte sein lassen — aber keinen
Philosophen, keinen bildenden Künstler, keinen wirklichen Naturforscher, keinen
makellosen Erlöser und kein Vorbild schlechthin — aber auch keinen, der
der ehrfürchtigen Kanonisierung seiner Trivialitäten bedürfte. Es wäre sehr
ungerecht, diesen starken Vorwurf zumittst gegen die schätzbare Arbeit von
Stelzer zu richten; um so mehr sei dies betont, als wir zum Schluß noch
einen Wunsch gegen sie auf dem Herzen haben. Nämlich den, daß in dieser
Schrift über den neben Eckhart, Luther, Keller, Nietzsche größten deutschen
Sprachmeister bei einer Neuauflage Stellen wie folgende berichtigt werden
möchten: «Die Goethesche und die romantische Welt waren nicht
unüberbrückbar» (34). «Runges ins Mystische abschweifender Zug wird
hervorgehoben, ohne ihn zu tadeln» (41). «Ein Blatt wie die ,Flußbrücke im
November' dürfte vergeblich im Umkreise seiner Zeitgenossen so gefunden
werden» (71). «Meyer äußerte... Aeußerungen» (44). Erich Brock

ZWEIMAL GUDERIAN

Mit bemerkenswerter Raschheit sind nach dem Zweiten Weltkrieg die
Memoiren der Politiker und Heerführer der Siegerstaaten der Oeffentlichkeit
unterbreitet worden. Sie sind im Vorteil. Ihre Archive sind vollständig. Die
Ereignisse haben die Zweckmäßigkeit, vielleicht sogar die Richtigkeit ihrer
Anschauungen erwiesen. Der Erfolg spricht für sie. Zögernd nur erscheinen
die entsprechenden Veröffentlichungen auf der Seite der Besiegten. Ihre
Akten sind vernichtet oder beschlagnahmt, frühere Tätigkeit und Ansichten
bedürfen der Rechtfertigung. Dies und die Nachkriegsverhältnisse in Deutschland

sind wohl die Ursachen — wenn auch nicht alle —, daß bisher von den
Großen der deutschen Wehrmacht sich unseres .Wissens erst Halder, Chef des
Generalstabes des Heeres von 1938—1942, zum Wort gemeldet hat, wenn wir
von der Schilderung der Persönlichkeit Rommels und dessen Wirken durch
einen seiner Gegner absehen wollen.

Guderian folgt als zweiter1. Westpreuße aus der Gegend von Kulm an der
Weichsel, aus einfachen Verhältnissen stammend, durchläuft er die einst
übliche Laufbahn der Erziehung und Bildung des deutschen Berufsoffiziers,
macht als junger Offizier den Ersten Weltkrieg mit, erhält Generalstabsausbildung

und wird schließlich im Heer der Nachkriegszeit zur Motortransporttruppe

versetzt. Seine Idee, daraus eine Kampftruppe zu machen, findet
Unterstützung bei wohlwollenden Vorgesetzten, Hindernisse und Ablehnung
bei den bedächtigen Großen, bis die Machtergreifimg durch Hitler der
Entwicklung der deutschen Panzertruppe einen mächtigen Impuls gibt. Mit
seinem Buch «Achtung Panzer» tritt Guderian 1938 erstmals vor eine breite
Oeffentlichkeit. Seine früheren Ausführungen über das Zusammenwirken der
Panzertruppen mit andern Waffen sind außerhalb dem Kreis der Fachleute
weniger bekannt geworden.

Guderian führt die Panzertruppen beim Einmarsch in Oesterreich. Wir
finden ihn an der Spitze des neunzehnten Panzerkorps im Polen-Feldzug und
hernach in Frankreich, wo seine Truppen als erste das Meer erreichen. Hierauf

folgt seine erste Kaltstellung, für diesmal noch mit einem Ausbildungs-
1 Guderian: Erinnerungen eines Soldaten. Verlag Vowinckel, Heidelberg.

754



kommando getarnt. Er war kein beliebter Untergebener. Beim Oberkommando

der Wehrmacht hat man auch seine Einflußnahme auf den Angriffsplan

für den Feldzug im Westen nicht verziehen. Erst im Krieg gegen Rußland

tritt er wieder als Truppenkommandant auf, schließlich als Kommandant

der zweiten Panzerarmee. Zu wiederholten Malen mit der höheren Führung

nicht einverstanden, versetzt ihn Hitler nach einer Unterredung — und
es war nicht die erste — am 26. Dezember 1941 in die Führerreserve. Während

des Jahres 1942 an einem Herzleiden schwer erkrankt, wird er im
Februar 1943 von Hitler zum Generalinspektor der Panzertruppen ernannt.
Ausgestattet mit weitreichenden Befugnissen, soll er retten, was von der
schwer verbrauchten Panzerwaffe noch vorhanden ist und diese neu
aufbauen. Zeitzier, der wie schon Halder mit Hitler uneins ist, wird entlassen,
und Guderian tritt am 21. Juli 1944 in hoffnungsloser Lage dessen Stelle als
Chef des Generalstabes des Heeres an, in welcher Eigenschaft er am 28. März
1945 seine dritte Absetzung erlebt.

<tErinnerungen eines Soldaten» überschreibt Guderian sein Werk. Mehr
dahinter zu suchen wäre falsch und ein Mißbrauch der Arbeit Guderians.
Ruhig, sachlich, gründlich, in klarer, einfacher Sprache berichtet Guderian
vom Aufbau der Panzerwaffe und den damit verbundenen geistigen Kämpfen,
schildert er den Einsatz dieses Kriegsinstrumentes, soweit er es selbst
führte. Nur selten geht er auf Ereignisse ein, an denen er nicht unmittelbar
beteiligt war, so in der Darstellung der Entwicklung der Panzerwaffe während

seiner Kaltstellung 1942. Ohne diese Einschiebung könnten die späteren
Ereignisse kaum richtig gewürdigt werden. In seiner korrekten Art
beschränkt sich Guderian darauf, dort Kritik zu üben, wo er schon seinerzeit
nachweisbar Kritik vorgebracht hatte, unbekümmert um seine Karriere und
gleichgültig, wie hochgestellt die Persönlichkeit war, der er glaubte seine
abweichende Meinung vortragen zu müssen. Wo er Fehler anderer erwähnt, ist
er maßvoll, begnügt er sich oft mit einer knappen Andeutung, und vielfach
ist der Leser darauf angewiesen, selbst Folgerungen zu ziehen, was allerdings
angesichts der glänzenden Behandlung des Stoffes nicht schwerfällt. Seine
eigenen Verdienste lassen sich aus seiner Darstellung herauslesen. Guderian
nur als klarblickenden, scharfsinnigen Theoretiker und Organisator zu sehen,
wäre eine einseitige Beurteilung. Er ist gleichzeitig eine kraftvolle, mutige
Persönlichkeit, die sich nicht scheut, den Vorgesetzten unangenehm zu werden,

sich für die Truppe zu wehren, um für diese die besten Bedingungen zu
erreichen. In der Bewegung und in der Schlacht tagelang in seinem
Kommandowagen unterwegs, bestätigt er an Ort und Stelle den vorwärtsdrängenden

Kommandanten die Richtigkeit ihrer Anschauungen, ihnen damit die
Verantwortung für ihr Handeln abnehmend, ermuntert er den Zögernden,
setzt er den Unfähigen kurzerhand ab. Bis zur vordersten Reiterspitze
vordringend, gibt er dem dort stillstehenden Kampf neuen Impuls, fährt er
Hunderte von Kilometern durch das unsichere Niemandsland und selbst
durch den Feind.

Guderian schreibt sein Buch als Soldat, der er immer war und bleibt. Wer
nach einer Stellungnahme zum Nationalsozialismus, zu Hitler, zum Krieg
gegen Polen und Frankreich sucht, wird nicht auf seine Rechnung kommen.
Guderian ist der Offizier, der sich außerhalb der Politik hält und der einzig
und allein seinem Land dient auf dem Posten, auf den es ihn hingestellt hat.
Den Krieg gegen Rußland mißbilligt er zwar, allein aus militärischen Gründen,

weil der Zweifrontenkrieg für Deutschland nicht durchzustehen sein
wird. Klare Stellung bezieht er, wo er auf das Attentat auf Hitler zu sprechen

kommt. Seiner religiösen Ueberzeugung entsprechend, ist auch ein

755



Attentat Mord und ein Bruch des Fahneneids. Für beide gibt es keine
Rechtfertigung. Er bezieht Stellung im Schlußkapitel seines Buches, wo er die
Persönlichkeiten schüdert, die an maßgebender Stelle standen, so wie er sie
kennengelernt hatte. Und hier, wo so mancher der Lockung unterliegen
würde, auf billige Art Tadel auszuteilen, zeigt sich seine vornehme Gesinnung.

Unnütz zu betonen, daß er die allbekannten Kriegsverbrechen, an
denen er nie teilhatte, scharf verurteilt.

«An diesem Buch scheiden sich die Geister.» So kündigt der Verlag Vo-
winckel die Neuerscheinung an, mit Recht. Weder die unentwegten Nazi noch
die alldeutschen Militaristen werden bei Guderian das finden, was sie suchen,
eine Rechtfertigung. Mit dem ihm eigenen Mut hat sich Guderian mit
schonungsloser Sachlichkeit mitten hineingestellt in den Streit der Meinungen.

*

Wer glaubt, die Zeit und die Muße nicht aufbringen zu können, Guderians
Erinnerungen zu lesen, könnte versucht sein, zur Broschüre von Malte
Plettenberg zu greifen2. Tatsächlich gelingt es diesem, auf rund hundert
Seiten eine Wiedergabe der von Guderian geschilderten äußern Geschehnisse
zu Papier zu bringen, da und dort vermehrt um eine Anekdote, die der sachliche

Guderian glaubte übergehen zu können.
Unklar bleibt, ob der Verfasser den Soldaten und Führer Guderian aus der

Reihe berühmter Generäle bewußt herausheben wollte. Jedenfalls bemüht er
sich, seinen Helden im hellsten Licht erstrahlen zu lassen, ihn nicht nur als
Schöpfer der deutschen Panzerwaffe darzustellen, sondern ihn überhaupt als
einzigen Fachmann und Erfinder der Alten und Neuen Welt auf diesem
Gebiet zu lobpreisen. Und darüber hinaus ist wohl das Bestreben unverkennbar,
Guderian als verhinderten Nationalhelden hinzustellen, dem zu folgen in
jeder Lage —• und es gab reichlich viele und an mancherlei Orten im Laufe
eines Krieges von fünf Jahren — das allein Richtige gewesen und der das
deutsche Volk hätte zum Sieg führen können, hätte man nur auf ihn gehört
oder ihn machen lassen.

Man hätte Guderian eine Lobpreisung in dieser Form gerne erspart. Sie
mußte erfolgen, um «Hintergründe des deutschen Schicksals 1918 bis 1945»

aufzuzeigen. Die Ideen und das Wirken Guderians sollten den Ausgangspunkt

abgeben zur Schilderung dieser Hintergründe. Ein Versuch, der zum
vorneherein zum Scheitern verurteilt war; einmal, weil Guderians
militärische Laufbahn, wiederholt unterbrochen, als Plattform der Betrachtimg
zu schmal, zu einseitig ist und weil überdies das Leben, Erleben und Wirken
eines Nur-Soldaten niemals Ausgangspunkt sein kann zur Lösung einer derart

anspruchsvollen Aufgabe, wie die Darstellung auch nur eines Teils dieser
Hintergründe unvermeidlicherweise wäre. Der Verfasser übersieht, daß das
Schicksal in der Regel einem Menschen nur einmal Gelegenheit gibt,
einzugreifen und daß, wenn das geschieht, die Geschichte einen andern Lauf
nimmt und alle andern Gelegenheiten sich ga.r nicht mehr bieten werden.
Allzu selbstverständlich wird Guderian als nachträgliches Allheilmittel
gepriesen, außer acht lassend, daß letzten Endes nur alle Hintergründe
zusammen das Bild der Geschichte formen, und daß hiebei weder die
militärischen noch die wirtschaftlichen noch die menschlichen Gegebenheiten
allein ausschlaggebend sind, sondern auch höhere Werte, die dem Bösen auf
die Dauer den Erfolg versagen.

2 Malte Plettenberg: «Guderian, Hintergründe des deutschen Schicksals 1918
bis 1945.» Abz-Verlag, Düsseldorf.

756



Hingehauen in jenem billigen Reportagestil, der so beliebt geworden ist
und der auf den einfachen Leser leider allzu überzeugend wirkt, mit
gelegentlichen Zitaten aus andern Werken den Beweis für Gründlichkeit
vortäuschend, mit Verallgemeinerungen arbeitend, die Kunst der Verdrehung
nicht verachtend und, wo Tatsachen fehlen, vor Verdächtigungen nicht
zurückschreckend, ist die Broschüre ein Beleg mehr für die Uneinsichtigkeit
und Unbelehrbarkeit gewisser Kreise jenseits des Rheines. Wenn wir die
Schrift aus der Hand legen, stellen wir mit Erschrecken fest, daß wir soeben
unsere Zeit verloren an einen Baustein mehr zur zweiten Dolchstoßlegende
und der wohlbekannten Kriegsschuldlüge. Am Mißbrauch des Werkes Gu-
derians scheiden sich die Geister! Walther Huber

DAS SCHWEIZER LEXIKON IN ZWEI BÄNDEN

Die Herausgabe des siebenbändigen Schweizer Lexikons war eine
verlegerische Tat zur richtigen Stunde. In einer Zeit geplant und verwirklicht,
da man sich fremder und fragwürdiger Einflüsse mehr als je erwehren mußte,
trug das Schweizer Lexikon Gewichtiges zu unserer geistigen Behauptung
bei. Als technische Leistung hohen Ranges aber war es gleichsam das sichtbare

' Zeichen, daß das schweizerische Verlagswesen sein provinzlerisches
Schattendasein überwunden und eine Autonomie gewonnen hatte, wie man
sie noch wenige Jahre zuvor nicht zu erhoffen wagte. Dem Werk war ein
Erfolg beschieden, der über unsere Landesgrenzen hinaus reichte: in der
Präzision und Zuverlässigkeit des Inhalts, in der objektiven, doch nicht starr
unpersönlichen Haltung fand man etwas von der helvetischen Liebe zur
Qualität und Sauberkeit des Details widergespiegelt.

Der Laie hat freilich kaum eine Ahnung von den Schwierigkeiten, die bei
der Herstellung eines enzyklopädischen Werkes gemeistert werden müssen.
Ohne die langjährige lexikographische Erfahrung von Dr. Gustav Keckeis,
dem eigentlichen Spiritus rector der Verlegergemeinschaft des Encyclios-
Verlages, wäre das Schweizer Lexikon nicht geworden, zum mindesten nicht
geworden, was es ist. Die Gesamtplanung, die Wahl der engeren und
weiteren Mitarbeiter, die Koordination aller Kräfte, die Beschaffung des
Bildmaterials und schließlich die Redaktion des Textes und Ueberwachung des

Druckes erforderten ein immenses Maß an Arbeitskraft, und es war gegeben,
daß man nach Vollendung des siebenbändigen Werkes die erworbene
Erfahrung und das gesammelte Material weiteren Zwecken dienstbar machen
wollte. Nach erstaunlich kurzer Frist hat der Verlag nun eine Ausgabe des

Schweizer Lexikons in zwei Bänden erscheinen lassen1. Die Vorzüge des

großen Lexikons: Klarheit des Schriftbildes, Reichtum an Illustrationen und
Sorgfalt der Redaktion, haben sich auch auf das kleinere vererbt. Wenn die
Konzentration auf zwei Bände starke Kürzungen einzelner Artikel bedingte,
so erfuhr anderseits die Gesamtzahl der Stichworte wohl kaum eine nennenswerte

Beschränkung. Wo es notwendig war, wurde der Inhalt auf den neuesten

Stand gebracht, kleinere Fehler und Mängel der großen Ausgabe wurden

verbessert. Das Gelingen des großen Unternehmens berechtigt zum
Wunsch, daß der Encyclios-Verlag mit dem Abschluß des zweibändigen Lexikons

seine Wirksamkeit nicht als beendet betrachten möchte.

1 «Schweizer Lexikon in zwei Bänden». Encyclios-Verlag AG., Zürich.

757



«GROSSE IN DER MUSIK»

Das Buch, das diesen Titel führt und dessen deutsche Originalausgabe
(nachdem es schon vor 10 Jahren in der anglosächsischen Musikwelt
Sensation erregte) vor kurzem im Pan-Verlag, Zürich, erschienen ist, wurde von
seinem Autor — Alfred Einstein — «Dem Andenken Jacob Burckhardts»
gewidmet. Diese Widmung bedeutet kein leeres Kompliment, sondern eine
reale geistige Beziehung. Man wird das Buch Einsteins, zu dem in der
bisherigen Musikliteratur unseres Wissens kein Seitenstück existiert, am ehesten
dadurch einordnen können, daß man es in Parallele zu Burckhardts
«Weltgeschichtlichen Betrachtungen» setzt. Ganz im Geiste Burckhardts zeigt
Einstein im Bereiche der Musik zunächst die Fragwürdigkeit geschichtlicher
Größe auf und diskutiert dann die «Fraglosigkeit» der überzeitlichen und
übernationalen Größe einiger Musiker, wie Gluck, Weber, Mendelssohn,
Schumann, Berlioz, Liszt und anderer. Obwohl die «Größe» dieser Musiker
allgemein anerkannt wird, ergeben sich bei genauerer Betrachtung ihrer
Kunst und ihres persönlichen Wesens (soweit dieses aus den vorhandenen
Dokumenten überhaupt erschließbar ist) doch ganz erhebliche Unterschiede
gegenüber der Größe eines Bach, Händel, Haydn, Mozart, Beethoven, Schubert.

— Von dieser Diskrepanz ausgehend, gelangt Einstein nun zur
Untersuchung der «inneren Bedingungen» der Größe in der Musik. Als solche
Bedingungen werden angegeben: Verdichtung der künstlerischen Vorlagen im
Sinne einer stärkeren Belebung mit musikalischer Energie und Expression;
Universalität «entweder im Sinne der Beherrschung aller oder doch wenigstens

vieler Gebiete der Musik, oder im Sinne, daß man auch als Spezialist
ein neues Weltbild aufstellt, eine dauernde Bereicherung unseres inneren
Daseins, die fortwirkt und fortzeugt»; Vollendung, Abrundung des Gesamtwerkes,

«die in einem geheimnisvollen Zusammenhang steht mit dem
vorherbestimmten Alter des Schöpfers» (dieses Thema nimmt Einstein zum Anlaß
einer tiefsinnigen Betrachtung des «frühvollendeten» Künstlers im allgemeinen,

in der Musik exemplifiziert an Mozart und Schubert). Entscheidend für
die absolute Größe eines Künstlers ist seine Fähigkeit, sich eine eigene innere
Welt aufzubauen, und sein Vermögen, diesen persönlichen Kosmos auch der
Außenwelt faßlich zu machen.

Die Untersuchung der historischen Bedingungen der Größe wird von
Einstein mit dem Gedanken Burckhardts eingeleitet, daß bleibende, «ewige»
Größe nur möglich ist, wenn eine abnorme Kraft mit dem richtigen Augenblick

der Entwicklung der Kunst zusammentrifft. Geführt von diesem
Gedanken wird nun ein knapper Längsschnitt durch die Musikgeschichte
gegeben, der den Begriff der Größe in der Musik wieder unter neuen
Aspekten aufscheinen läßt; so zum Beispiel in der Gegenüberstellung von
Größe gegen die Zeit und Größe mit der Zeit, erläutert an den Gestalten
Wagners und Verdis. — Das in der Fülle -seiner Themen und in der
geistreichen Form ihrer Behandlung einzigartige Buch klingt mit der Frage aus:
Ist Größe in Gegenwart und Zukunft auf dem Gebiete der Musik überhaupt
noch möglich? — Einstein antwortet mit der Gegenfrage: «Weshalb nicht?»,
knüpft aber an diese einen recht pessimistischen Kommentar, der in erster
Linie auf die ein immer rasenderes Tempo annehmende Technisierung unserer
Zeit basiert ist, auf die wachsende «Bewußtheit» des modernen Menschen, und
auf die Tatsache, daß die Kunst nicht mehr einen wirklichen Bestandteil des

gegenwärtigen Lebens bildet. Aber trotz allem Pessimismus kann sich
Einstein nicht enthalten, sein Buch, das jeder um Musik ernsthaft Bemühte

758



gründlich zur Kenntnis nehmen sollte, mit einem Wunschbild vom großen
Künstler der Zukunft zu beschließen: «Groß wäre der, der die ganze
Vergangenheit in sich aufgenommen hätte und stark genug wäre, sie wieder zu
vergessen. Glücklich wäre die Zeit, in der wieder Formeln der Kunst lebendig
wären, als eine Sprache, die von jedermann verstanden wird — oder zum
mindesten von den Verständigen.» Willi Reich

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Gide Wenn die Nachwelt die letzten Worte großer Männer gern so aussucht,
wie sie sie hätten sprechen sollen, so brauchte sie mit dem «C'est

bieir» von André Gide nur das letzte Wort seiner letzten Selbstbesinnung zu
variieren, das Wort Mein Leben ist vollendet, mit dem der «Theseus», in der
Uebersetzung von Ernst Robert Curtius, schließt. Das Gefühl klassischer
Lebensgestaltung eines klassischen Prosaisten, gab den Zuschauern dieses
milden Todes des Erlebnis des Harmonischen: so ist also doch die melodische
Ironie seiner Kunst eine metaphysische Wahrheit gewesen, die selbst der
Tod bestätigt hat. Daß gerade deswegen sein Tod kein tragisches Ereignis
war, wirkte wie das selbstgewählte Resultat eines langen Lebens. Es schloß
sich programmatisch vom Jenseits aus. In der Unterwelt, erklärt Dädalus
dem Theseus, gibt es keine andere Strafe als die, die unvollendete Gebärde
des Lebens immer wieder zu beginnen. Um dieser Unterwelt zu entgehen,
war Gides Persönlichkeitswille darauf gerichtet, alles, was er war und sein
konnte, auf dieser Welt zurückzulassen.

In tiefe Schichten geheimsten Daseins führt die Analyse von Fünf Träumen
aus Gides Journal, mit der Roger Bastide einen faszinierenden Beitrag zur
Kenntnis Gides in den Cahiers du Sud (285) gestiftet hat. Abgesehen von der
naheliegenden Erklärung, die die Analyse zum Widerstand Gides gegen Freud
bietet, liest man sie jetzt, nach dem Tod des Analysierten, in begreiflicher
Nekrologstimmung, mit dem befriedigenden Bewußtsein, daß sie Gide objektiv

gerechter wird als seine Freunde wünschen und seine Gegner fürchten
durften. Sie entdeckt in den Träumen das, was Gide von sich wußte und
forderte, das heißt sie bestätigt seine sincérité und seine Bestimmung zum
acte gratuit. Beides verfolgt ihn in seinen Träumen. Der Zweifel an den
nourritures terrestres führt zu einer Spaltung seiner Persönlichkeit, die sich
in den nourritures nocturnes wiederzufinden sucht. Er beginnt Träume zu
notieren, er beschäftigt sich unter dem Einfluß von Freud mit ihnen und
gibt einen Traum noch nach einem Jahrzehnt als Material der
Selbstorientierung wieder, ohne ihren Sinn selbst erfassen zu wollen.

Das Gemeinsame, das Roger Bastide aus den Träumen herausholt, erweist
sich ohne weiteres als Tiefenspiegelung der Gideschen Probleme. Sein Traum
vom 21. November 1928 zeigt ihn im Konflikt zwischen sich und der Umwelt:

er könnte seine Lesergemeinde irreführen, aber nicht seine Familie. Die
außerordentliche Bedeutung seiner Frau als Richter seines Daseins geht aus

zwei Träumen hervor. Er ersehnt ihre vollständige Zustimmung zu seiner

Existenz, die ihr so viel Kummer bereiten mußte. Die Kopien von Skulpturen,
deren Originale er im Traum seinem Schwager (Stellvertreter seiner Frau)
nennen soll, repräsentieren seine eigenen Ideen und Romane, sein Bedürfnis
nach Originalität, seine Furcht seine wahren Ursprünge zu verraten. Er
weiß, daß man in seinem Werk fremde Vorbilder findet: Goethe, Nietzsche,
Freud. Er will diese Ursprünge verschweigen oder auf falsche Spuren lenken.

759



(Im Traum auf Pigalle.) Aber wird man sie ihm glauben? Wird Emmanuelle
sie ihm glauben? Gides Werk ist, wie Bastide hervorhebt, von hoher
Originalität. Gide hat Einflüsse erfahren aber gefürchtet. Diese Furcht streift den
Schläfer, weckt den Traum; denn der tiefere Mensch weiß, daß es keine
absolute Originalität gibt, ja daß sie sogar ein Werk dubios macht. Es ist
die Furcht vor dem Fluch der Unpersönlichkeit, die ihn verfolgt. Er tauscht
in seinem Werk Namen aus, um Einflüsse zu verbergen; er nennt Nietzsche
statt Goethe — das ist der falsche Pigalle; er leidet im Traum an dem Mangel
an sincérité, an dem Bedürfnis, sich eine auffällige Silhouette zu geben, die
Henri Mondor in der Revue de Paris (4) zu seinen Anstrengungen rechnet,
die die einen protestantisch, die anderen theatralisch nennen. Aber immerhin
ist dieser Traum, wie die anderen, reich an Symbolen einer defensiven
Haltung, einer Furcht vor der Umwelt, der Familie, der Frau.

In einem anderen Traum erschrickt Gide über den enormen Preis, den man
in einem Geschäft für Kuchen und Bonbons von ihm verlangt. Die
Verkäuferin arbeitet mit einer Schere eine extravagante Verpackung aus und
erklärt mit ihr den Preis: «à cause du paquet gothique». Es ist aber nicht
der in vielen böswilligen Anekdoten Gide nachgesagte Geiz, der sich im
Traum offenbart, als vielmehr eine künstlerische Abneigung, seine Person
einem leeren Schmuck zu opfern, der ihm, dem Klassiker, nichts bedeutet.
Das Klassische ist darüber hinaus das männlich Schlichte, die Gotik eine
papierene Zierarbeit, weibliche Spielerei, die Frauen mit Fingern drehen und
mit Scheren schneidern und die immer überzahlt wird. Eine Abneigung gegen
die Frau, gegen hohe Ausgaben für galante Geschenke, spielt mit.

Der merkwürdigste und komplizierteste Traum zeigt Gide in einer Gesellschaft.

Er raucht gegen alle Gewohnheiten eine Zigarre, von der sich eine
Frau belästigt fühlt. Da sie sich beschwert, wirft er die Zigarre zum Fenster
hinaus, dort fällt sie auf einen Stuhl, entzündet ihn, worauf der Träumer
durch einen magischen Willensakt die brennende Zigarre wie einen Bume-
rang zurückholt, doch kehrt sie nicht in den Mund zurück, sondern fliegt
auf die Wange und verletzt sie. In der äußeren Schicht der Traumkomponenten

ist es nicht schwer, eine Sexualverlegenheit aufzuzeigen. Aber
darunter liegt ein magisches Erlebnis, das sich an eine vorausgehende
Tagebucheintragung (1936, Nordafrika) anschließt. Der Traum beginnt mit einer
gesellschaftlichen Situation, die dem Träumer Rücksichten auferlegt, die er
erfüllt. Er hat gesellschaftliche Konventionen verletzt und entfernt das
störende Objekt, die brennende Zigarre, aus dem Gesellschaftsraum. Beschränkt
in seinem Lustgefühl rächt er sich an dem Zwang gesellschaftlicher
Konventionen, indem er durch den Bumerang Naturgesetze bricht, was ihm
aber nicht ganz gelingt; die Zigarre fliegt nicht in den Mund zurück, sondern
beschädigt die Wange. Das Leben versagt dem Träumer Erfüllungen, daher
nimmt er Zuflucht zur Magie, er realisiert das Verlangen durch Aufhebung
der Kausalitäten. Aber das Mißlingen verrät die Angst vor gesellschaftlichen
Kriterien, gegen die der Träumer protestiert. Er will eben doch tun, was er
will, und er zeigt, er könnte noch ganz anders! Aber sein Bruch der
Konvention gefährdet die ganze Gesellschaft — der brennende Stuhl. Der Versuch,
sich über die Gesellschaft zu stellen, erfolgt mit Bedenken, mit Gewissensbissen.

Der Träumer provoziert die Gesellschaft, aber furchtsam; er will sie
als Kollektivität herausfordern, ohne die Sensibilität des Nächsten zu
verletzen.

Das Gemeinsame dieser Träume ist die Verteidigung der eigenen
Persönlichkeit, die Auseinandersetzung mit kursierenden Anklagen, schließlich der
Uebergang zur Offensive mit den Mitteln der Magie im Stande eines hohen

760



Selbstbewußtseins. Der Träumer kommt stets zu kurz, wenn er der Gesellschaft

gehorcht. Das beste ist für ihn, sich auf seine eigene Persönlichkeit
zurückziehen, auf den Widerstand der Realität keine Rücksicht nehmen, sich
eine eigene Realität erschaffen, die Magie als demiurgischen Akt ergreifen.

Der letzte Traum (Journal vom 26. Juni 1941) ist auch seinem Inhalt nach
ein letzter. Der Träumer sucht seine verschwundene Frau und folgt ihr ins
Unbestimmte nach wie Orpheus der Eurydike. Er wird von den Sirenen der
Kollaboration bedrängt — sie erscheinen verkleidet als Kellnerinnen aus der
Schweiz und aus Tirol. Die Gesellschaft, in der er sich befindet, ist die des
Zellenstaates, des Diktaturregimes, das ihn zur Mitarbeit einladet. Der
Träumer sucht nach Antworten, die ihn nicht binden, verpflichten. Daß er
in dieser Lage nach seiner verstorbenen Frau sucht, zeigt ihren Rang in
seinem Leben an: sie war sein Gewissen. Ihr Urteil zählte über allem, weil
sie, die er betrübt hatte, ihn so tief kannte. Sie wiederfinden, die er im
Traum sucht, heißt seine moralische Integrität herstellen, bewahren. Durch
seinen geheimen Gehalt erhebt sich der letzte Traum zu einem tragischen
Liebesgedicht. Durch eine richtige Antwort auf die Verführungen des Lebens
stellt der Träumer die verlorene, verstorbene Frau in sich selber wieder her.

Daß die Auseinandersetzung mit Gide auch das Material seiner Träume
zum Verständnis seiner geistigen und privaten Erscheinung verwenden
konnte, zeigt die einzigartige Vermischung beider Sphären, wie sie nur in
Literaturen möglich ist, die den Künstler als paradigmatischen Menschen zu
achten gelernt haben. Wie weit wir noch im deutschen Sprachgebiet davon
entfernt sind, verrieten die feixenden Besprechungen von Thomas Manns
Roman eines Romans. Gide hat freilich in exemplarischer Weise den
Analytiker des eigenen Ich vom künstlerischen Gestalter des eigenen Lebens zu
trennen gewußt. Uns selbst in Beziehung zu Gide zu definieren, sieht Thierry
Maulnier auf seine Frage Que nous apportait Gide? in Hommes et Mondes
(57) als gebührende Antwort an, denn Gide definierte sich selbst immer in
Beziehung zur Idee Gide, an der er sich zu messen hatte. Die Geschichte von
Gides Skandalen, Mißerfolgen und Stabilisierungen ist zugleich eine
Geschichte unserer eigenen moralischen Entwicklung. Als Artist ist Gide kaum
Anatole France überlegen. Er gehörte nicht zur Rasse der großen Romanciers,

deren letzter Proust war. Aber Gide war ein bewegendes Ereignis, weil
er von einem unablässigen Bedürfnis zu inneren Dialogen geführt, auf der
Suche nach einer résistance war, die er der Gesellschaft leistete und die er
von ihr verlangte. Für die Generation, die um 1930 in die Literatur eintrat,
bedeutete Gide die sittliche Rechtfertigung eines Non-Konformismus, der
sich bei seinen eigenen Ergebnissen nie beruhigt. Seine sincérité war sein
Bedürfnis, die Masken der Gesellschaft abzulegen und sich zu sich selbst zu
bekennen. Daß eines dieser Probleme die Homosexualität war, ist ein Aspekt,
der die Grundfrage nur äußerlich erreicht. Nicht dieses Problem, sondern
Gides persönliche Art, Probleme zu stellen, machte seinen Aufrichtigkeits-
drang zu etwas Allgemeinem; er bot der Gesellschaft die Ethik des Möglichen,
und sich immer an eine junge Generation wendend, blieb er jung bis zuletzt.

Daß Gide von einem Dämon geführt wurde, bezeugen indirekt die Freunde,
die ihn zum Katholizismus geleiten wollten: Jammes, Claudel, Du Bos. Ihre
Bemühungen analysiert Hans Großrieder in der österreichischen Monatsschrift

für Religion und Kultur Wort und Wahrheit (4). Die Konversionsversuche

gingen von einem Mißverstehen Gides aus, das um so erstaunlicher
ist, als Freunde und seelenverwandte Gegner sich dessen erst allmählich
bewußt wurden. Gides Weg führte immer weiter vom Katholizismus, vom
Christentum fort. Das hat zuerst und am schärfsten Henri Massis begriffen.

761



Gide wird von seiner Natur zur stufenweisen Preisgabe des Spirituellen
gezwungen; Du Bos spricht geradezu von seiner déspiritualisation. Du Bos
hat auch Gides Beziehung zum Dämonischen begriffen. Der Dämon bedient
sich Gides zum Eingriff in unsere Zeit. Gide wußte selbst, daß der Klassizismus

ihn nicht vom Dämonischen entfernte, sondern daß durch ihn der
Satan zum Klassiker geworden ist. Das Geordnete, das Maß, ist nicht an sich
das Gute; auch durch das Maß kann das Böse vom Menschen Besitz
ergreifen. Aber wenn Gide den Menschen an Stelle Gottes auf den Altar setzt
und allein vom Atheismus den Frieden der Welt erwartet, geht er den Weg
des letzten Jahrhunderts über Nietzsche zu Hegel zurück, nur daß er die
Menschheit und den Dienst an der Menschheit als das Höchste zu bewahren
wußte. Der Kult des Ich endigt in keinem Egotismus. Und etwas erstaunt
schließt die Studie in dieser katholischen Monatsschrift mit der Feststellung,
daß Gides sittliche Haltung auf dem Höhepunkt seines Atheismus bei weitem
nicht so negativ war wie in der Periode seiner religiösen Unruhe. Das letzte
Wort über Gides religiösen Atheismus wird von Julien Green erwartet, der
allein nach seiner Konversion mit Gide eng verbunden blieb. Auf ihn trifft
Gides Wort über seine konvertierten Weggenossen nicht zu: «Ich jedoch will
lieber ausgespieen werden, als daß ich ausspeie.»

Herausgeber und Der Schwund literarischer Magazine in England gibt John
Buchhändler Lehmann, dem Herausgeber des leider auch verschwun¬

denen New Writing, Anlaß zu einem Rückblick auf die
Bedeutung literarischer Magazine und ihrer Herausgeber im Listener (1146).
Noch vor sechs Jahren war das Interesse für die Zeitschriften der Neuen so
groß, daß jedes Heft von Horizon gleich nach Erscheinen vergriffen war und
Penguin New Writing eine überseeische Leserschaft fand wie noch nie vorher
eine literarische Zeitschrift. Viele Zehntausende warteten auf diese beiden
Magazine und andere, wie Life and Letters, Today, Modern Reading, Orion
New Road usw. Der Verlust dieser Zeitschriften wird heute noch überall
besprochen, wo zwei junge Autoren zusammenkommen, aber über ihre Interessen

hinaus bedeutet die Leere, die Zeitschriften hinterlassen, ein Symptom
für das Kulturleben eines Volkes. Gewiß gibt es auch heute in England
literarische Zeitschriften und vor allem allgemeine, die in jeder Nummer
Novellen, Gedichte, Essays veröffentlichen. Es kommt aber für junge Autoren
nicht allein darauf an, daß, sondern wo sie gedruckt werden. Herausgeber
und Verleger von Zeitschriften bestimmen ihren Charakter und ohne die.
schöpferische Leistung der Redaktion, die der Leser spürt, kommen junge
Autoren nicht zur Stellung, auf die sie Anspruch haben, selbst wenn sie
irgendwo anders gedruckt werden. Eine Zeitschrift, die ganz von der
Persönlichkeit ihres Herausgebers durchdrungen war, wie The Edinburgh Review
von Francis Jeffery, brachte vor allem Kritik, selten Werke, und wurde
grundlegend für die englischsprechende Welt durch ihre Distanzierung von
Zeitschriften, die man Miscellanies nennt, und die hauptsächlich Werke bringen,

und deren Linie vom London Magazine zum London Mercury führte.
Die bedeutende Zeitschrift ist immer die des bedeutenden Herausgebers, der
mit Enthusiasmus oder Fanatismus, mit Leidenschaft oder Haß die Tore zur
Zeitschrift verschließt oder öffnet und sich nicht vom sogenannten Niveau
der Beiträge zu ihrer Veröffentlichung bestimmen läßt. Die einseitige
Zeitschrift ist gewöhnlich die einflußreichere, selbst wenn sie in so kleinen
Auflagen erscheint wie einst unter T. S. Eliot The Criterion. In keinem Lande
kann literarisches Leben blühen, in dem nicht Zeitschriften eine energische,

762



persönliche, die Phantasie ansprechende, den Geist anspornende Kritik üben.
Eine solche Funktion kann aber nur von geschlossenen Gruppen ausgehen,
die literarische Zeitschriften herausgeben, oder von Redaktoren, die sich mit
ihren Mitarbeitern identifizieren, sie selbst werden und sich doch bescheiden
neben sie stellen.

Den literarisch, geistig, bibliophil schaffenden Verleger stellt Walter Krieg,
der Herausgeber des Wiener Antiquariats (5-6), der selbst eine Sammlung
von über 100 000 Katalogen und Buchhandelsobjekten besitzt, in seinen
Erinnerungen an Anton und Katharina Kippenberg dar. Verleger, Buchhändler,
Antiquare, die ein schöpferisches Verhältnis zu den Objekten haben, die sie
der Welt übergeben, haben innerhalb ihres «Handwerks» Vorbildliches
geleistet. Sie sind zum Beispiel Bibliographen ihres Fachs geworden. Der
Chodowiecki'-Katalog von Engelmann, die Graphiklisten von Weigel, die
Goethe- und Heine-Bibliographien von F. Meyer, der Japankatalog und die
Netsuke-Sammlung von Brockenhaus, die Goethe-Sammlung von Salomon
Hirzel, die Porzellane von Georg Hirth, die Inkunabeln von Kurt Wolff, die
Graphik von Reinhard Piper, die Modeblätter des Freiherrn von Lipperheide,
die Totenmasken von Walter Krieg: sie bilden einen großen Rahmen um
die Goethe-Sammlung der Kippenbergs und um die Bände des Katalogs und
der Jahrbücher, in denen ihr Inhalt der wissenschaftlichen Welt zugänglich
gemacht wurde. Und schließlich gipfelte das geistige Wirken der Insel in
der Freundschaft der Kippenbergs zu Rilke, und diese selbst im Briefwechsel
Rilkes mit Anton Kippenberg und in der großen Deutung der Elegien und
des Orpheus, durch Katharina, die «Inselherrin», wie Rilke sie nannte1.

Ein ordnend-sammelndes Verhältnis eines Verlegers zu einem Autor, der
nicht einmal der seine ist, lernt man in der Gliederung des Hermann-Hesse-
Archivs kennen, das dem Geschäftsführer des Oldenbourg-Verlags in München

Horst Kliemann gehört. Er veröffentlicht seinen Aufbau im Antiquariat
(3-4). Die Ordnung ist für Bibliotheken und Sammlern von hohem Interesse.
Sie besteht aus 8 Hauptgruppen: 1. Bibliographisch selbständige Schriften;
2. Das Werk Hesses; 3. Sonstiges von Hesse; 4. Sonstiges über Hesse; 5.

Beziehungen und Ausstrahlungen des Werkes; 6. Register; 7. Personen und
Einrichtungen, die sich mit dem Werk Hesses beschäftigen; 8. Bibliographien.

Wenn man hinzufügt, daß sich diese 8 Sammlungsgruppen in etwa 150

Unterabteilungen gliedern (unter Nummer 642.3 findet man alle Hefte der
Neuen Schweizer Rundschau mit Beiträgen von oder über Hesse, also nächstens

auch dieses) — so bekommt man einen imponierenden Eindruck der
Weite eines Werkes und der Mühsal eines Sammlers, es als ein Ganzes der
Verehrung und Forschung zur Verfügung zu stellen.

Sonderhefte Wer mit den politischen, wirtschaftlichen, geistigen Fragen
Europas zu tun hat, wird die Halbmonatshefte des Europa-

Archivs nicht mehr vermissen können. Das reiche Material, das jeder Tag
vermehrt, wird auch in Form von Sonderheften erfaßt. Unter dem Titel
Dokumente und Berichte des Europa-Archivs haben Wilhelm Cornides und
Hermann Volle als 6. Band Dokumente zum Problem der deutschen Friedensordnung

von 1941 bis 1948 herausgegeben. Der Band heißt: Um den Frieden

mit Deutschland. Als 8. Sonderheft sind die wichtigsten Dokumente über die

Befugnisse der Besatzungsmächte in der Bundesrepublik Deutschland von
Dr. Gustav von Schmoller herausgegeben worden.

1 Manesse-Bibliothek.

763



Eine Sondernummer über den Kalten Krieg hat The Political Quarterly (1)
mit Beiträgen von Crossman, Ernst Reuter, Hans J. Morgenthau, Raymond
Aron und einem Vorwort der Herausgeber Leonard Woolf und William A.
Robson veröffentlicht.

Französische Sondernummern, die einer bestimmten Persönlichkeit
gewidmet sind, erscheinen öfters. Unter der Leitung von Jean Paulhan ist das
letzte der Cahiers de la Pleïade dem Dichter Saint-John Perse gewidmet, das
heißt Alexis Léger, dessen Dichtimg Anabase Eliot vor 25 Jahren ins
Englische übersetzte, und den Spender den einflußreichsten Lyriker der Gegenwart

nennt. Eine Probe in neuer deutscher Uebersetzung von Werner Riemerschmied

erschien in Wort und Wahrheit (10). Da Léger zu der nicht kleinen
Gruppe dichtender Ex-Diplomaten gehört, versteht es sich, daß Claudel in
gleicher Doppelfunktion an diesem opulenten Heft mitgearbeitet hat; außerdem:

Gide, Eliot, Fargue, Larbaud, Jouve, Breton und viele andere. Léger
wurde von Vichy als erster résistant denationalisiert und lebt noch immer
freiwillig im Exil, aus dem ihn Supervielles Strophen zurückzukehren
beschwören.

Ein Sonderheft für Joe Bousquet haben die Cahiers du Sud (303)
herausgegeben, die schon in früheren Jahren Beiträge dieses mythischen Denker-
Dichters gebracht haben. Von allen Märtyrern der Literatur war er der
größte. Er lebte vom Dezember 1919 bis zu seinem Tode im September 1950

gelähmt als Kriegsverwundeter in seiner Matratzengruft in Carcassonne, also
dreißig Jahre! Unzählige pilgerten im Laufe der Jahre zum Grabe des
Lebenden, 53, rue de Verdun, der ihnen Trost und Stärkung gab.

Felix Stössinger

764


	Kleine Rundschau

