
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 12

Artikel: James Burnham, der Philosoph und der Politiker

Autor: Mann, Golo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JAMES BURNHAM, DER PHILOSOPH
UND DER POLITIKER

Von Golo Mann

Den Ehrgeiz, «unsere Zeit» eindeutig zu bestimmen, sie bei ihrem
Namen zu nennen, auf sie hin die gesamte Vergangenheit zu
ordnen, von ihr her der Zukunft das Gesetz vorzuschreiben, kann man
als eine spezifisch deutsche Denkversuchung bezeichnen. Auch
andere Länder haben ortsbestimmende Geschichtsphilosophien
hervorgebracht, aber nicht so viele und nicht so konsequente wie Deutschland,

übrigens häufig unter deutschem Einfluß. Hegels echte
Geschichtsphilosophie und Nietzsches echte Zukunftsintuitionen; die
imposanten Fehlkonstruktionen des dialektischen Materialismus;
Spenglers falsche Naturwissenschaft der Geschichte; Jüngers ästhe-
tizistische Schau vom «Arbeiter» und seiner Herrschaft: alle diese
zentralen Leistungen sind Quelle eines unberechenbar weiten und
verzweigten Einflusses geworden. Es ist ein oft bemerktes
Paradoxon: daß die Deutschen, die für die Entwicklung wahrer
Wissenschaftlichkeit so viel geleistet haben, gleichzeitig der Lust am
Extrem, an phantastischer Pseudowissenschaft und Prophétie so gerne
frönen.

Manchmal kommt ihnen dann von außen wieder herein, was im
Grunde von ihnen selber stammt: russifizierter Marxismus:
amerikanisierte «Geopolitik». Es wird um so leichter aufgenommen, weil
es altvertraut ist, mittlerweile aber auf eine simplere, durchschlagkräftigere

Formel gebracht wurde. Zum Beispiel steht in James
Burnhams berühmtem Buch «Die Revolution der Manager» nichts
irgendwie Wesentliches, was nicht vor ihm von Spengler und Ernst
Jünger besser, erlebter gesagt und beschrieben worden wäre.
Begriffe wie Krise und Uebergangszeitalter, Klassenkampf und Elite,
Herrschaft der Technik und der Techniker sind im deutschsprachigen

Europa seit fünfzig Jahren gang und gäbe. Das System, das

Burnham sich aus diesem Gedankenkomplex schnitt, hat aber den

Vorzug überwältigender Logik und Einfachheit. Das ist, glaube ich,
der Grund, warum Burnhams Terminologie jetzt in den deutschen

Sprachgebrauch eingeht und auch gute Schriftsteller das Wort
«Manager» zu gebrauchen nicht verschmähen.

Der Fall des amerikanischen Philosophen verdient unsere
besondere Aufmerksamkeit. Burnham begann als Kommunist und

719



Anhänger Leo Trotzkis. Er ging dann, im Jahre 1940, zu einer
kontemplativen Form des Prophezeiens über. «Die Revolution der
Manager», erschienen 1941, war der reine wissenschaftliche Spiegel,
den er unserer Zeit vorhielt, ungetrübt durch Wünsche und
Hoffnungen. «What is happening in the World» lautete der bezeichnende,

wenn auch nicht eben bescheidene Untertitel des Buches.
Wenn Burnham damals menschlicher Gefühle wie Furcht, Sorge,
Entrüstung fähig war, so muß man gestehen, daß es ihm gelang, sie

zu unterdrücken.
Ebenso objektiven Charakters war Burnhams zweites Buch «Die

Machiavellisten» (1943). Das dritte, «The Struggle for the World»
(1947), verband Betrachtung mit politischen Ratschlägen und Winken;

das vierte, «The Coming Defeat of Communism» (1950), ist
praktischer Natur und hat Burnham als Rufer im Streit gegen die
Sowjetunion bestätigt. Der Schreiber dieser Zeilen ist selber kein
Freund der Sowjetunion und ist nie einer gewesen. In der Frage,
ob wir den Weltforderungen des Kommunismus Widerstand leisten
sollen oder nicht, besteht also keine Meinungsverschiedenheit. Die
Tatsache, löblich an sich selbst, daß einer gegen den Kommunismus
ist, sagt aber am Ende noch nicht alles über des Mannes Wesenheit,
sagt nicht, daß seine Führung der gemeinen Sache notwendigerweise

gut tut. Unser geistiger Charakter, unsere gesamte
Vergangenheit und Identität gibt unsern Urteilen Wert und Unwert,
macht sie wahr oder falsch, nützlich oder schädlich. Von diesem
Gesichtspunkt aus betrachtet: Ist James Burnham wirklich der
Stratege des Kalten Krieges, dem wir uns unbesorgt anvertrauen
könnten?

*

Die These der «Revolution der Manager» hat sich mittlerweile
so sehr durchgesetzt, ist übrigens so einfach, daß hier das kürzeste
Referat seinen Zweck erfüllen wird.

Kapitalismus, so konstatierte Burnham im Frühling des Jahres
1941, ist verurteilt. Sozialismus — von dem er eine einfache, Freiheit,

materielle Gleichheit, Internationalismus und so fort
einschließende Definition gab — kommt aber, "anscheinend, nirgends.
Was kommt statt seiner, da doch irgend etwas — und zwar überall
dasselbe — kommen muß? Es kommt Managerialismus, die
Herrschaft der Manager. Die Manager sind nicht die formalen Eigentümer

der Produktionsmittel, sondern deren Regenten und
Verwalter, die Wirtschaftsbürokraten, Direktoren und Aufsichtsräte,
Chefingenieure, Reklamespezialisten, Preiskontrolleure, die zivilen
und militärischen Planer der Produktion. Das ist überall die neue

720



herrschende Klasse, ist, was die Bolschewisten, die Nationalsozialisten,

die amerikanischen New-Dealer verbindet und in ihnen
einen und denselben historischen Typus erkennen läßt. Die Manager

werden sich verhalten, wie herrschende Klassen sich noch
immer verhalten haben. Sie werden ihre Untertanen ausbeuten,
sich selber den Löwenanteil der materiellen Güter und Freuden
zuerkennen. Sie werden fälschen und lügen; keine Opposition dulden;
Unschuldige ins Gefängnis werfen, foltern, töten. Sie werden gleichzeitig,

wie jede herrschende Klasse, gewisse historische Funktionen
zu erfüllen haben; die Entfaltung der Produktivkräfte des
Jahrhunderts ist ihre Aufgabe. Das wird nicht ohne die Errichtung
einiger weniger politisch-ökonomischer Großreiche abgehen, von
denen der Wissenschaft sich schon jetzt (1941) drei klar erkennen
lassen: das japanische mit Sibirien; das hitlerdeutsche mit dem
westlichen Rußland, Europa, Nordafrika; das amerikanische. Um
den Besitz des Restes der Erde werden zwischen diesen
technokratischen Großreichen die Kriege des späteren zwanzigsten
Jahrhunderts wüten, ohne jedoch zu einem einzigen Weltreich zu
führen; über die Dreiteilung der Welt wird auch die Klasse der
Manager nicht hinausgelangen.

So die These des Managerialismus. Vorausgesetzt, das heißt von
Marx und Lenin übernommen war hier: die Rationalität aller
Geschichte, daraus folgend ihre Voraussagbarkeit, erkennbare
Unvermeidlichkeit; der Klassencharakter einer jeden Regierungs- und
Gesellschaftsform; die Klassenbestimmtheit einer jeden Moral.
Burnham beschrieb die Vergangenheit genau, wie Marx sie
beschrieb; der Uebergang von der feudalen zur bourgeoisen Gesellschaft,

das einzige Hauptbeispiel, das Marx zum Belege seiner
Geschichtsinterpretation im Grunde zur Hand war und das von Marx
doch schon zur Genüge ausgebeutet worden war, ist auch für
Burnham der Prototyp revolutionären Geschehens. Nur in der
Bestimmung des Charakters der jetzt heraufkommenden Herrscherklasse

trennte er sich von seinem Meister. Die Richtigkeit der
Marxschen Methodik, der Marxschen Fragestellung verstand sich
ihm so sehr von selbst, daß er gerade aus der Nichterfüllung der
Marxschen Prophezeiungen den Wahrheitswert der eigenen
deduzierte: daß Marx mit seiner Voraussage des Unterganges der
Kapitalistenklasse so offenbar recht behalten habe, mit seiner Voraussage

des Sozialismus aber nicht — dies allein schon mache die
Theorie des Managerialismus im hohen Grade wahrscheinlich,
denn eine andere, vierte Theorie sei bisher überhaupt nicht
hervorgetreten und irgendwie müsse die Marxsche Frage doch
beantwortet werden. — Muß sie das? Muß sie das wirklich?

46 721



Man wird also keinesfalls sagen können, daß Burnham Marx'
Irrtümer überwunden hatte, als er die «Revolution der Manager»
schrieb. Zu tief hatten die Schwächen und Laster des Marxismus
sich seinem wenig erfinderischen Geiste eingeprägt. Nur das, was
in Marx von positivem, humanem Willen, von prophetischem Traum
gewesen war, ließ er fallen. Und so, anstatt des proletarischen
Himmels auf Erden, sagte er, mit Wohlgefallen, eine Hölle auf
Erden voraus. Moral definierte er im Marxschen Sinn, aber mit
entschieden nihilistischem Akzent als klassenbestimmt. Die
Nationalsozialisten— die deutschen «Manager» — könnten jetzt wohl
lügen und morden; wenn sie, wie anzunehmen sei, siegten und ihre
Herrschaft zur dauernden machten, so würden sie die ihnen und
ihren Taten entsprechende Morallehre wohl durchzusetzen wissen.

*

Ueber das Schicksal des Menschen kann niemand schreiben,
ohne dabei sich selber als Mensch zu offenbaren.

Was bei Hegel große, himmelstürmende Anmaßung war, bei
Marx leidenschaftliches, zorniges Wissen, bei Trotzki grausames
Durchschauen und Demaskieren, das wird bei dem Epigonen der
Epigonen zur zwergischen Bosheit und Schadenfreude des
Besserwissers.

Daß Gegenwart und Zukunft nie völlig bestimmt sind und darum
nicht, wie die Vergangenheit, sine ira et studio betrachtet werden
können; daß selbst ein Ereignis der Vergangenheit in seinem
Kausalzusammenhang nie ganz erkannt werden kann; daß moralische
Wertungen, menschliches Wollen selber Tatsachen, und machtvolle
Tatsachen sind; daß objektive Voraussagen den Gang des
Vorausgesagten modifizieren; daß es darum reine Kontemplation des

Wirklichen, des Gegenwärtigen und Zukünftigen nicht gibt: solche
elementaren Sätze der Geschichtsphilosophie ignorierte Burnham.
Praktisch bedeutete sein Buch eine Stärkung des amerikanischen
Isolationismus. Die Vereinigten Staaten sollten sich der imperialen
Organisation der Westlichen Hemisphäre widmen und Hitler
erlauben, erst England, dann, gemeinsam mit Japan, Rußland zu
erobern; so würde das Unvermeidliche seinen richtigen Verlauf
nehmen.

*

Der Essayband «Die Machiavellisten» zeigte keinerlei
Sinnesänderung. War die «Revolution der Manager» eine Anwendung der
Klassenkampfthese auf die Gegenwart und nur diese, so lieferte

722



Burnhams nächstes Buch die für alle Zeiten gültige Theorie, eine
Verbindung von Marx und Machiavelli, die an Pareto, Sorel, Mosca
und dem Deutschen Michels exemplifiziert wurde. Das Motto
wählte Burnham aus Shakespeare: Third Fisherman. Master, I
marvel how the fishes live in the sea. First Fisherman. Why, as men
do a-land; the great ones eat up the little ones. Worauf der Inhalt
des Buches im Wesentlichen hinauslief.

Es beginnt mit einer Betrachtung, die schon in der «Revolution
der Manager» eine Rolle gespielt hatte: der Unterscheidung
zwischen dem, was Leute sagen und dem, was sie tun, der Welt der
Ideologien und der Welt der Tatsachen. Die Unterscheidung stammt
natürlich von Marx. Wenn aber bei dem jungen Marx das Ideelle
ein unbewußter Reflex der materiellen Ordnung oder Unordnung,
der menschlichen Selbstentfremdung, und insofern ernst zu nehmen

war, so wird es bei Burnham mehr zu dem, was man aufgelegten
Schwindel nennt. Politische Philosophie, das Reden über den Zweck
des Staates, das höchste Gut, Gerechtigkeit und so fort, ist
sinnleere Schönrednerei, geeignet nur, den wahren Kampf der Klassen
um Macht und Genuß zu verbergen und gleichzeitig ihm zu dienen.
Es ist das, was die «Parteiplattform» in den amerikanischen
Wahlkämpfen ist. Als Beispiel für solche zweckgebundene Ideologie
wählt Burnham Dantes «De Monarchia», eine «Parteiplattform der
Ghibellinen», die keinen andern Zweck hatte, als eine aus Florenz
herausgeflogene reaktionäre Aristokratengruppe wieder an die
Macht zu bringen. Welchen Sinn fände man in Dantes Abhandlung,
wenn man von ihrem heimlichen wirklichen Zweck abstrahiert?
«Zunächst müssen wir feststellen, daß das höchste Ziel — das

himmlische Heil unserer Seelen —, an dem Dante alle politischen
Fragen messen will, im genauesten Sinn des Wortes unmöglich ist,
denn» — so informiert uns der vierzigjährige Philosoph — «es

gibt nämlich gar keinen Himmel». Dantes weitere Argumente,
Weltfriede und Weltstaat, die Realisierung aller menschlichen
Möglichkeiten und Tugenden sind ebenso unmöglich und wertlos
wie das vom Seelenheil. Sie haben die Bedeutung, daß Dante wieder
in den Besitz seiner politischen Pfründe kommen und die Bürger
von Florenz knechten und ausbeuten möchte; eine andere Bedeutung

haben sie nicht.
Es versteht sich von selbst, daß mit der gleichen sinnprüfenden

Methode auch Plato und Aristoteles, Augustin und Thomas, Hooker
und Locke vernichtet werden könnten. Das ist auch Burnhams
Anspruch. Zugleich mit Dante schlägt er alle großen normativen
Philosophien der Vergangenheit tot.

Gegenüber diesen Unsinnschreibern gibt es nun aber eine andere

723



Tradition echter politischer Wissenschaft, die von Machiavelli
stammt und in Burnham gipfelt. Diese Schriftsteller verschwenden
ihre Zeit nicht mit bedeutungslosen Normen und utopischen
Wünschen. Sie beschreiben die Dinge, wie sie wirklich sind. Sie
studieren die wahre menschliche Natur. Sie sammeln historische
Tatsachen. Wenn sie deren genug beisammen haben, so ziehen sie aus
ihnen Schlüsse mit Gesetzeswert; solche Gesetze lassen sich dann
auf Gegenwart und Zukunft mit sicherm Erfolg anwenden. Dem
Auge der Machiavellisten konnte nicht verborgen bleiben, daß die
Wirklichkeit der Politik Kampf um Macht und Genuß und nichts
anderes ist. Immer herrscht eine Elite; herrscht nicht um des
allgemeinen, sondern um ihres eigenen Wohles willen; und spaßt
nicht, wenn es um die Macht geht. Dabei sind ihr Ideologien
nützlicher als Folterkammern. Demokratie ist die Ideologie der
Kapitalistenklasse, so wie De Monarchia die Ideologie der florentinischen
Großgrundbesitzer war, wie Kommunismus, Faschismus und
Henry Wallace' New-Deal-Reden die Ideologien der Managerklasse
sind.

Es bleibt unklar, warum Burnham seine Machiavellisten im
Untertitel des Buches «Verteidiger der Freiheit» nennt. «Freiheit»,
sollte man annehmen, fällt ebenso unter die Kategorie ideologischen
Blödsinns wie Gerechtigkeit oder Seelenheil. Alles, was die
Machiavellisten in Burnhams System tun können, ist, eine gewisse Ehrlichkeit

und Bewußtheit in die Sache zu bringen; sie erschweren der
herrschenden Klasse das Handwerk. Auch kann mit Hilfe echter
politischer Wissenschaft Politik selber richtiger betrieben werden;
mit weniger Störungen, weniger unliebsamen Ueberraschungen.
Denn politische Wissenschaft kann die Ereignisse voraussagen;
muß es können, weil sie sonst keine echte Wissenschaft wäre. Man
kann zum Beispiel — schreibt Burnham im Jahre 1943 — voraussagen,

daß eine furchtbare Wirtschaftskrise dem zweiten Weltkrieg
auf dem Fuße folgen muß, oder daß Roosevelts Regierung die
politische Freiheit in Amerika noch weiter einschränken muß, wenn
sie die Wahlen von 1944 gewinnen will. Solche wissenschaftliche
Erkenntnisse ständen zu unserer Verfügung; ajoer — fügt Burnham
bitter hinzu — «natürlich macht niemand Gebrauch davon».

*

Hier können wir nicht länger verschweigen, was dem Leser schon
aufgefallen ist. Burnham hat eine wunderliche Schwäche für das

Prophezeien. Und zwar sind seine Prophezeiungen stets in ihrer
überwältigenden Mehrheit nicht eingetroffen. Hierauf haben Kri-

724



tiker ihn aufmerksam gemacht; aber das hat Burnhams Lust am
Prophezeien nicht geschmälert. Noch immer schickt er dem Weltlauf

seine Orakel voraus, um dann hinter ihnen her zu eilen und
ihnen hier und da einen Stoß in der Richtung zu geben, die die
Wirklichkeit mittlerweile genommen hat. «Dann und dann
prophezeite ich... Jetzt möchte ich meine Prophezeiung da und dahin
modifizieren.» Noch immer meldet er seine Zukunftsdekrete, nicht
ohne Feierlichkeit, auf der Prophetenbörse an, um dann nach einigen

Monaten wieder zu erscheinen, den Wertverlust der alten
Papiere zu konstatieren und neue einzukaufen.

Er macht Voraussagen über bestimmte und isolierte Gegenstände
— so wenn er zum Beispiel in der «Revolution der Manager»
trockenen Tones konstatiert, die Präsidentschaftswahlen des Jahres
1940 seien die letzten «oder im besten Fall die vorletzten»
verfassungsmäßigen Wahlen in den Vereinigten Staaten gewesen. Solche
Voraussagen sind in der Tat ein Wagnis, ein Sprung in die leere
Luft — Erfindungen, die ihren Erfinder tragen oder nicht tragen.

Dann gibt es die Prophezeiungen großen Stiles, von denen der
verstorbene George Orwell geschrieben hat, sie seien im Grunde
nichts als die Verabsolutierungen gegenwärtiger Situationen. Sie
sind bezeichnet, nicht durch Erfindungsgabe, sondern durch völligen

Mangel an Erfindung, an Imagination. Es regnet; also wird es
immer regnen. Nun ist der Himmel wieder blau; jetzt müssen wir
realistisch mit ewiger Bläue rechnen. Als Hitler im Jahre 1940

siegte, prophezeite Burnham den dauerhaften, endgültigen
Charakter des Nazi-Manager-Großreiches. Als Stalin im Jahre 1945

siegte, prophezeite Burnham die bleibende Unterjochung ganz
Europas durch die Russen, wobei er, als seine eigene Erfindung, ein
japanisch-russisches Dumvirat dareingab. Prophezeiungen dieser
zweiten Art zeigen den von der Macht des Gegenwärtigen Ueber-
wältigten, der sich als Ueberwältiger und Durchschauer fühlen
möchte.

Endlich gibt es die Prophezeiungen ex eventu; Voraussagen dessen,

was eingetroffen ist. In einem vielbemerkten Artikel des Jahres
1945 bewies Burnham, Stalin sei heutzutage sehr mächtig, ein sehr
großer Politiker, ein sehr großer Mann, und darum sei Stalinismus
die wahre Erfüllung des Leninschen Kommunismus. Dabei
interessierte ihn nicht die Frage, ob Lenin mit Stalins Regime
einverstanden sein würde oder nicht. Noch auch bemühte er sich um das

ernstere Problem der moralischen Konsequenz in der Geschichte
des Bolschewismus; um die Frage, ob Lenins Diktatur und Terror
der Idee zuliebe zur Diktatur, zum Terror ohne Idee führen mußte.
Der Glaube an eine Nemesis in der Geschichte wäre für Burnham

725



schon Ideologie und danteskes Geschwätz. Was ihn faszinierte, war
Stalins gegenwärtige Macht, sein Triumph über die Deutschen,
sein Uebers-Ohr-Hauen der Alliierten, die russischen Gefängnisse
und Sklaven-Arbeitslager, die Eß- und Trinkorgien im Kreml, die
er mit Bewunderung beschrieb. Seht, wie siegreich, wie schamlos
und klug und grausam und echt-politisch dies Regime ist! Das ist
so. Das hat darum so sein müssen.

Die rationale Kontinuität in der Geschichte des Bolschewismus
ist einer der persönlichsten Beiträge Burnhams zur Wissenschaft.
Er beschreibt sie schon in der «Revolution der Manager» und ist
seitdem immer wieder auf sie zu sprechen gekommen. Er gehört
keineswegs zu der Schule ehemaliger Kommunisten, die glauben,
daß Lenin das Beste gewollt habe und daß es herrlich erfüllt worden

wäre, wenn nur nicht der schlimme Stalin alles verdorben
hätte. O nein! Was wirklich ist, das ist vernünftig, und was
vernünftig ist, ist wirklich. Stalins Wirklichkeit beschreiben heißt seine
Vernünftigkeit begreifen. Also ist Stalinismus erfüllter Leninismus.
Was, nebenbei bemerkt, wenn es wahr ist, ein Licht auf die
Vergangenheit des langjährigen Lenin-Bewunderers James Burnham
wirft.

*

Das war 1945. Zwei Jahre später hatte die Weltgeschichte einen
neuen Generalnenner erhalten. Es war nichts anderes als die
Atombombe — die unser Prophet einige Wochen vor ihrer Fertigstellung
freilich nicht hatte ahnen können. Er hatte nichts von ihrer Art
vorausgesagt; aber nun, da sie da war, begriff er ihre Bedeutung
rascher und gründlicher als unsereiner.

Es besteht ein prinzipieller Unterschied zwischen Atomwaffen
und allen bisherigen Kriegsmitteln. Die Atombombe bedeutet die
Möglichkeit absoluter Zerstörung. Darum muß sie das Monopol
eines einzigen Staates bleiben. Ein solches Monopol läßt sich nur
durch Macht aufrechterhalten, die darum gleichfalls monopolisiert
werden muß. Wenn wir also in der «Revolution der Manager» drei
Superstaaten vorausgesagt haben, so möchten wir jetzt unsere
Prophezeiung dahin modifizieren, daß es nur einen einzigen Superstaat

geben wird. Da es aber im Augenblick (1947) zwei — nicht
drei — Superstaaten gibt, so bedeutet das, daß einer von beiden
hin werden muß; worauf logischerweise nur ein einziges
Gesamtweltreich übrigbleiben wird.

Unser Bericht übertreibt und vereinfacht nichts, Einfachheit ist
stets eine bestechende Eigenschaft von Burnhams Gedanken-

726



führung. Der Leser möge selber Seite 135 des Buches «The Struggle
for the World» (amerikanische Ausgabe) nachschlagen.

Damit ist nun noch nicht entschieden, welchem von beiden
Superstaaten das Reich zufallen wird, dem russischen oder dem
amerikanischen. Und hier wirft Burnham eine Frage auf, die er
in seiner ganzen bisherigen Schriftstellerlaufbahn peinlich
vermieden, die er vom Standpunkt der Wissenschaft als Hokuspokus
angesehen hatte: die Frage nach der Wünschbarkeit der einen oder
anderen Lösung. In einem Kapitel mit der Ueberschritt: «Ist ein
kommunistisches Gesamtweltreich wünschbar?» beweist Burnham
haarklein, daß es nicht wünschbar ist — und keine andere seiner
Thesen könnte unserer herzlicheren Beistimmung sicher sein.

Der Nachweis läßt sich allerdings nicht bringen, ohne die
Einführung von Werten, die in Burnhams Machtmathematik bisher
keinen Platz gehabt hatten: Begriffen wie Gut und Schlecht, Schön
und Häßlich, Freiheit und Knechtschaft, Wahrheit und Lüge. «Die
höchsten unter diesen Idealen», schreibt Burnham nun, «sind jene,
die den absoluten Wert der einzelnen menschlichen Persönlichkeit,
des Individuums begründen. In der christlichen Tradition finden
wir sie ausgedrückt durch die Doktrin von der individuellen
moralischen Verantwortlichkeit, der Schuld, dem Gewissen und der
persönlichen Unsterblichkeit und der daraus folgenden Ueber-
zeugung, daß das individuelle Seelenheil» — siehe Dante — «das
höchste Ziel eines jeden menschlichen Wesens ist. In der weltlichen
Sphäre finden wir ähnliche Haltungen in den traditionellen Lehren
der Demokratie und des Liberalismus. Indem wir diese Ideale
anwenden, erhalten wir, als Führer und Kriterien für das rechte
Leben und die rechte Gesellschaftsordnung, die Werte persönlicher
Freiheit und persönlicher Würde.»

Die Melodie ist gut. Häßlich klingt sie aus dem Munde dieses

kalten Prahlhanses des Positivismus und der Amoral.
Wer James Burnham das Recht auf Entwicklung zugestehen will,

wer doch wenigstens für möglich hält, es habe im Geiste unseres
Philosophen zwischen 1945 und 1947 eine tiefe Veränderung
stattgefunden, den muß auch die oberflächlichste Lektüre von «The

Struggle for the World» eines Besseren belehren. Macht — Macht
als die Macht völligen Vernichtens — und Furcht — Furcht vor
dem völligen Vernichtetwerden — sind die Lebenselemente des

zukünftigen amerikanischen Großreiches. Der Unterschied
zwischen einer Weltföderation, die Burnham für unmöglich erachtet,
und einem Weltimperium ist eben, daß die erstere auf freier
Zusammenarbeit beruht, das zweite aber auf dem Willensmonopol
eines einzigen Machtzentrums. Und Macht hat letzthin nur der, der

727



töten kann, wenn er auch deswegen nicht immer auch gleich wirklich

töten muß. Aber die Untertanen des neuen Imperiums müssen
wissen, daß sie jederzeit getötet werden könnten; nicht nur die
Feinde oder ehemaligen Feinde, auch die Freunde müssen es
wissen. Nicht bloß auf Moskau, auch auf London müssen die
amerikanischen Atombomben jederzeit niederprasseln können, wenn
London es sich einfallen lassen sollte, nicht zu parieren. Es ist das

von Zeit zu Zeit durch diskrete Andeutungen wachzuhaltende
Bewußtsein dieser dunklen Möglichkeit, das England zu einer
zuverlässigen Provinz des Reiches machen wird; in welchem Fall man
ihm dann provinzielle Autonomie in vernünftigen Grenzen
zugestehen könnte (Seite 189—191).

Im Innern der Vereinigten Staaten empfiehlt unser zur Freiheit
bekehrter Staatsdenker das Verbot der Kommunistischen Partei —
eine Maßnahme, die sich in der Krise der Gegenwart vom liberalen
Standpunkt aus wohl rechtfertigen ließe. Er empfiehlt aber auch
das Verbot solcher alter, tief in der amerikanischen Tradition
wurzelnder Zeitschriften wie «The Nation» und «The New Republic».

*

«The Coming Defeat of Communism» ist Burnhams am wenigsten
doktrinäres, sein praktischstes Buch. Es endet mit einem Ruf zur
freien Tat, dort, wo die «Revolution der Manager» mit einem Ruf
zum passiven Hinnehmen des Unvermeidlichen endete — die
«Revolution der Manager», die Burnham selbst jetzt noch, 1950,
beifällig zitiert.

Das könnte bloße Eitelkeit sein. An dem Widerspruch zwischen
der alten fatalistischen Doktrin, die er nicht aufgeben mag, und der
neuen Führerposition, auf die die Wellen des Kalten Krieges ihn
getragen haben, wäre an sich wenig gelegen. Entwicklung, Wandlung

bedarf keines ausdrücklichen Widerrufes, so wie umgekehrt
die bloße Formalität eines Widerrufes keine Beweiskraft hat. Aber
Meinungen wie jene, die Burnham fünfzehn Jahre lang geäußert
hat, kommen aus dem innersten Wesen. Und ob wir gleich unsere
Meinungen ändern können, so ändern wir doch unser Wesen nicht.
Darum hilft Burnham, der Aktivist, der von Kongreß zu Kongreß
eilende halboffizielle Vertreter Amerikas uns so wenig, wie der
Trotzkist und der Managerialist uns geholfen haben.

Seine Schriftstellerei war immer ein selbstisches, letzthin
unernstes Spiel. Zuerst ein Spiel mit der Allwissenheit des
mephistophelischen Beobachters, des über Menschen und Dingen Thronenden;

mit den Greueln der «wertfreien» Wissenschaft. Es ist jetzt

728



ein Spiel mit den Rieseneinsätzen der großen Politik, mit Revolution

und Gegenrevolution und Kaltem Krieg, den Burnham auf
gräßlich-konsequente, alle anderen Lebenszwecke ausschließende
Weise führen möchte. «Wer A sagt, muß auch B sagen», ist das
Motto des Buches — ein noch simpleres, noch logischeres, noch
unwahreres als das von den Fischen in der See. Da ihr einmal im
Kalten Krieg begriffen seid, so berät er die Herren vom State-
Department, so müßt ihr ihn auch mit seinen würdigen Mitteln
führen; nichts ist gefährlicher als Halbheit in solchen Dingen. Ihr
müßt euch mit allen und jedem verbünden, die Soldaten gegen
Rußland zu stellen bereit sind. Ihr müßt ein Politbüro der Freiheit,
ihr müßt einen Göbbels der demokratischen Propaganda haben. Ihr
müßt von Hitler lernen, der diese Dinge gut verstanden hat; zuviel
Propaganda kann es gar nicht geben. Ihr müßt, mit einem Wort,
die Totalitären mit totalitären, die Kommunisten mit — exkommunistischen

Mitteln schlagen. Das ist die Quintessenz von «The
Coming Defeat of Communism», und es ist kein Zweifel, daß dies
wahrhaft konsequente, seine Seele und die halbe Welt ausfüllende
Anti unserm Philosophen den allergrößten Spaß macht. Politik ist
aber die Kunst des Möglichen; nicht ein Halluzinieren des logisch
Konsequenten von A bis Z. Bedingungen aufzuzählen, auf Grund
derer die Vereinigten Staaten mit der Sowjetunion Frieden machen
könnten: Der freiwillige Rückzug der Russen hinter ihre Grenzen
von 1939 — die, wie bekannt, auf der vernichtenden russischen
Niederlage von 1917 beruhten und im wesentlichen von einem
siegreichen Deutschland diktiert waren —, die Auslöschung aller
kommunistischen Parteien und aller kommunistischen Propaganda
überall in der Welt, die Einstellung der Produktion von
Atomwaffen und so fort, und diese Bedingungen «ohne Verhandeln und
Feilschen» von der russischen Seite auszuführen, während die
Gegenseite keinerlei Konzession zu bieten hätte — das ist nicht
Politik und nicht dem bitteren Ernst der Lage entsprechend,
sondern Spiel und Tagträumerei. Aber solche Spiele sind gefährlich;
besonders wenn Männer von Amt und Einfluß den Spielenden ernst
nehmen.

*

Müssen wir uns das Nein, das sich uns gegenüber jedem geistigen
und weltlichen Despotismus von selbst versteht, wirklich von
diesem mittelmäßigen Menschenverächter vorsprechen lassen?

Kommt für die Gestaltung des gegenwärtigen Weltgegensatzes
nicht vieles darauf an, wer unser Nein spricht und wie es gesprochen

wird?

729



Die Sphäre zwischen Theorie und Praxis, in der der Schriftsteller

zum Politiker wird, ist von jeher eine der bedenklichsten
des öffentlichen Lebens gewesen. Groß ist der Schade, der von
vorlauten, sensations- und machtlüsternen Intellektuellen
angerichtet werden kann. Der Anspruch auf Allwissenheit, auf logische
Beherrschung der Dinge, das Drängen nach absoluten Lösungen
führt zu Katastrophen in einer Welt, die absolute Lösungen noch
nie zugelassen hat. Bescheidenheit, Ernst, Sachlichkeit tun not.
Männer der Praxis fallen leicht auf jene herein, die angeblich das
Denken gelernt haben und ihnen die Rätsel ihrer schwierigen Tätigkeit

mit einem Schlag enthüllen; fallen um so eher darauf herein,
wenn der Name der Sphinx ein solcher ist, den sie gerne hören.
Der alte Sozialdemokrat Bebel sagte seinen Arbeitern einmal:
Kommt ein Bürgerlicher zu euch, seht ihn euch genau an; ist es ein
Intellektueller, doppelt genau. So möchte man unsern Politikern
sagen: Kommt ein Doktrinär zu euch, seht ihn euch genau an;
ist es ein ehemaliger Kommunist, doppelt genau.

Dieser verdiente es, genau angesehen zu werden. Ein dreimal
bankerotter Spekulant des Geistes, ein liebloser, selbstischer Spieler

mit dem Ernstesten auf der Welt, will er uns heute lehren, was
gut für unsere Seele, gut für die Politik unseres Staates ist. Wir
brauchen keine solchen Führer.

730


	James Burnham, der Philosoph und der Politiker

