
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 11

Artikel: Freud und Jung

Autor: Bach, H. I.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREUD UND JUNG

Von H. I. Bach

Schriftsteller und Psychologen haben den Vorteil und den Nachteil,

daß ein Stück ihres beruflichen Handwerkszeugs zu den
Gegenständen des täglichen Bedarfs gehört. Wie Literatur ist Psychologie
darum zu einem Thema gesellschaftlicher Unterhaltung geworden,
und man traut sich leicht ein Urteil darüber zu. Schade ist nur, daß
es in dieser Psychologie alle möglichen Richtungen und Schulen
gibt, denen man meint angehören oder die man denkt bekämpfen
zu müssen. Und es ist allerdings nicht zu verkennen, daß Vertreter
dieser Schulen ihrerseits mancherlei dazu beitragen, diesen
Spannungszustand aufrechtzuerhalten und zu nähren. Ernest Glovers
Buch «Freud or Jung» (G. Allen & Unwin, London) geht darin
bis an die äußerste Grenze, indem es die beiden Hauptrichtungen
der modernen Psychologie für schlechterdings unvereinbar erklärt
und damit dem Leser die Wahl zwischen Freud oder Jung zumutet
— insofern es überhaupt eine Wahl offenläßt.

Glover ist ein bekannter Psychoanalytiker der Freudschen Schule.
Seine Polemik gegen Jungs Psychologie erweckt mit gehäuften
wörtlichen Zitaten zunächst den Eindruck wissenschaftlicher Sachlichkeit

und Objektivität. Bei genauerem Zusehen ergibt sich allerdings,
daß an Hauptpunkten der Diskussion Glover gesteht, der Darstellung

von Jungs Archetypenlehre «einige Gewalt angetan» oder von
Jungs Traumtheorie «natürlich» nur Beispiele «ausgesucht» zu
haben, anstatt etwa die Analyse eines und desselben Traumes nach
Freuds und nach Jungs Methode einander gegenüberzustellen. Da
in Glovers Wiedergabe schon Freuds eigenes psychologisches
System — denn nur auf das System kommt es ihm an — von
seiner engsten, kältesten, phantasie- und humorlosen Seite
erscheint, kann es nicht wundernehmen, daß seine Darstellung von
Jungs Lehre zur Karikatur wird. Es wäre nutzlos, sich daraus ein
Bild von Jungs Gedankenwelt machen zu wollen; dabei wird selbst
der unvorgebildete Leser es nicht schwierig finden, sie etwa in
Jungs «Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewußten» aus
erster Hand kennenzulernen.

Glovers Methode, sich einen Begriff Jungs nach dem anderen
vorzunehmen, ihn an dem betreffenden Freudschen zu messen und, je

679



nachdem, zu eng oder zu weit, jedenfalls aber unnötig oder falsch
zu finden, erinnert an jene Kritiker, die mit der Feststellung, daß
Shakespeare sich nicht an die dogmatischen drei Einheiten der
französischenTragödie Racines und Corneilles halte, auch die Frage nach
seiner Bedeutung als Dramatiker mitbeantwortet glaubten. Die
bloße «Sucht, alles anders machen zu wollen», die der Psychologe
Glover als Hauptmotiv seiner Erklärung heranzieht, würde auf
keinem Gebiet, am wenigsten auf dem der Psychologie, zu einer
Neukonzeption führen, wenn nicht neue Entdeckungen darin einen
Niederschlag, eine veränderte Sehweise den ihr gemäßen Ausdruck
fänden. Aber Glover ist zu sehr in Begriffen und Begriffsspaltereien
befangen, um die einfache und entscheidende Frage zu stellen, ob
und was, im Vergleich zu Freud, Jung eigentlich neu gesehen habe.
Erst daraus, nämlich historisch, erklären sich sowohl die Existenz
zweier Richtungen der Psychologie wie auch ihre Verschiedenheiten.

Freud hat durch seine bahnbrechende Entdeckung des Unbewußten

die Grundlagen der modernen Psychologie geschaffen. Jung, der
Freund und Mitarbeiter Freuds, hat der Psychologie ganz neue
Bereiche erschlossen, ohne damit aber Freuds Erkenntnisse
grundsätzlich ungültig zu machen. Glovers Buch gibt ein paar jener
skurril aufschlußreichen Schlagschatten, die man mit einer
Beleuchtung aus der Froschperspektive erzielt. Darüber hinaus aber
zeigt es nur einfach, daß ein umfassenderes und dabei offenes
«System» wie das Jungs von einem engeren und geschlossenen her
weder zu erfassen noch gar zu kritisieren ist, zumal da Jung, als
empirischer Forscher, es sorgsam vermeidet, seinerseits einen
Anspruch auf endgültige Theoriebildung zu stellen. Immerhin bietet
dieses Buch einen erwünschten Anlaß, sich über die Grundlagen
der beiden Systeme und ihre Verschiedenheiten klarer zu werden.

Leistung und Grenze des Freudschen Systems

Freuds Entdeckung eines unbewußten Bereichs, der sich vor
allem in Träumen und neurotischen Symptomen manifestiert, aber
auch in Fehlhandlungen des bewußten täglichen Lebens wie etwa
Versprechen usw., hat die potentielle Selbsterkenntnis des
Menschen ungemein erweitert und vertieft. Nachdem aber nun
Grundgedanken seines Systems, die bei ihrem ersten Auftreten einen
Sturm entrüsteter Ablehnung hervorriefen, inzwischen zum
Gemeingut der Psychologie und Medizin geworden sind, ist die Frage
nicht mehr, ob sie richtig oder falsch sind, sondern ob dieses System

680



die seelisch-geistige Wirklichkeit des Menschen vollständig erfaßt
und erschließt, das heißt, ob ihm ein absoluter oder ein begrenzter
Geltungsbereich zukommt. Freuds Erkenntnis, daß einer Neurose
regelmäßig ein unbewußter Konflikt zugrunde liegt; seine Beschreibung

von «Mechanismen» wie zum Beispiel Verdrängung, die das
Bewußtsein dem Bewußtwerden infantiler Triebregungen des
Unbewußten entgegensetzt; seine Entdeckung der Sexualität des frühen

Kindesalters und ihres Einflusses auf das spätere Leben des
Erwachsenen — all diese haben in den verschiedenen Schulen der
Tiefenpsychologie in der einen oder anderen Form ihren Platz
gefunden. Vor allem aber hat die Kernkonzeption der Psychoanalyse,
daß nämlich im inneren Wiedererleben ursprünglich nicht bewältigter

früher Erfahrungen und Wünsche und in deren therapeutisch
ermöglichter Erkenntnis eine Heilkraft zu wirken beginnt, sich als
eine der großen Entdeckungen unserer Zeit erwiesen.

So nimmt also Freuds Lebenswerk durchaus den Rang ein, der
ihm gebührt. Die Grenzen seiner Anerkennung fallen zusammen
mit Freuds eigenen und den seines Systems. Denn der berechtigte
Stolz des Entdeckers, der Ehrgeiz des Wissenschaftlers, das eben
erst erschlossene Gebiet nun auch sofort begrifflich zu umreißen
und endgültig zu erfassen, und der Widerstand, den seine Ergebnisse

von außen erfuhren — alles wirkte zusammen zur Bildung
eines Systems, worin alle einzelnen Erscheinungen aufeinander
bezogen, logisch gegliedert und lückenlos ableitbar sind. Tatsächlich
hat die ungemeine Geschlossenheit dieses Ideengebäudes wesentlich
zur wissenschaftlichen Durchsetzung von Freuds Erkenntnissen
beigetragen. Bei Lebzeiten konnte er selbst es noch in wesentlichen
Strukturelementen — wie der Annahme eines «Es»- oder «Id»-Be-
reichs und eines «Todestriebs» — ändern und' erweitern. Nach
seinem Tode besteht kaum mehr eine Aussicht, diesem System neue
Gehalte einzugliedern noch gar die ungeteilte Zustimmung der
Schule dafür zu gewinnen. Was einst eine Burg war, wird nun zum
Gefängnis. Die Not dieser Situation macht Glovers Ausfall begreiflich;

er kämpft mit dem Fanatismus eines Glaubensritters, der sich
im ausschließlichen Alleinbesitz der Wahrheit dünkt und dennoch
kummervoll mit ansehen muß, wie eine immer größer werdende
Schar von Ketzern die Zitadelle der Freudschen Orthodoxie verläßt

und ihre eigenen Hütten, Häuser oder Paläste errichtet.
Denn im Grunde reicht Freuds System, wie jedes andere auch,

nur eben so weit wie die ursprünglichen Erkenntnisse tragen, um
die es herumgebaut ist. Begriffe wie etwa «Superego» für Gehalte,
die wie Gewissen oder religiöse Erfahrung sich dem Versuch bloßer
Reduzierung auf primitive Triebregungen entziehen, sind blutleere

681



Gedankenkonstruktionen, vorläufige Behälter für psychologische
Erfahrungen, die als solche von Freuds Anschauungswelt her
unerklärbar bleiben müssen. Darüber hinaus tut es seiner genialen
Forscherleistung keinen Eintrag, wohl aber beleuchtet es die Frage
der Allgemeingültigkeit seines Systems, wenn man sich seine eigenen

Grenzen vergegenwärtigt. Als ein Kind seiner Zeit, ein später
Nachkömmling der Aufklärungsperiode, hat Freud mit dem Licht
des Bewußtseins in das Dunkel des Unbewußten geleuchtet, um da

Ordnung zu schaffen und mit Krankheitsherden aufzuräumen.
Gleichzeitig aber lockte es den Forscher in ihm, in diesem dunklen
Schacht des Unbewußten auch die Wurzelkräfte aufzuspüren: die
Triebe. Aus diesen beiden Vorstellungsbereichen setzt Freuds
Auffassung des Unbewußten sich zusammen: es ist gleichzeitig ein
Abfallraum und ein Wurzelgrund.

Den Trieben gegenüber nun war Freud ein durchschnittlicher
Positivist aus der mechanistisch-biologischen Schule Darwins und
Spencers, der seelische Energie, und damit alle seelischen Erscheinungen

überhaupt, grundsätzlich auf körperlich-biologische
zurückführte. Darum gibt es in seiner Auffassung keine
Erscheinungsformen des Unbewußten, die, so wie sie sich darbieten, in sich
selber sinnvoll und notwendig wären; Geist wie Seele sind «nichts
als» Ausdruck primitiven Trieblebens, frühkindlicher Sexualität.
Diese aufklärerisch-materialistische «Abwertung» erfüllte eine
wesentliche Aufgabe zu einer Zeit, die die Diskussion sexueller
Probleme ängstlich verpönte; sie ist zu zeitgebunden, um als alleinige
Grundlage der Psychologie auf die Dauer fruchtbar zu sein.

Und ebenso eng wie Freuds Auffassung des Unbewußten ist im
Grunde seine Bewertung des Bewußtseins in dessen Verhalten zum
Unbewußten. Auf der Einbahnstraße vom Unbewußten zum
Bewußtsein spielt sich unabänderlich immer nur das eine Katz-und-
Maus-Spiel zwischen dem Oedipuskomplex und einer Handvoll
Mechanismen ab; von der Fülle möglicher Beziehungen zwischen
Bewußtsein und Unbewußtem hat Freud noch keine Vorstellung
gehabt. Ueberhaupt ist, im Gegensatz zu der reichen und lebendigen
abstrahierenden Beobachtung wie etwa von Mechanismen, sein Sinn
für Beziehungen schwach und undifferenziert; er sieht eigentlich
nur «Objekte», an denen, in Anziehung oder Abstoßung, Triebe sich
manifestieren. Sein System ist eine Psychologie des Mannes, wenn
nicht gar nur des Sohnes im Mann; die Welt des Erwachsenen, die
Psychologie der Frau, die psychologische Erfassung des Ueber-
persönlichen bleiben außerhalb der Reichweite von Freuds System
oder werden in seiner Darstellung gewaltsam umgedeutet.

Glover bekennt sich erneut zu Freuds Ansicht, derzufolge Reli-

682



gion nur eine «Illusion» ist, die «wissenschaftlicher» Prüfung nicht
standhält. Im gleichen Sinne bedeutet ihm Kunst «nichts als» eine
Sublimierung primitiver Kindheitstriebe: «Was könnte plausibler
sein, als daß die verschiedenen spätem Kunstformen das ganze
Leben hindurch immer weiter den frühen Hoffnungen, Befürchtungen

und Bestrebungen Ausdruck geben, die der embryonische

Geist des kleinen Kindes zuerst erfahren hat, und daß diese
Kunstformen die ersten magischen Ausdrucksversuche darstellen,
womit das Kind die primitiven Aengste des Lebens, der Liebe, des
Hasses und des Todes zu überwinden trachtet oder, in anderen Worten,

daß sie den ganzen Wust kindlicher Konflikte objektivieren?»
Gewiß lebt, wie in jedem von uns, so auch im Künstler das Kind,
das er einst war, selbst im Manne noch mit. Wenn aber wie hier
diese Wahrheit zugespitzt wird zu der Behauptung, daß auch die
größten Künstler in ihren höchsten Werken innerlich nie den
Kinderschuhen entwachsen, so liegt der Schluß nahe, daß die zugrunde
liegende Theorie an einen der Punkte gekommen ist, wo sie nichts
mehr zur Erhellung der wirklichen Probleme der Kunst, des Künstlers

und des Kunstverständnisses beizutragen hat und im Grunde
zu pedantischer Rechthaberei wird.

Jungs Psychologie: die Ganzheit des Menschen

Wer von Freuds zu Jungs Psychologie kommt, wird sich plötzlich
wie in einer Welt fühlen, in der er aufatmen kann. Nahm er von
dem einen den Eindruck mit, daß die irrationalen Gehalte des
Unbewußten zwar nicht eigentlich erfreulich, wohl aber rational und
begrifflich erklärbar sind, so steht er bei dem andern einer Fülle
von Bildern und Beziehungen gegenüber, die in ständiger Wandlung

begriffen und doch jedes für sich und wiederum als Ganzes
sinnvoll erscheinen. Denn Jung befähigt den Leser, im Leben nach
Sinn zu fragen und auf eine sinnvolle Antwort zu hoffen. Er läßt
die Welt und die Dinge erst einmal bestehen und versucht sie zu
verstehen, wie sie sind, nicht erst zu ändern. Wie die Romantiker
hat er ein fast unerschöpfliches Vertrauen in das Leben, «richtig»
zu sein, und implicite daher auch in den Menschen, richtig zu werden.

Er lehrt, nach der Notwendigkeit und sinnvollen Bedeutung
auch noch des Dunkelsten zu fragen, und da das Verhältnis von
Bewußtsein und Unbewußtem ihm ein Beziehungssystem ist, worin
jedes das andere bedingt, steht der Mensch in Jungs Auffassung in
einer Kette der Tradition, die in immer neuen Schöpfungen doch
das immer schon Erfahrene mitenthält.

683



Während Freuds Lehre bereits den einzelnen Traum, die
konkrete Situation auf abstrakte Begriffe reduziert und deren
Wirklichkeitsgehalt damit im Grunde überspringt, ist Jungs Betrachtungsweise

am glücklichsten und stärksten gerade darin, Sinn und
Bedeutung zu erkennen in den Bildern des Unbewußten, wie sie sind.
Und selbst auf dem Weg vom gegebenen Bild zur psychologischen
Deutung vollzieht sich bei ihm keine Reduktion in Begriffe, sondern
eher eine Verdichtung zu umfassenderen, tieferen, allgemeingültigen

Bildern. Dieser Gegensatz zwischen Freuds abstrakt begrifflichem

und Jungs plastisch anschaulichem Sehen durchzieht das
Lebenswerk beider. Wo Freud im Unbewußten «vergessene oder
verdrängte Objekte» unterscheidet, die wie hinuntergefallen oder
-geworfen waren in einen tiefen Schacht, findet Jung außerdem ein
Reservoir noch unbekannter und unausgeschöpfter Kräfte, die zum
Beispiel auch die «Schattenseiten» eines Menschen mit einschließen.
Den «Schatten», woran der Mensch meist nur leidet wie unter einer
dunklen und unentrinnbaren Last, versteht Jung als ein potentiell
wertvolles, integrierbares, notwendiges Stück der Gesamtpersönlichkeit.

Der Unterschied zweier Sehweisen, von denen eine auf
gefühlsgeladene Objekte, die andere auf. gefühlerfüllte Kräfte
anspricht, wäre schon beträchtlich genug, die Verschiedenheit ihrer
Beobachtungen zu erklären. Darüber hinaus aber erscheinen Jung
diese Kräfte in lebendig gestalthafter Form. Diese ihm eigentümliche

Fähigkeit, in verwickelten und dauernd bewegten Bildern,
Kräften und Gehalten das sie Einigende, Gesetzmäßige zu
erkennen und zu benennen, ermöglicht die Darstellung ihrer
Beziehungen und gegenseitigen Bedingtheit, die abstrakt begrifflich
nicht möglich wäre, und vermag andererseits Jungs Psychologie
ohne Einbuße an Präzision offen zu erhalten.

Jung ist, wie Freud es war, eine der großen Erscheinungen der
abendländischen Kultur. Während aber Freud in gewisser Hinsicht
der letzte große Vertreter des Bestrebens war, Erscheinungen des
Lebens rational zu erfassen, unwägbare Qualitäten auf meßbare
Quantitäten zu reduzieren und, in letztlicher Zielsetzung, in
mathematischen Formeln auszudrücken, erleuchtet und wandelt in Jung
eine Haltung, die man Lebensfrömmigkeit nennen mag, mit der
Form der Wissenschaft auch ihren Gehalt. Wie Philosophie und
Theologie, so hat die Psychologie eine der Wissenschaft zugewandte
Seite und eine, die den ganzen Menschen angeht und nicht nur den
vernünftigen Kopf in ihm. Jungs Erkenntnis, daß die Spannung von
Gegensätzen lebensnotwendig ist, und seine dementsprechende
Bejahung solcher Spannungen — wie zwischen Mann und Frau, Leib
und Seele, Bewußt und Unbewußt, Materie und Geist — als schöp-

684



ferische Impulse, berühren sich mit dem, was die großen
Weltreligionen seit Menschengedenken gelehrt haben, und sind doch
völlig neu als Haltung innerhalb der Psychologie, geschweige denn
als ihre Grundlage. So hat Jung es mit liebenswerten zu tun, wo
Freud von scheinbar wertfreien Phänomenen spricht — mit der
einzigen Ausnahme eines für ihn grundlegenden Lustprinzips.
Gefühl als Wert, das Freud fast völlig übergeht, kommt darum in
Jungs Psychologie, als Wertungsfunktion, zu seinem Recht;
Intuition, so häufig maßlos überschätzt oder anderseits beargwöhnt
und gefürchtet, hat er zuerst als eine normale Funktion erkannt;
der Intellekt erhält den ihm zukommenden Platz, und die Empfindung

— die ,fonction du réel' — ihre Gültigkeit. Das Ziel einer
Analyse liegt bei Freud in der Sublimierung triebhafter Impulse,
bei Jung in der Integrierung aller Kräfte eines Menschen zu voller
Lebensfähigkeit.

Tatsächlich hat Jung der Psychologie, die bei Freud noch immer
an die Biologie gebunden geblieben war, eine eigene, selbständige
Grundlage geschaffen und ihr gleichzeitig eine volle Dimension
menschlich seelischer Tiefe hinzugefügt. Das Unbewußte enthält für
ihn, außer Vergessenem und Verdrängtem sowie den Instinkten,
auch die ganze Fülle noch unerkannter, ungelebter, keimhafter
Möglichkeiten zukünftiger Entwicklungen. Freud unterschied zwar
zwischen tieferen und bewußtseinsnäheren Inhalten oder Schichten

des Unbewußten, aber auch die tiefsten blieben für ihn
persönlich und kausal bedingt. Jung tut den entscheidend wichtigen
Schritt, zwischen persönlichen und unpersönlichen, allgemein
menschlichen Gehalten des Unbewußten zu unterscheiden.

Solche unpersönlichen Gehalte werden erfahrbar in Symbolen,
die seit alters dem Ausdruck tiefer, in Worten schwer oder kaum
faßbarer menschlicher Erlebnisse und Einsichten gedient haben, wie
etwa das Kreuz, der Kreis, das Dreieck und das Viereck, Sonne und
Mond, Sternbilder, das Getreidekorn, die Schlange und viele andere
mehr. Diese Symbole nach Freuds Methode auf persönliche
Faktoren zu reduzieren, führt zu sinnlosen Verzerrungen; ernst
genommen als bildhafter Ausdruck echter Erfahrung, zeigen sie einen
Weg der Synthese an zwischen scheinbar unvereinbaren Gegensätzen.

Erst Jung hat unsere wissenschaftlich so einseitig orientierte
Welt eigentlich wieder gelehrt, in Symbolen schöpferische Gehalte
zu begreifen und durch ihr Verständnis auch einen neuen
psychologischen Zugang zu den Gebieten der Kunst und Religion zu finden.

Hier wird nun vielleicht auch deutlich, warum Jung sich mit so

unermüdlicher Geduld, mit solch intensiver Forschung um Symbole

und ihre Bedeutungen bemüht, ob sie nun in den Träumen und

685



Phantasien seiner Patienten, in Mythen und Legenden, in den
großen Weltreligionen, in den Naturwissenschaften, der Mystik oder
der Alchemie auftreten. Manche der inneren Erfahrungen, die er
beobachtet hat und darstellt, sind häufig und allgemein zugänglich,
andere sind seltener. Auf die Haltung des Forschers in ihm hat das
keinen Einfluß. Er hält es nicht für seine Aufgabe, metaphysische
oder theologische Urteile zu fällen über die objektive oder «absolute»

Wahrheit der Existenz Gottes oder einer religiösen Lehre
inner- oder außerhalb einer der institutionellen Religionen. Er
akzeptiert eine solche Erfahrung als eine innere Gegebenheit des
Menschen, genau wie er Träume ernst nimmt als sinnvoll für den Träumer

und darum als eine Wirklichkeit eigener Art, deren Wirkungsweise

undGesetze beobachtbar und erforschbar sind. So hatJung die
Phänomenologie religiöser Erfahrung auf eine völlig neue Grundlage
gestellt und hat damit der europäischen Wissenschaft einen Zugang
eröffnet zu Gebieten, die zuvor das Privileg des Orients zu sein
schienen — nicht ohne zu warnen vor einer direkten Uebernahme
oder Anempfindung östlicher Weisheit, deren Gehalte wir auf
unseren eigenen Wegen und mit unseren eigenen Mitteln finden
sollten.

So bedeutungsvoll aber auch diese Seite von Jungs Wirken ist,
als deren vorläufiger Gipfelpunkt vielleicht seine «Symbolik des
Geistes» erscheinen mag, so ist sie doch nur eine Seite seiner
vielgestaltigen Persönlichkeit. Denn im Hauptberuf ist Jung Arzt,
und seine wesentlichen Entdeckungen sind aus der Beschäftigung
mit den konkreten Problemen seiner Patienten und aus der
Erforschung ihrer Hintergründe hervorgegangen. Jenseits aller rein
theoretischen Probleme ist es darum entscheidend wichtig, daß seine
Einsichten sich in der täglichen praktischen Arbeit des Analytikers
als wirksam und notwendig bewähren, und es wirft ein merkwürdiges

Streiflicht auf Glovers Stellung zu Fragen medizinischer
Praxis, daß er apodiktisch feststellt, «Heilerfolge könnten die
Geltung einer Theorie nicht begründen». Von Jungs früher Entdeckung,
daß das Unbewußte, außer in Träumen und Fehlhandlungen, auch
in Wortassoziationen sich manifestiert, über die weitreichenden
Arbeiten zur Typenlehre — der Struktur des Bewußtseins und
seiner Beziehung zum Unbewußten — bis zur Symbolik der Alchimie

führt eine gerade Linie erfolgreicher praktischer Anwendbarkeit
außer und neben dem Fortschritt theoretischer Erkenntnis.

Und wie Jung den Psychotherapeuten von der Isolierung in der
Rolle eines allwissenden Superego befreit und in der menschlichen
Funktion des Arztes dem Patienten gegenüberstellt, so hat er einen
Weg gefunden, die Beziehung zum Unbewußten vom Bewußtsein

686



her aufzunehmen in seiner noch zu wenig gewürdigten Technik
der «aktiven Imagination», wobei die Inhalte von Träumen oder
Phantasien in Worten, Zeichnungen, Bildern oder Plastilin geformt,
umgestaltet und einbeziehbar werden.

Dieser Grundgedanke der Beziehung führt auch zum Verständnis
von Jungs Konzeption des Kollektiven Unbewußten, die die
grundlegenden Erfahrungen des einzelnen Menschen in den Zusammenhang

menschlicher Erfahrung und Geschichte als solcher stellt.
Denn dieser Bereich des Unbewußten wird «kollektiv» genannt,
weil seine Inhalte, zumUnterschied von den subjektiven des persönlichen

Unbewußten, Ausdrucksformen seelischer Kräfte sind, die
in typisch gleicher Form in allen Zeitaltern menschlicher
Geschichte, bei allen Völkern und Rassen wiederkehren und darum
auch Archetypen genannt werden. Es sind jene großartigen Bilder,
die das Unbewußte vor alters als Götter an den Himmel oder in die
Sterne projizierte, der Symbolausdruck sowohl unserer instinktiven
Kräfte wie auch der höchsten geistigen Gehalte und wahrscheinlich
uns eingeboren als Strukturelemente der Seele selber; denn wie
wäre es sonst erklärlich, daß bis in Einzelheiten hinein diese
gleichen Erscheinungen wieder auftauchen in den Träumen moderner
Menschen, die niemals von antiken Mythologien gehört haben?

Diese Entdeckung Jungs reiht gleichzeitig auch den Oedipus-
komplex als eine menschliche Konfliktsituation in die Reihe
gleichartiger und gleichwertiger Phänomene ein, deren Erforschung noch
immer erst in ihren Anfängen steht.

*

Um von diesem Streiflicht über die beiden Richtungen noch einmal

zu Glovers Polemik zurückzukehren, erscheint es charakteristisch

für deren Niveau, daß er in Jungs Begriff des Kollektiven
Unbewußten «kollektiv» ein für allemal mit «rassisch» gleichsetzt;
und neben solch bewußten Verdrehungen fehlt auch offenkundige
Demagogie nicht: «Wer Jungs Theorie des Kollektiven Unbewußten
und damit natürlich auch seine Theorie der Individuation
annimmt, bekennt sich damit zu einer Art ,Führerprinzip'!»

Glovers Darstellung gipfelt in der «Entdeckung», daß Jung es

eigentlich überhaupt nicht mit dem Unbewußten zu tun habe, da

er nur eben ein «akademischer Bewußtseinspsychologe» sei: «Die
Entdeckung, daß Jung ein Bewußtseinspsychologe ist, ergibt eine
glückliche Lösung des Problems, mit dem jeder sich auseinandersetzen

muß, der in Fragen psychologischer Kontroverse eine
kompromißlose Haltung einnehmen möchte Bei näherer Betrachtung

687



erweist es sich, daß die Streitfrage zwischen Freud und Jung
überhaupt keine ist.» Dieser kindliche Wunschtraum, das Kampffeld
allein zu behaupten, indem man den Gegner magisch zum
Verschwinden bringt, beleuchtet aufs eindrucksvollste, was Glover selbst
von der Ueberzeugungskraft seiner sachlichen Argumente hält.
Nach diesem Trumpf — vorher allerdings nicht — ist er sogar bereit,
Jung einige «ungewöhnliche Fähigkeiten» zuzuerkennen, wie etwa
unermüdliche Arbeit auf entlegenen Forschungsgebieten: «Im
formalen, wenn auch nicht im dynamischen oder interpretativen Sinne,
ist er ein guter Anthropologe!» Damit ist Jung also dahin gebannt,
wo der Pfeffer wächst und wo er hingehört, und wehe, wenn er sich
unterstehen sollte, noch einmal vom Unbewußten anzufangen —
«eine ausgesprochen peinliche Möglichkeit (a distinctly embarrassing

contingency) »...
Freud, der Gott als eine Illusion verworfen und in seinem Begriff

des Superego doch wieder einen Ersatz dafür in sein System
aufgenommen hat, ist in seiner lebenslangen Auseinandersetzung mit
«dem Geist des Vaters» nicht über die Grenzen einer personalisti-
schen Psychologie hinaus vorgedrungen. Erst Jung hat «das Väterliche»,

den Archetypus des Vaters, entdeckt, der erst hinter jedem
persönlichen Vater erscheint. Die Wirkungen unbewußter Identifikation

mit einem väterlichen Meister und Lehrer, der zum unfehlbaren

Sinnbild der Wahrheit und des Geistes erhoben wird, bleiben
aus diesem Grund mit den Mitteln Freudscher Psychologie
unerkennbar. Wer aber um ein Schulbeispiel für die Wirkungen solch
unbewußter Identifikation mit einem Archetypus verlegen ist, mag
es in Ernest Glovers Buch finden: die seelische Inflation dessen, für
den der Prophetenmantel zu weit geschnitten ist; die redliche
Bemühung, mit sauberen Begriffen zu arbeiten; Treue zur Lehre, die
man vertritt, und Umsetzung der Zweifel daran in fanatische
Bekehrungssucht; dazu eine reichliche Dosis unfühlsamer
Wertblindheit, geistiger Starrheit und hochmütiger Besserwisserei.

Es bleibt ein wünschenswertes Ziel, eines Tages zu einer Formulierung

psychologischer Einsicht zu gelangen, die Freuds und Jungs
Ergebnisse, ja möglicherweise die ganzer weiterer Forschergenerationen,

aufs neue zu einem einheitlichen Ganzen verbindet. Aber
auch inzwischen wollen wir lieber dankbar sagen: Freud und Jung,
Jung und Freud.

688


	Freud und Jung

