Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 11

Artikel: Freud und Jung

Autor: Bach, H. I.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758883

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FREUD UND JUNG

Von H. I. Bach

Schriftsteller und Psychologen haben den Vorteil und den Nach-
teil, dal} ein Stiick ihres beruflichen Handwerkszeugs zu den Gegen-
stdanden des taglichen Bedarfs gehort. Wie Literatur ist Psychologie
darum zu einem Thema gesellschaftlicher Unterhaltung geworden,
und man traut sich leicht ein Urteil dariiber zu. Schade ist nur, dal3
es in dieser Psychologie alle moglichen Richtungen und Schulen
gibt, denen man meint angehoren oder die man denkt bekadmpfen
zu miissen. Und es ist allerdings nicht zu verkennen, dal Vertreter
dieser Schulen ihrerseits mancherlei dazu beitragen, diesen Span-
nungszustand aufrechtzuerhalten und zu nihren. Ernest Glovers
Buch «Freud or Jung» (G. Allen & Unwin, London) geht darin
bis an die duBerste Grenze, indem es die beiden Hauptrichtungen
der modernen Psychologie fiir schlechterdings unvereinbar erklirt
und damit dem Leser die Wahl zwischen Freud oder Jung zumutet
— insofern es i{iberhaupt eine Wahl offenlsft.

Glover ist ein bekannter Psychoanalytiker der Freudschen Schule.
Seine Polemik gegen Jungs Psychologie erweckt mit gehduften wort-
lichen Zitaten zunichst den Eindruck wissenschaftlicher Sachlich-
keit und Objektivitit. Bei genauerem Zusehen ergibt sich allerdings,
daB an Hauptpunkten der Diskussion Glover gesteht, der Darstel-
lung von Jungs Archetypenlehre «einige Gewalt angetan» oder von
Jungs Traumtheorie «natiirlich» nur Beispiele «ausgesucht» zu
haben, anstatt etwa die Analyse eines und desselben Traumes nach
Freuds und nach Jungs Methode einander gegeniiberzustellen. Da
in Glovers Wiedergabe schon Freuds eigenes psychologisches
System — denn nur auf das System kommt es ihm an — von
seiner engsten, kiltesten, phantasie- und humorlosen Seite er-
scheint, kann es nicht wundernehmen, daf} seine Darstellung von
Jungs Lehre zur Karikatur wird. Es wére nutzlos, sich daraus ein
Bild von Jungs Gedankenwelt machen zu wollen; dabei wird selbst
der unvorgebildete Leser es nicht schwierig finden, sie etwa in
Jungs «Beziehungen zwischen dem Ich und dem UnbewulBten» aus
erster Hand kennenzulernen.

Glovers Methode, sich einen Begriff Jungs nach dem anderen vor-
zunehmen, ihn an dem betreffenden Freudschen zu messen und, je

679



nachdem, zu eng oder zu weit, jedenfalls aber unnotig oder falsch
zu finden, erinnert an jene Kritiker, die mit der Feststellung, dal}
Shakespeare sich nicht an die dogmatischen drei Einheiten der fran-
zosischen Tragodie Racines und Corneilles halte, auch die Frage nach
seiner Bedeutung als Dramatiker mitbeantwortet glaubten. Die
bloBe «Sucht, alles anders machen zu wollen», die der Psychologe
Glover als Hauptmotiv seiner Erklarung heranzieht, wiirde auf
keinem Gebiet, am wenigsten auf dem der Psychologie, zu einer
Neukonzeption fiihren, wenn nicht neue Entdeckungen darin einen
Niederschlag, eine verdnderte Sehweise den ihr gem#Ben Ausdruck
fanden. Aber Glover ist zu sehr in Begriffen und Begriffsspaltereien
befangen, um die einfache und entscheidende Frage zu stellen, ob
und was, im Vergleich zu Freud, Jung eigentlich neu gesehen habe.
Erst daraus, namlich historisch, erkldaren sich sowohl die Existenz
zweier Richtungen der Psychologie wie auch ihre Verschieden-
heiten.

Freud hat durch seine bahnbrechende Entdeckung des Unbewul3-
ten die Grundlagen der modernen Psychologie geschaffen. Jung, der
Freund und Mitarbeiter Freuds, hat der Psychologie ganz neue
Bereiche erschlossen, ohne damit aber Freuds Erkenntnisse grund-
sdtzlich ungiiltig zu machen. Glovers Buch gibt ein paar jener
skurril aufschluBBreichen Schlagschatten, die man mit einer Be-
leuchtung aus der Froschperspektive erzielt. Dariiber hinaus aber
zeigt es nur einfach, daB3 ein umfassenderes und dabei offenes
«System>» wie das Jungs von einem engeren und geschlossenen her
weder zu erfassen noch gar zu kritisieren ist, zumal da Jung, als
empirischer Forscher, es sorgsam vermeidet, seinerseits einen
Anspruch auf endgiiltige Theoriebildung zu stellen. Immerhin bietet
dieses Buch einen erwiinschten Anlal}, sich iiber die Grundlagen
der beiden Systeme und ihre Verschiedenheiten klarer zu werden.

Leistung und Grenze des Freudschen Systems

Freuds Entdeckung eines unbewulliten Bereichs, der sich vor
allem in Trdumen und neurotischen Symptomen manifestiert, aber
auch in Fehlhandlungen des bewullten téglichen Lebens wie etwa
Versprechen usw., hat die potentielle Selbsterkenntnis des Men-
schen ungemein erweitert und vertieft. Nachdem aber nun Grund-
gedanken seines Systems, die bei ihrem ersten Auftreten einen
Sturm entriisteter Ablehnung hervorriefen, inzwischen zum Ge-
meingut der Psychologie und Medizin geworden sind, ist die Frage
nicht mehr, ob sie richtig oder falsch sind, sondern ob dieses System

680



die seelisch-geistige Wirklichkeit des Menschen vollstandig erfaf3t
und erschlieBt, das heilit, ob ihm ein absoluter oder ein begrenzter
Geltungsbereich zukommt. Freuds Erkenntnis, dal} einer Neurose
regelmiflig ein unbewulter Konflikt zugrunde liegt; seine Beschrei-
bung von «Mechanismen» wie zum Beispiel Verdrédngung, die das
BewuBtsein dem BewuBtwerden infantiler Triebregungen des Un-
bewullten entgegensetzt; seine Entdeckung der Sexualitdat des frii-
hen Kindesalters und ihres Einflusses auf das spdtere Leben des
Erwachsenen — all diese haben in den verschiedenen Schulen der
Tiefenpsychologie in der einen oder anderen Form ihren Platz ge-
funden. Vor allem aber hat die Kernkonzeption der Psychoanalyse,
daf3 namlich im inneren Wiedererleben urspriinglich nicht bewal-
tigter frither Erfahrungen und Wiinsche und in deren therapeutisch
ermoglichter Erkenntnis eine Heilkraft zu wirken beginnt, sich als
eine der groBlen Entdeckungen unserer Zeit erwiesen.

So nimmt also Freuds Lebenswerk durchaus den Rang ein, der
ihm gebiihrt. Die Grenzen seiner Anerkennung fallen zusammen
mit Freuds eigenen und den seines Systems. Denn der berechtigte
Stolz des Entdeckers, der Ehrgeiz des Wissenschaftlers, das eben
erst erschlossene Gebiet nun auch sofort begrifflich zu umreiflen
und endgiiltig zu erfassen, und der Widerstand, den seine Ergeb-
nisse von aullen erfuhren — alles wirkte zusammen zur Bildung
eines Systems, worin alle einzelnen Erscheinungen aufeinander be-
zogen, logisch gegliedert und liickenlos ableitbar sind. Tatsédchlich
hat die ungemeine Geschlossenheit dieses Ideengebiudes wesentlich
zur wissenschaftlichen Durchsetzung von Freuds Erkenntnissen
beigetragen. Bei Lebzeiten konnte er selbst es noch in wesentlichen
Strukturelementen — wie der Annahme eines «Es»- oder «Id»-Be-
reichs und eines «Todestriebs» — &dndern und erweitern. Nach
seinem Tode besteht kaum mehr eine Aussicht, diesem System neue
Gehalte einzugliedern noch gar die ungeteilte Zustimmung der
Schule dafiir zu gewinnen. Was einst eine Burg war, wird nun zum
Gefingnis. Die Not dieser Situation macht Glovers Ausfall begreif-
lich; er kdmpft mit dem Fanatismus eines Glaubensritters, der sich
im ausschlieBlichen Alleinbesitz der Wahrheit diinkt und dennoch
kummervoll mit ansehen mul}, wie eine immer groBer werdende
Schar von Ketzern die Zitadelle der Freudschen Orthodoxie ver-
188t und ihre eigenen Hiitten, Hiuser oder Paléste errichtet.

Denn im Grunde reicht Freuds System, wie jedes andere auch,
nur eben so weit wie die urspriinglichen Erkenntnisse tragen, um
die es herumgebaut ist. Begriffe wie etwa «Superego» fiir Gehalte,
die wie Gewissen oder religiose Erfahrung sich dem Versuch blofBer
Reduzierung auf primitive Triebregungen entziehen, sind blutleere

681



Gedankenkonstruktionen, vorldufige Behilter fiir psychologische
Erfahrungen, die als solche von Freuds Anschauungswelt her un-
erklarbar bleiben miissen. Dariiber hinaus tut es seiner genialen
Forscherleistung keinen Eintrag, wohl aber beleuchtet es die Frage
der Allgemeingiiltigkeit seines Systems, wenn man sich seine eige-
nen Grenzen vergegenwirtigt. Als ein Kind seiner Zeit, ein spdter
Nachkommling der Aufklarungsperiode, hat Freud mit dem Licht
des BewuBtseins in das Dunkel des Unbewullten geleuchtet, um da
Ordnung zu schaffen und mit Krankheitsherden aufzurédumen.
Gleichzeitig aber lockte es den Forscher in ihm, in diesem dunklen
Schacht des Unbewullten auch die Wurzelkrafte aufzuspliren: die
Triebe. Aus diesen beiden Vorstellungsbereichen setzt Freuds Auf-
fassung des UnbewulBiten sich zusammen: es ist gleichzeitig ein
Abfallraum und ein Wurzelgrund.

Den Trieben gegeniiber nun war Freud ein durchschnittlicher
Positivist aus der mechanistisch-biologischen Schule Darwins und
Spencers, der seelische Energie, und damit alle seelischen Erschei-
nungen iberhaupt, grundsitzlich auf korperlich-biologische zu-
riickfithrte. Darum gibt es in seiner Auffassung keine Erschei-
nungsformen des UnbewulBten, die, so wie sie sich darbieten, in sich
selber sinnvoll und notwendig wiren; Geist wie Seele sind «nichts
als» Ausdruck primitiven Trieblebens, friihkindlicher Sexualitét.
Diese aufkladrerisch-materialistische «Abwertung» erfiillte eine we-
sentliche Aufgabe zu einer Zeit, die die Diskussion sexueller Pro-
bleme #ngstlich verponte; sie ist zu zeitgebunden, um als alleinige
Grundlage der Psychologie auf die Dauer fruchtbar zu sein.

Und ebenso eng wie Freuds Auffassung des UnbewuBten ist im
Grunde seine Bewertung des BewuBtseins in dessen Verhalten zum
UnbewulBten. Auf der Einbahnstralle vom UnbewuBten zum Be-
wuBltsein spielt sich unabinderlich immer nur das eine Katz-und-
Maus-Spiel zwischen dem Oedipuskomplex und einer Handvoll
Mechanismen ab; von der Fiille moglicher Beziehungen zwischen
BewuBtsein und UnbewuBtem hat Freud noch keine Vorstellung
gehabt. Ueberhaupt ist, im Gegensatz zu der reichen und lebendigen
abstrahierenden Beobachtung wie etwa von Mechanismen, sein Sinn
fiir Beziehungen schwach und undifferenziert; er sieht eigentlich
nur «Objekte», an denen, in Anziehung oder Abstoflung, Triebe sich
manifestieren. Sein System ist eine Psychologie des Mannes, wenn
nicht gar nur des Sohnes im Mann; die Welt des Erwachsenen, die
Psychologie der Frau, die psychologische Erfassung des Ueber-
personlichen bleiben auBlerhalb der Reichweite von Freuds System
oder werden in seiner Darstellung gewaltsam umgedeutet.

Glover bekennt sich erneut zu Freuds Ansicht, derzufolge Reli-

682



gion nur eine «Illusion» ist, die «wissenschaftlicher» Priifung nicht
standhilt. Im gleichen Sinne bedeutet ihm Kunst «nichts als» eine
Sublimierung primitiver Kindheitstriebe: «Was konnte plausibler
sein, als dall die verschiedenen spitern Kunstformen das ganze
Leben hindurch immer weiter den frithen Hoffnungen, Befiirch-
tungen und Bestrebungen Ausdruck geben, die der embryo-
nische Geist des kleinen Kindes zuerst erfahren hat, und daf3 diese
Kunstformen die ersten magischen Ausdrucksversuche darstellen,
womit das Kind die primitiven Aengste des Lebens, der Liebe, des
Hasses und des Todes zu iiberwinden trachtet oder, in anderen Wor-
ten, dal} sie den ganzen Wust kindlicher Konflikte objektivieren?»
Gewil} lebt, wie in jedem von uns, so auch im Kiinstler das Kind,
das er einst war, selbst im Manne noch mit. Wenn aber wie hier
diese Wahrheit zugespitzt wird zu der Behauptung, dal3 auch die
grofiten Kiinstler in ihren hochsten Werken innerlich nie den Kin-
derschuhen entwachsen, so liegt der Schlufl nahe, daf} die zugrunde
liegende Theorie an einen der Punkte gekommen ist, wo sie nichts
mehr zur Erhellung der wirklichen Probleme der Kunst, des Kiinst-
lers und des Kunstverstindnisses beizutragen hat und im Grunde
zu pedantischer Rechthaberei wird.

Jungs Psychologie: die Ganzheit des Menschen

Wer von Freuds zu Jungs Psychologie kommt, wird sich plotzlich
wie in einer Welt fiihlen, in der er aufatmen kann. Nahm er von
dem einen den Eindruck mit, dafl die irrationalen Gehalte des Un-
bewuBten zwar nicht eigentlich erfreulich, wohl aber rational und
begrifflich erklirbar sind, so steht er bei dem andern einer Fiille
von Bildern und Beziehungen gegeniiber, die in stindiger Wand-
lung begriffen und doch jedes fiir sich und wiederum als Ganzes
sinnvoll erscheinen. Denn Jung befdhigt den Leser, im Leben nach
Sinn zu fragen und auf eine sinnvolle Antwort zu hoffen. Er 1403t
die Welt und die Dinge erst einmal bestehen und versucht sie zu
verstehen, wie sie sind, nicht erst zu dndern. Wie die Romantiker
hat er ein fast unerschopfliches Vertrauen in das Leben, «richtig»
zu sein, und implicite daher auch in den Menschen, richtig zu wer-
den. Er lehrt, nach der Notwendigkeit und sinnvollen Bedeutung
auch noch des Dunkelsten zu fragen, und da das Verhiltnis von
BewuBtsein und UnbewulBtem ihm ein Beziehungssystem ist, worin
jedes das andere bedingt, steht der Mensch in Jungs Auffassung in
einer Kette der Tradition, die in immer neuen Schépfungen doch
das immer schon Erfahrene mitenthilt.

683



Wihrend Freuds Lehre bereits den einzelnen Traum, die kon-
krete Situation auf abstrakte Begriffe reduziert und deren Wirklich-
keitsgehalt damit im Grunde iiberspringt, ist Jungs Betrachtungs-
weise am gliicklichsten und stirksten gerade darin, Sinn und Be-
deutung zu erkennen in den Bildern des UnbewuBten, wie sie sind.
Und selbst auf dem Weg vom gegebenen Bild zur psychologischen
Deutung vollzieht sich bei ihm keine Reduktion in Begriffe, sondern
eher eine Verdichtung zu umfassenderen, tieferen, allgemeingiil-
tigen Bildern. Dieser Gegensatz zwischen Freuds abstrakt begriff-
lichem und Jungs plastisch anschaulichem Sehen durchzieht das
Lebenswerk beider. Wo Freud im UnbewuBten «vergessene oder
verdriangte Objekte» unterscheidet, die wie hinuntergefallen oder
-geworfen waren in einen tiefen Schacht, findet Jung aullerdem ein
Reservoir noch unbekannter und unausgeschopfter Krafte, die zum
Beispiel auch die «Schattenseiten» eines Menschen mit einschlieBen.
Den «Schatten», woran der Mensch meist nur leidet wie unter einer
dunklen und unentrinnbaren Last, versteht Jung als ein potentiell
wertvolles, integrierbares, notwendiges Stlick der Gesamtperson-
lichkeit. Der Unterschied zweier Sehweisen, von denen eine auf
gefiihlsgeladene Objekte, die andere auf. gefiihlerfiillte Krafte an-
spricht, ware schon betrachtlich genug, die Verschiedenheit ihrer
Beobachtungen zu erkldren. Dariiber hinaus aber erscheinen Jung
diese Krafte in lebendig gestalthafter Form. Diese ihm eigentiim-
liche Fihigkeit, in verwickelten und dauernd bewegten Bildern,
Kriften und Gehalten das sie Einigende, Gesetzmaflige zu er-
kennen und zu benennen, ermoglicht die Darstellung ihrer Be-
ziehungen und gegenseitigen Bedingtheit, die abstrakt begrifilich
nicht moglich wire, und vermag andererseits Jungs Psychologie
ohne EinbuBe an Prizision offen zu erhalten.

Jung ist, wie Freud es war, eine der groBlen Erscheinungen der
abendlandischen Kultur. Wiahrend aber Freud in gewisser Hinsicht
der letzte groBe Vertreter des Bestrebens war, Erscheinungen des
Lebens rational zu erfassen, unwigbare Qualititen auf melBbare
Quantititen zu reduzieren und, in letztlicher Zielsetzung, in mathe-
matischen Formeln auszudriicken, erleuchtet und wandelt in Jung
eine Haltung, die man Lebensfrommigkeit nennen mag, mit der
Form der Wissenschaft auch ihren Gehalt. Wie Philosophie und
Theologie, so hat die Psychologie eine der Wissenschaft zugewandte
Seite und eine, die den ganzen Menschen angeht und nicht nur den
verniinftigen Kopf in ihm. Jungs Erkenntnis, daf3 die Spannung von
Gegensitzen lebensnotwendig ist, und seine dementsprechende Be-
jahung solcher Spannungen — wie zwischen Mann und Frau, Leib
und Seele, Bewullt und Unbewulit, Materie und Geist — als schop-

684



ferische Impulse, beriihren sich mit dem, was die groBen Welt-
religionen seit Menschengedenken gelehrt haben, und sind doch
vollig neu als Haltung innerhalb der Psychologie, geschweige denn
als ihre Grundlage. So hat Jung es mit Lebenswerten zu tun, wo
Freud von scheinbar wertfreien Phinomenen spricht — mit der
einzigen Ausnahme eines fiir ihn grundlegenden Lustprinzips. Ge-
fithl als Wert, das Freud fast vollig iibergeht, kommt darum in
Jungs Psychologie, als Wertungsfunktion, zu seinem Recht; In-
tuition, so haufig maBlos iiberschitzt oder anderseits beargwohnt
und gefiirchtet, hat er zuerst als eine normale Funktion erkannt;
der Intellekt erhdlt den ihm zukommenden Platz, und die Empfin-
dung — die ,fonction du réel’ — ihre Giiltigkeit. Das Ziel einer
Analyse liegt bei Freud in der Sublimierung triebhafter Impulse,
bei Jung in der Integrierung aller Krifte eines Menschen zu voller
Lebensfahigkeit.

Tatséchlich hat Jung der Psychologie, die bei Freud noch immer
an die Biologie gebunden geblieben war, eine eigene, selbstindige
Grundlage geschaffen und ihr gleichzeitig eine volle Dimension
menschlich seelischer Tiefe hinzugefiigt. Das UnbewulBte enthilt fiir
ihn, auller Vergessenem und Verdridngtem sowie den Instinkten,
auch die ganze Fiille noch unerkannter, ungelebter, keimhafter
Moglichkeiten zukiinftiger Entwicklungen. Freud unterschied zwar
zwischen tieferen und bewubBtseinsniheren Inhalten oder Schich-
ten des UnbewuBten, aber auch die tiefsten blieben fiir ihn per-
sonlich und kausal bedingt. Jung tut den entscheidend wichtigen
Schritt, zwischen personlichen und unpersonlichen, allgemein
menschlichen Gehalten des Unbewulten zu unterscheiden.

Solche unpersonlichen Gehalte werden erfahrbar in Symbolen,
die seit alters dem Ausdruck tiefer, in Worten schwer oder kaum
faBBbarer menschlicher Erlebnisse und Einsichten gedient haben, wie
etwa das Kreuz, der Kreis, das Dreieck und das Viereck, Sonne und
Mond, Sternbilder, das Getreidekorn, die Schlange und viele andere
mehr. Diese Symbole nach Freuds Methode auf personliche Fak-
toren zu reduzieren, fithrt zu sinnlosen Verzerrungen; ernst ge-
nommen als bildhafter Ausdruck echter Erfahrung, zeigen sie einen
Weg der Synthese an zwischen scheinbar unvereinbaren Gegen-
satzen. Erst Jung hat unsere wissenschaftlich so einseitig orientierte
Welt eigentlich wieder gelehrt, in Symbolen schopferische Gehalte
zu begreifen und durch ihr Verstidndnis auch einen neuen psycho-
logischen Zugang zu den Gebieten der Kunst und Religion zu finden.

Hier wird nun vielleicht auch deutlich, warum Jung sich mit so
unermiidlicher Geduld, mit solch intensiver Forschung um Sym-
bole und ihre Bedeutungen bemiiht, ob sie nun in den Traumen und

685



Phantasien seiner Patienten, in Mythen und Legenden, in den
grofB3en Weltreligionen, in den Naturwissenschaften, der Mystik oder
der Alchemie auftreten. Manche der inneren Erfahrungen, die er
beobachtet hat und darstellt, sind haufig und allgemein zugénglich,
andere sind seltener. Auf die Haltung des Forschers in ihm hat das
keinen Einflul}. Er hilt es nicht fiir seine Aufgabe, metaphysische
oder theologische Urteile zu fillen iiber die objektive oder «abso-
lute» Wahrheit der Existenz Gottes oder einer religiosen Lehre
inner- oder aullerhalb einer der institutionellen Religionen. Er ak-
zeptiert eine solche Erfahrung als eine innere Gegebenheit des Men-
schen, genau wie er Traume ernst nimmt als sinnvoll fiir den Trau-
mer und darum als eine Wirklichkeit eigener Art, deren Wirkungs-
weise und Gesetze beobachtbar und erforschbar sind. So hatJung die
Phinomenologie religioser Erfahrung auf eine vollig neue Grundlage
gestellt und hat damit der europdischen Wissenschaft einen Zugang
eroffnet zu Gebieten, die zuvor das Privileg des Orients zu sein
schienen — nicht ohne zu warnen vor einer direkten Uebernahme
oder Anempfindung ostlicher Weisheit, deren Gehalte wir auf
unseren eigenen Wegen und mit unseren eigenen Mitteln finden
sollten.

So bedeutungsvoll aber auch diese Seite von Jungs Wirken ist,
als deren vorlaufiger Gipfelpunkt vielleicht seine «Symbolik des
Geistes» erscheinen mag, so ist sie doch nur eine Seite seiner viel-
gestaltigen Personlichkeit. Denn im Hauptberuf ist Jung Arzt,
und seine wesentlichen Entdeckungen sind aus der Beschiftigung
mit den konkreten Problemen seiner Patienten und aus der Erfor-
schung ihrer Hintergriinde hervorgegangen. Jenseits aller rein theo-
retischen Probleme ist es darum entscheidend wichtig, dafl seine
Einsichten sich in der tdglichen praktischen Arbeit des Analytikers
als wirksam und notwendig bewahren, und es wirft ein merkwiir-
diges Streiflicht auf Glovers Stellung zu Fragen medizinischer
Praxis; dal3 er apodiktisch feststellt, «<Heilerfolge konnten die Gel-
tung einer Theorie nicht begriinden». Von Jungs frither Entdeckung,
daB3 das Unbewulite, auBBer in Traumen und Fehlhandlungen, auch
in Wortassoziationen sich manifestiert, iiber die weitreichenden
Arbeiten zur Typenlehre — der Struktur des BewuBtseins und
seiner Beziehung zum Unbewullten — bis zur Symbolik der Alchi-
mie fiihrt eine gerade Linie erfolgreicher praktischer Anwendbar-
keit auBBer und neben dem Fortschritt theoretischer Erkenntnis.
Und wie Jung den Psychotherapeuten von der Isolierung in der
Rolle eines allwissenden Superego befreit und in der menschlichen
Funktion des Arztes dem Patienten gegeniiberstellt, so hat er einen
Weg gefunden, die Beziehung zum Unbewullten vom BewuBtsein

686



her aufzunehmen in seiner noch zu wenig gewiirdigten Technik
der «aktiven Imagination», wobei die Inhalte von Trdumen oder
Phantasien in Worten, Zeichnungen, Bildern oder Plastilin geformt,
umgestaltet und einbeziehbar werden.

Dieser Grundgedanke der Beziehung fiihrt auch zum Verstédndnis
von Jungs Konzeption des Kollektiven Unbewuliten, die die grund-
legenden Erfahrungen des einzelnen Menschen in den Zusammen-
hang menschlicher Erfahrung und Geschichte als solcher stellt.
Denn dieser Bereich des UnbewuBten wird «kollektiv» genannt,
weil seine Inhalte, zumUnterschied von den subjektiven des person-
lichen UnbewulBten, Ausdrucksformen seelischer Krifte sind, die
in typisch gleicher Form in allen Zeitaltern menschlicher Ge-
schichte, bei allen Volkern und Rassen wiederkehren und darum
auch Archetypen genannt werden. Es sind jene groBartigen Bilder,
die das UnbewuBlte vor alters als Gotter an den Himmel oder in die
Sterne projizierte, der Symbolausdruck sowohl unserer instinktiven
Krifte wie auch der hochsten geistigen Gehalte und wahrscheinlich
uns eingeboren als Strukturelemente der Seele selber; denn wie
wire es sonst erklidrlich, dall bis in Einzelheiten hinein diese glei-
chen Erscheinungen wieder auftauchen in den Triaumen moderner
Menschen, die niemals von antiken Mythologien gehort haben?

Diese Entdeckung Jungs reiht gleichzeitig auch den Oedipus-
komplex als eine menschliche Konfliktsituation in die Reihe gleich-
artiger und gleichwertiger Ph&inomene ein, deren Erforschung noch
immer erst in ihren Anfingen steht.

*

Um von diesem Streiflicht iiber die beiden Richtungen noch ein-
mal zu Glovers Polemik zuriickzukehren, erscheint es charakteri-
stisch fiir deren Niveau, dafl er in Jungs Begriff des Kollektiven
UnbewuBlten «kollektiv» ein fiir allemal mit «rassisch» gleichsetzt;
und neben solch bewulBlten Verdrehungen fehlt auch offenkundige
Demagogie nicht: «Wer Jungs Theorie des Kollektiven Unbewuften
und damit natiirlich auch seine Theorie(!) der Individuation an-
nimmt, bekennt sich damit zu einer Art ,Fiihrerprinzip‘!»

Glovers Darstellung gipfelt in der «Entdeckung», daBl Jung es
eigentlich {iberhaupt nicht mit dem UnbewufBlten zu tun habe, da
er nur eben ein «akademischer Bewulltseinspsychologe» sei: «Die
Entdeckung, daB3 Jung ein BewuBtseinspsychologe ist, ergibt eine
gliickliche Losung des Problems, mit dem jeder sich auseinander-
setzen mufB, der in Fragen psychologischer Kontroverse eine kom-
promiflose Haltung einnehmen mochte . . . Bei ndherer Betrachtung

687



erweist es sich, daf} die Streitfrage zwischen Freud und Jung iiber-
haupt keine ist.» Dieser kindliche Wunschtraum, das Kampffeld
allein zu behaupten, indem man den Gegner magisch zum Ver-
schwinden bringt, beleuchtet aufs eindrucksvollste, was Glover selbst
von der Ueberzeugungskraft seiner sachlichen Argumente halt.
Nach diesem Trumpf — vorher allerdings nicht — ist er sogar bereit,
Jung einige «ungewohnliche Fihigkeiten» zuzuerkennen, wie etwa
unermiidliche Arbeit auf entlegenen Forschungsgebieten: «Im for-
malen, wenn auch nicht im dynamischen oder interpretativen Sinne,
ist er ein guter Anthropologe!» Damit ist Jung also dahin gebannt,
wo der Pfeffer wichst und wo er hingehort, und wehe, wenn er sich
unterstehen sollte, noch einmal vom Unbewuften anzufangen —
«eine ausgesprochen peinliche Moglichkeit (a distinctly embarrass-
ing contingency)» ...

Freud, der Gott als eine Illusion verworfen und in seinem Begriff
des Superego doch wieder einen Ersatz dafiir in sein System auf-
genommen hat, ist in seiner lebenslangen Auseinandersetzung mit
«dem Geist des Vaters» nicht {iber die Grenzen einer personalisti-
schen Psychologie hinaus vorgedrungen. Erst Jung hat «das Viter-
liche», den Archetypus des Vaters, entdeckt, der erst hinter jedem
personlichen Vater erscheint. Die Wirkungen unbewuBter Identifi-
kation mit einem véterlichen Meister und Lehrer, der zum unfehl-
baren Sinnbild der Wahrheit und des Geistes erhoben wird, bleiben
aus diesem Grund mit den Mitteln Freudscher Psychologie un-
erkennbar. Wer aber um ein Schulbeispiel fiir die Wirkungen solch
unbewuliter Identifikation mit einem Archetypus verlegen ist, mag
es in Ernest Glovers Buch finden: die seelische Inflation dessen, fiir
den der Prophetenmantel zu weit geschnitten ist; die redliche Be-
miihung, mit sauberen Begriffen zu arbeiten; Treue zur Lehre, die
man vertritt, und Umsetzung der Zweifel daran in fanatische
Bekehrungssucht; dazu eine reichliche Dosis unfiihlsamer Wert-
blindheit, geistiger Starrheit und hochmiitiger Besserwisserei.

Es bleibt ein wiinschenswertes Ziel, eines Tages zu einer Formu-
lierung psychologischer Einsicht zu gelangen, die Freuds und Jungs
Ergebnisse, ja moglicherweise die ganzer weiterer Forschergenera-
tionen, aufs neue zu einem einheitlichen Ganzen verbindet. Aber
auch inzwischen wollen wir lieber dankbar sagen: Freud und Jung,
Jung und Freud.

688



	Freud und Jung

