
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 11

Artikel: Das Ethos der Persönlichkeit

Autor: Hartmann, Nicolai

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758880

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS ETHOS DER PERSÖNLICHKEIT

Von Nicolai Hartmann

1

Was Persönlichkeit ist, läßt sich erst im Gegensatz zur Person
sagen. Denn beides ist nicht dasselbe. Person ist jeder Mensch,
darin gleichen sich alle; das Personsein als solches ist darum ein
Allgemeines, wie sehr auch die einzelnen Personen verschieden
sein mögen. Persönlichkeit dagegen ist nicht jeder Mensch.
Persönlichkeit ist das an einem Menschen, was er für sich allein hat,
was nicht an anderen wiederkehrt, das Einmalige und Einzige an
einer Person.

Darin ist schon vorausgesetzt, was Person ist. Aber was ist Person?

Sie ist nicht das Subjekt und nicht das Ich. Sie ist auch nicht
das Bewußtsein, geschweige denn das Selbstbewußtsein. Sie setzt
das erkennende Subjekt wohl voraus, desgleichen das geistige
Bewußtsein mit seiner Objektivität und seiner charakteristischen
Distanz zu den Dingen der umgebenden Welt; aber sie ist noch
etwas mehr: das in die Zukunft schauende, vorsorgende, Zwecke
setzende, handelnde und im Handeln sich frei entscheidende Wesen,
das zugleich den Sinn für Wert und Unwert, das Wissen um Gut
und Böse hat und selbst befähigt ist, gut oder böse zu sein.

Damit ist sie zugleich das durch seine Aktivität weltoffene Wesen,
das von der umgebenden Welt Impulse empfängt und seinerseits
handelnd in sie eingreift, sie umgestaltend und das Geschehen
umlenkend. Sie zieht, indem sie Dinge benötigt und verwendet, eine
Sphäre des ihr Zugehörigen um sich, die als Personsphäre
zugleich die ihres Eigentums, ihr unmittelbarer Macht- und Einflußbereich

ist. Sie erhebt den Anspruch, in dieser Sphäre respektiert
zu werden. Denn sie kann in ihr auch verletzt werden.

Die Person fordert für sich die Anerkennung derer, die sie ihrerseits

als Personen (mit einer Personsphäre) anerkennt. Das innere
Korrelat dieser Forderung ist ihr ethisches Selbstbewußtsein, ihr
Auf-sich-Halten, Stolz, Würde und Scham.

Auf der gegenseitigen Anerkennung beruht die Menschengemeinschaft.

Auf die Person bezieht sich die Aristotelische Definition des

Menschen als des «von Natur gemeinschaftbildenden Lebewesens».
Das bedeutet, daß ein personales Wesen nicht nur den Drang,

42 657



sondern auch die Fähigkeit hat, seinen Zusammenschluß mit
anderen gleichen Wesen zu organisieren.

Es gehört ferner die Fähigkeit dazu, sich selbst in Zucht zu
nehmen, sich unter Forderungen oder Gesetze zu stellen, die dem
personalen Wesen nicht von Natur gegeben sind und nicht aus
seinen Artinstinkten entspringen, die ihm dann aber zu Maßstäben
des Wertbewußtseins werden. Aus dieser Fähigkeit erst entfalten
sich die verschiedenen Stufen der Solidarität und der als solcher
empfundenen Mitverantwortung für das Ergehen und Handeln
anderer Personen. Solche Stufen sind: die Gleichstellung unter
dem Recht, das Vertrauensverhältnis (Treu und Glauben) und die
allgemeine Nächstenliebe (Altruismus).

Zur Person wird der Mensch nicht einfach aus sich selbst heraus,

sondern stets auf Grund eines Kulturzusammenhanges, der
als geschichtlicher Geist vorbesteht und sich im Wechsel der
Generationen herausgebildet hat. Der Einzelne wächst in diesen
Zusammenhang hinein, übernimmt ihn im Heranwachsen und übergibt

ihn der nächsten Generation weiter; aber er tut es nicht passiv,
sondern im Maße seines Könnens trägt er auch das Seinige zu ihm
bei. Die Geistesgebiete, auf denen dieser Umsatz läuft, sind: die
Sprache, das Recht, die Sitte, die Moral, das Wissen, der Lebensstil,

die Kunst, die Religion, die Technik und andere.
Die Einzelperson ist auf allen diesen Gebieten Träger einer

lebendigen Tradition. Daß sie auf keinem Gebiete das Ganze
umfaßt, hindert sie daran nicht. Auf manchen Gebieten bedarf es der
besonderen Institution (Lehranstalt) und der besonderen
Lehrpersonen zur Weitergabe des kulturellen Gutes. Denn der Geist
vererbt sich nicht — wie die physischen und manche seelischen
Eigenschaften —, sondern bedarf der aktiven Weitergabe. Die Person

tritt damit in den unmittelbaren Dienst der Geistesgeschichte.
Ueber alles das hinaus fällt der Person noch eine größere Aufgabe

zu — durch ihr Berufensein zur Lenkung des Geschichtsprozesses.

Gäbe es ein überpersonales Bewußtsein mit eigener
Aktionsfähigkeit, so wäre der Mensch als Person von dieser
Beanspruchung frei. Aber es gibt kein Ueberbewußtsein oberhalb der
Einzelperson. Der geschichtliche Gemeingeist hat keines. Nur der
personale Geist ist der Einsicht, der Zwecksetzung und Lenkung
mächtig. Gerade er aber reicht für die ungeheure Aufgabe, die ihm
hier zufällt, nicht zu. Sein Vorblick und seine Zielsetzung sind an
den privaten Bedarf des persönlichen Lebens und dessen enge
Perspektive angepaßt. Dennoch trägt er die Verantwortung für
künftige Geschlechter, welche die Früchte seines Tuns ernten
werden. Aus diesem Dilemma kommt der Mensch nicht heraus.

658



2

Zur Persönlichkeit reicht das alles nicht zu. Schon im Leben,
diesseits aller Reflexion, meinen wir etwas den Einzelnen
Auszeichnendes, wenn wir sagen, er sei eine Persönlichkeit. Denn
Persönlichkeit ist das an einem Menschen, was ihm nicht mit anderen
gemeinsam ist. Doch darf man hier dem Sprachgebrauch nicht zu
weit nachgeben; oft meint man mit Persönlichkeit nur einen
Menschen von größerer Tatkraft, von starkem suggestivem Einfluß auf
andere, ausgeprägtem Charakter oder auch nur den repräsentativen
Vertreter eines Menschentypus.

Dieser Sprachgebrauch trifft nicht das Wesen der Sache. Er
bleibt im Typenhaften stecken, dringt nicht bis in das Individuelle
durch. Auch schwache, stille, unaufdringliche Menschen können
Persönlichkeit haben. Auf die Eigenart, das Einmalige, die Einzigkeit

und Unersetzlichkeit kommt es an. Persönlichkeit ist das an
einem Menschen, was wir lieben oder hassen, wofür wir Sympathie
oder Antipathie empfinden — meist ohne daß wir sagen könnten,
worin es besteht. Auf sie sind fast alle höheren persönlichen Gefühle
gerichtet.

Mit Individualismus hat das nichts zu tun. Am wenigsten mit dem
ethischen. Die allgemeinen sittlichen Forderungen, die für jedermann

ohne Unterschied gelten, werden von dem Anspruch der
Besonderheit des Einzelnen gar nicht berührt, geschweige denn
geschmälert. Sie bleiben in Kraft und bleiben die Grundlage, über
der sich menschliche Eigenart als Ethos der Persönlichkeit allererst

erheben kann.
Die ganze Alternative von Allgemein und Individuell — nicht

nur am Menschen, sondern überhaupt an allem Seienden — ist ein
Irrtum der alten Metaphysik. Es gibt in der realen Welt nicht
zweierlei Seiendes (individuelles und allgemeines), sondern durchaus

nur einerlei. Alles Reale, gleichgültig, ob Ding oder Mensch,
Ereignis oder Zustand, ist individuell, nur freilich meist mit sehr
unbedeutenden Differenzen; aber alle Einzelzüge des Individuellen
sind allgemein. Der Einzelfall teilt sie mit unzähligen anderen. Was
ihn individuell macht, ist lediglich die Kombination der Züge. Diese
kehrt nicht wieder, und zwar schon deshalb, weil sie bei ihrer
Wiederkehr in einen anderen Realzusammenhang eingeordnet und
durch ihn jedenfalls eine veränderte wäre.

Dieses Verhältnis ist der einfache Ausdruck eines ontologischen
Gesetzes, das nicht durch menschliche Verkennung aufgehoben
werden kann. Man kann es auch so aussprechen: Alles Reale ist

659



einzig, aber in ihm steckt schon die Realität des Allgemeinen; denn
diese bedeutet nichts anderes als die Gleichartigkeit der einzelnen
Züge. Nur das ideale Sein ist ohne Individualität. Dafür ist es auch
ein bloß unvollständiges Sein. Die alte Metaphysik — seit
Platonischer Zeit — hat es als das höhere Sein, als «bessere Welt»
der reinen Formen verstehen wollen. Die neue Ontologie hat ihm
den Nimbus genommen und seine Seinsweise, trotz aller Ueber-
zeitlichkeit, als die niedere erwiesen. Gerade das zeitliche,
vergängliche, individuelle Sein ist das höhere.

An Dingen und niederen Lebewesen erscheint uns das Einzigsein

gewichtlos, wir haben kein Interesse daran, und so bleibt es

völlig unbemerkt. Am Menschen bekommt es für uns Gewicht,
weil es auf Persönlichkeit beruht. Wäre der Mensch für den
Menschen nicht etwas Besonderes, so würden wir vermutlich nichts
Individuelles in der Welt entdecken können.

Durch alle Schichten des Menschenwesens erstreckt sich das

persönlich Individuelle. Am Körper ist es direkt sinnlich
wahrnehmbar, in der leib-seelischen Sphäre wirkt es sich als
durchsichtiger Ausdruck des Inneren im Aeußeren aus; am moralischen
Wesen der Person erscheint es als Charakter, in der intimen
Beziehung von Mensch zu Mensch als das, was den Einzelnen
unverkennbar heraushebt aus der Vielheit der Personen, was aber doch
stets im Grunde unerkennbar und unaussprechbar bleibt.

Wesentlich ist hierbei auf allen Stufen das anschaulich-konkrete
Hindurchleuchten des an sich unsichtbaren Seelisch-Inneren durch
das Aeußere — nicht in dessen Gestalt allein, sondern erst recht
in der Dynamik der Bewegung, Haltung, mimischer Reaktion und
so weiter. Die Gegebenheit der Persönlichkeit hängt ganz an diesem
«Erscheinungsverhältnis». Denn die sprachliche Mitteilung faßt vom
seelisch Individuellen nur Bruchstücke. Die Persönlichkeit bedarf,
um sich zu zeigen, einer differenzierteren Form der Offenbarung.
Es ist mit ihr wie mit dem geistigen Gehalt eines Kunstwerkes:
das Denken und seine Logik sind hier viel zu schwerfällig, gerade
im Unwägbaren, nur flüchtig und blitzartig Aufleuchtenden, liegt
das Wesentliche, und nur das feinste sinnliche Auffassen vermag
das Uebersinnliche — gleichsam im Fluge — zu ergreifen.

Der große Unterschied vom Kunstwerk ist nur der, daß hier
das Erscheinende real ist. Es ist die geistige und seelische Realität
des Menschen, die hier erscheint. Im Kunstwerk offenbart sich das
in der Phantasie Erschaute und vom Künstler in die Objektivation
erhobene, in der äußeren Erscheinung des Menschen die wirklich
lebende Persönlichkeit. «Real» ist die letztere im Sinne des neuen
ontologischen Realitätsbegriffs, der nicht am Räumlichen und

660



Materiellen hängt, sondern an der Zeitlichkeit, dem Werden und
der Individualität.

Diese Erscheinungsform ist so durchschlagend und der des
begrifflichen Denkens so überlegen, daß auch im sittlichen Leben
der Völker die führenden Ideen fast immer nur in der Form der
Persönlichkeit konkret werden und Anhang finden. Der Mensch
lebt nicht auf abstrakte Normen, Gesetze oder Dogmen hin,
sondern auf erschaute Gestalten, persönliche «Vorbilder» hin — einerlei,

ob sie privater Art sind und nur den Einzelnen vorschweben,
oder gemeinsame, geschichtlich bewegende Ideale sind. Dadurch
allein ist es möglich, daß auch der Dichter geschichtlich
weltbewegend auf ein Volk wirkt, das ihn hört und seine Visionen
versteht. Denn auch seine «Gestalten» sind, wenn sie überzeugen, dem
Leben abgelauscht, und ihre Erscheinungsform ist dieselbe wie die
der lebenden Persönlichkeit. Sie leuchten ein nicht durch das, was
sie vertreten, sondern dadurch, wie sie sich im Leben verhalten.

Trotz aller Individualität und Konkretheit liegt aber das Kernstück

der Persönlichkeit dort, wo sie sich wieder als bloße Person
unter Personen in die Gemeinschaft und ihre geschichtlichen
Schicksale eingliedert. Denn damit nimmt sie bewußt die Last einer
höheren Verantwortung auf sich. Und erst im Tragen dieser Last
und im Erstarken unter ihr zeigt sich ihr wahres Ethos. Am Ueber-
persönlichen muß sich das Allerpersönlichste des Menschen
bewähren.

Denn mit dem eitlen Selbstbewußtsein des Individuums hat echte
menschliche Persönlichkeit nichts zu tun. Ein Leben, das die eigene
Person zum alleinigen Selbstzweck, das eigene Wesen zum Gegenstand

eines Kultus macht, ist eher noch die Verkennung als die
Entfaltung der Persönlichkeit. Die wirkliche Eigenart wächst gerade
dort, wo der Mensch seine Ziele weit über sich hinaus setzt und
sich an Aufgaben hingibt, die ihn über sich hinausreißen. Alle
Selbstbespiegelung wirft ihn moralisch zurück. Das wahre Ethos
der Persönlichkeit ist kein Ethos des Sichselbstsuchens oder
Sichdurchsetzens, sondern der Selbsthingabe und der Selbstvergessenheit.

3

Die letzten Punkte haben gezeigt, wie die Persönlichkeit nicht
auf sich selbst gestellt, sondern stets in größere Zusammenhänge
eingebettet dasteht. Das gilt nicht nur von ihrem Sein, sondern
auch von ihrem Ethos und ihrem Wissen um sich. Ihr Geheimnis
ist ein kategoriales. Sie ist ein Gebilde sui generis mit eigener

661



Daseinsform. Diese letztere aber ist, wie in der ganzen Welt stets
die höhere Form, eine «aufruhende», von anderen Seinsformen
getragene und insofern abhängige. Das hindert — entsprechend
dem kategorialen Aufbaugesetz in der Schichtung der realen Welt
— nicht ihre innere Autonomie.

Der Mensch als Person bildet durch seine eigentümliche
Erhaltungsform (seine Konsistenz) eine Art sekundärer Substanz, an
der die Zustände wechseln. Als solche ist sie das tragende Element
der größeren Personenverbände, und diese Trägerschaft gehört
mit zu ihren Aufgaben, aus denen man sie nicht herausreißen kann,
ohne ihr den Boden zu entziehen, auf dem sie steht. Etwas Aehn-
liches gilt aber auch für die individuelle Persönlichkeit, und zwar
deswegen, weil es zu ihrem Wesen gehört, das, was sie ist, auch
«für jemand» zu sein. Da sie es aber nicht für sich sein kann, so
kann sie es nur für andere Personen sein.

Die Persönlichkeit ist das eminent weltoffene Innenwesen des
Einzelmenschen. Sie ist nicht nur durch ihre Seinsbedingungen,
sondern noch weit mehr durch den Sinngehalt ihres Daseins, durch
ihr Ethos und ihren Wertgehalt in ihre umgebende Welt, die
geistigkulturelle Menschenwelt, hineinbezogen. Und wie schon das bloße
Personsein einen Kreis des Zugehörigen, eine Macht- und Einflußsphäre

um sich her zieht, die die Person als die ihrige prägt, so
auch die Persönlichkeit. Wir kennen solche persönlich geprägte
Sphären im Leben als ihren dinglich-häuslichen Alltagskreis, ihren
Wirkungskreis, ihren Freundeskreis (stets mit sehr eigenartig
bestimmter Auslese), und wenn es hoch kommt, als ihren durch Ideen
bestimmten Jünger- und Anhängerkreis. Ja, in gewissem Sinne
kann man auch ihren Gegnerkreis dazu rechnen. Denn auch er ist
durch ihr persönliches Ethos bestimmt.

Als «sekundäre Substanz» wirkt sich in der realen Welt jede
stärkere Konsistenz, das heißt jedes sich irgendwie längere Zeit
identisch erhaltende Gebilde aus. Mit Substantialität im strengen
Sinne hat das nichts zu tun. So ist es auch mit der Erhaltung der
Persönlichkeit. Von einem Hineinspielen «höherer» Seinsordnungen,

etwa der eines Ueberzeitlichen (wie man manchmal geglaubt
hat), ist dabei keine Rede. Aber ebensosehr muß man sich hüten,
die personale Identität auf Einheiten anderer Größenordnung zu
übertragen, wie das im metaphysischen Idealismus geschehen ist:
es gibt durchaus keine Ueberperson größeren Stils, die
Menschengemeinschaften bilden keine personalen Einheiten, obgleich sie aus
Personen bestehen — genau so wenig, wie sie ein Subjekt oder ein
Bewußtsein größeren Stils ausmachen. Und das gilt von ihnen,
obwohl sie geschichtliche Individualität haben.

662



Es ist ein Irrtum, daß die sogenannte Menschenkenntnis des
Lebenserfahrenen ohne weiteres den Zugang zur Persönlichkeit
habe. Was der Menschenkenner erfaßt, sind stets nur einzelne
hervorstechende Eigenschaften, Fähigkeiten oder Schwächen. Diese
aber verführen zur typisierenden Auffassungsweise. Alles Typenhafte

nun ist gerade das Gegenteil von Individualität. Der
Menschenkenner registriert die Personen nach gewissen immer wieder
begegnenden Grundzügen; über diese hinaus in sie einzudringen
hat er keinen Anlaß. Gerade darauf beruht seine Treffsicherheit;
in der unbegrenzten Differenziertheit des eigentlich Persönlichen
könnte er mit solcher Vereinfachung sich niemals zurechtfinden.
Sein schnell fertiges Urteil ist um den Preis der Persönlichkeit
erkauft. Diese kann er bei seiner lebenspraktischen Einstellung gar
nicht sehen.

Die Persönlichkeit erfaßt nur der persönlich interessierte,
verweilende, sich liebevoll in sie vertiefende Blick. Zu solchem
Verweilen und solcher Vertiefung bedarf es der Zeit, der Hingabe, des

Einsatzes, ja nicht selten auch des Wagnisses — lauter Dinge, die
wir im Drang des Lebens nur selten einmal aufbringen. Daher der
hohe Wert, den es für die Persönlichkeit hat, wenn sie sich einmal
wirklich von einem hingebend verweilenden Blick getroffen, sich
verstanden und gewürdigt fühlt. Für sie ist es die Sinnerfüllung,
die sie selbst sich nicht geben kann: das Bewußtsein dessen, was
sie ist — im Spiegel der fremden Persönlichkeit.

Ethisch gesehen, hat dieses Verhältnis aber noch eine andere
Seite. Sichtbar nämlich wird dem liebenden Blick nicht nur die
empirische Persönlichkeit als das, was sie durch ihr Leben und ihre
Schicksale geworden ist, der empirische «Charakter» mit seinen
Schwächen und seinem vielfachen Verfehlen des eigenen Wesens.
Hinter alledem wird ihm die ideale Persönlichkeit greifbar, der
Mensch, wie er in seiner besonderen Eigenart sein sollte. Denn
vieles kann den wirklichen Menschen von seinem eigensten Wesen,
seinem individuellen Wert, ablenken. Ein Menschenleben kann
seinen intelligiblen Charakter verfehlen oder erfüllen, und in der
gewordenen empirischen Persönlichkeit ist stets beides oft so

verhängnisvoll gemischt, daß das Eigentliche in ihr unter dem
Uneigentlichen her kaum mehr erkennbar ist. Der liebende Blick aber
kann hindurchstoßen bis auf das Wesen und den Menschen in
dessen Lichte sehen.

Daß es einen solchen individuellen Wert im Hintergrunde der
Persönlichkeit gibt, ist das größte Wunder im Wesen der
Persönlichkeit. Es macht recht eigentlich erst das individuelle Ethos der
Persönlichkeit aus. Worin inhaltlich ein Wert besteht, der nicht

663



gemeinsam, sondern nur einem einzelnen Individuum eigen ist,
läßt sich schwer sagen. Aber daß er besteht, und zwar unabhängig
vom Grade seiner Verwirklichung in der realen Person, läßt sich
nicht bestreiten. Denn gerade in der Fühlung mit ihm besteht die
persönliche Liebe, die dem Menschen gilt. Der Liebende eben sieht
nicht, was vor Augen ist — da ist er manchmal wohl blind —,
sondern was dahintersteht, auch wenn es sich nicht zur Wirklichkeit
hat durchringen können. In diesem Sinne ist er der allein Sehende.

Ein direktes Erstreben des individuellen Persönlichkeitswertes
ist nicht möglich; das würde einen bewußten Kultus der eigenen
Person ergeben, und es ist wohlbekannt, wie leicht ein solcher in
eitles Selbstbewußtsein umschlägt und so zur gröblichen
Selbstverfehlung wird. Wohl aber gibt es ein Hingelenktwerden der
Person auf ihn durch den liebenden Blick einer anderen Person.
Diese sieht den idealen Persönlichkeitswert als den des anderen,
und darum ohne die Gefahr der Verfälschung. Sie braucht ihn
auch dem Geliebten nicht bewußt zu machen, sie lenkt ihn einfach
durch die Kraft ihrer Liebe auf ihn hin. Denn diese geheimnisvolle
Macht hat die persönliche Liebe, daß sie ihren Gegenstand zu dem
wandelt, was sie in ihm liebt.

Es unterliegt keinem Zweifel und ist nie bestritten worden, daß
in dem Widerspiel von Lieben und Geliebtsein eine einzigartige
Sinngebung des Menschenlebens liegt. Aber man hat sich selten
einmal klargemacht, worin sie besteht. Am Ethos der Persönlichkeit
wird die Sinngebung verständlich. Denn in ihm liegt der
komplementäre Wert zum sittlichen Wert persönlicher Liebe. Schon Piaton
wußte, daß alle Liebe auf einen Wert gerichtet ist, den sie selbst
nicht hat. In der persönlichen Liebe aber ist dieser Wert das ideale
Wesen der Persönlichkeit. Und indem sie den Menschen durch ihre
bewegende Kraft auf dieses sein Wesen hinlenkt, bringt sie ihn
mittelbar zur Selbstverwirklichung der Persönlichkeit.

Nachdruck, auch auszugsweise, verboten.

664


	Das Ethos der Persönlichkeit

