
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 10

Artikel: "Gott ist tot"

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«GOTT IST TOT»

Von Erich Brock

Ein Ballspiel von hochgeistiger Art über dieses Stichwort Nietzsches

zwischen deutschen und französischen Denkern zeigt, wie
lebendig sich eine Berührung innerhalb des beiderseitigen Geisteslebens

ganz abseits von allen amtlichen und halbamtlichen Reden
und Bemühungen angesponnen hat. Nietzsche und Heidegger sind
in starkem Maße Vehikel dieser Gedankenzündungen, und es ist
kennzeichnend, wie stark nun die neue Fühlungnahme über den
Rhein, im Gegensatz zu der innerhalb der zwanziger Jahre, von
deutschem Geistesgut bestritten wird.

Es handelt sich in dem erwähnten Falle gedanklich um folgendes:
Die Idee «Gott ist tot» ist ein Herzstück des Nietzscheschen
Denkens. Aber während man früher darin nur eine primitive, dogmatische

Feststellung im Sinne des Atheismus sah, achtet man heute
mehr auf das innere Kräftespiel dieses Wortes. In der «Fröhlichen
Wissenschaft» führt uns Nietzsche den «tollen Menschen» vor, der
Gott sucht, weil er ihn getötet hat — er und alle andern; aber die
andern wissen es noch nicht; denn das Bewußtsein ihrer eigenen
Tat ist noch unterwegs zu ihnen, wie das Licht ferner Sterne. Auch
in den späteren Werken Nietzsches taucht diese Idee immer wieder
auf. Der tiefere Sinn des Ganzen ist, daß der Mensch, und gerade
sein höheres Sinnstreben, bei dem bloßen und unumwundenen
Sein, auf das die früheren Jahrhunderte ihre Weltanschauungen
vorwiegend aufbauten, nicht oder nicht mehr auf seine Rechnung
kommt. Unsere Kraft ist nicht groß genug, die Schrecklichkeit
des Seins, die uns stündlich vom Weltlauf vor Augen gestellt wird,
gläubig ins Gute zu wenden. Aber ist das «Sein» denn überhaupt
etwas, wenn wir es nicht mehr denkend aufrechterhalten; wer hat
es denn hinter die Oberfläche der Dinge gesetzt, wenn nicht wir
selber? Ist es nicht nichts, sobald wir selber die Hand davon
abziehen? Bedarf es nicht nur eines Fingerhebens, um Gott zu töten?
Wenn wir so reich wären, wie Nietzsche es dem Uebermenschen
zuschreibt, so könnte man wohl einem Gott noch davon abgeben.
Aber wir sind arm, und alle unsre Hoffnung ist, daß wir eines Tages
uns bereichern, daß es einmal gut auf Erden wird, daß wir selbst
das Gute entwerfen und machen. Es ist nirgends außerhalb unser

612



da. Alles Erkennen, alles Werten ist ein Erfinden, Setzen, Gesetzgeben,

welches nur frei werden kann, wenn wir Gott töten.
Es bedarf keines Wortes, um zu sehen, wie stark der Anteil dieses

Gedankens an der ungeheuren Macht des Marxismus ist. Der
Marxismus trifft sich ja mit Nietzsche bis zur Identität an dem
Punkte, wo die Behauptung zu Grunde gelegt wird, daß Wille und
Trieb alles ist, Intellekt nur Werkzeug und Spiegelung. Beim
Marxismus allerdings besteht da noch jene Verwicklung, wonach
das eigentlich bestimmende Element gewisse objektivierte, gleichsam

gefrorene Gefüge von Willen und Trieb sind, nämlich die
wirtschaftlichen Zusammenhänge, welche im Menschen entstanden, aber
mittels der «Entäußerung» ins rein Dingliche umgeschlagen sind
und nur noch als solches in Frage kommen. Aber nicht diese
primitive Dogmatik bildet objektiv und nach Ursprünglichkeit den
menschlich packenden und ausdehnungskräftigen Kern des Marxismus,

sondern das Pathos einer auf Gedeih und Verderb verbundenen

Kameradschaft, welche, von allem auf Erden Gegebenen
heillos enttäuscht, beherzt den Weg zum Besseren antritt, das die
eigenen, von keiner Hinterwelt mehr unterstützten, aber auch nicht
gehemmten Hände erbauen sollen. Dieses Pathos ist, sobald es
seinen naiven Optimismus verliert, ziemlich düster und entbehrt
dann nicht einer wortkargen Größe; es ist das des moralischen
Atheismus, welcher dem Herzen unserer Zeit sehr nahe ist. Malraux
tönt ihn oft an; sein eigentlicher Dichter aber ist Camus. Man denke
an seine «Pest», wo die so gestiftete Brüderschaft sogar den Gegensatz

zu einem gläubigen Priester übergreifen kann. Und es unterliegt

keinem Zweifel, daß die ausgebreiteten Versuche der
katholischen Kirche, durch ihre Diener von einer ganz unbetonten
Werkgemeinschaft her eine Brücke zu den Arbeitern zu schlagen und
über diese sie wieder zu Religion und Kirche hinüberzuziehen,
von einem tiefen Verständnis für die Ausrichtung unserer Zeit
getragen sind. Den Kollektivismus vermag die Kirche mit
verwandten eigenen Instinkten zu beantworten. Kennzeichnend, wie
diese Mannschaften («Equipen») von der allein übrig bleibenden
Sache her etwas Graues, Eintöniges annehmen. Bei Camus ergeben
die schwachen Abschattungen, die zwischen den selbstlos und bis

zur Individualitätszerstörung verknappt werkenden Männern etwa
noch bestehen, eigentlich keinen Roman mehr (obschon dies
Kollektive noch am ehesten zum Epischen Verwandtschaft haben
könnte). Selbstlosigkeit (mindestens solche am Ende und nicht am
Anfang einer Kulturentwicklung) ergibt keine Kunst. Aehnlich ist
es in den «Gerechten», wo auch die Unterschiede und Stufungen
innerhalb der revolutionären Gruppe, ja sogar die keimhaft wesen-

613



haften zwischen Anarchisten und Bolschewisten, künstlerisch nicht
hinlänglich tragfähig werden. Es ist dasselbe wie mit den
«Diskussionen» inmitten der Belegschaften in kommunistischer
Propagandaliteratur, die niemals zu einem glaubhaften Dialog werden
können.

Sartre hat sich sehr bemüht, trotz seiner Abstandnahme zum
Marxismus, das Echte des transzendenzlosen Kameradschaftsgeistes
zu bewahren. Er hat ihm in seinem «Etre et Néant» klarsichtige
Seiten gewidmet (zum Beispiel Seite 479), und auch später bleibt
ihm «Les Copains» ein Lieblingsbegriff. Denn natürlich ist das
Ideal zuerst in die Welt getreten durch den Soldaten vom Ende des
Ersten Weltkriegs; in allen wesentlichen Kriegsbüchern tritt es

auf, und Ernst Jünger hat es dann auch theoretisch systematisiert.
Bei Sartre ist es mehr von der Widerstandsbewegung abgezogen,
und besonders in «Mort sans sépulture» und in «Les jeux sont faits»
ist es auch menschlich und künstlerisch Gestalt geworden. Bei
Sartre wird ganz klar, wie sehr dieses Ideal vom zeitgenössischen
Atheismus gebraucht wird und ihn wieder braucht. Auch bei Sartre
ist Gott getötet worden und ist keineswegs an sich tot, das ist klar.
Denn immer wieder taucht er an unvermuteten Stellen mit
verdächtiger Lebendigkeit auf und muß mit viel Erbitterung und
Geräusch aufs Haupt geschlagen und erledigt werden.

Obwohl Sartre stark von Kant abhängig ist, kann er doch nicht
mit dessen Treuherzigkeit dem vorne hinausbegleiteten Gott das
Hintertürchen der «Regulativen Ideen» öffnen; dazu ist unser
Bewußtsein zu ungeduldig. Es ist auf zu schmale Rationen gesetzt,
als daß es sich mit der «Idee Gottes» speisen köimte, die Kant für
hinlänglich erklärt. Wir wollen damit nicht sagen, die Konstruktion
Kants sei an sich wesenlos; im Gegenteil. Man kann sie nur heute
nicht da stehenlassen, wo er sie stehenläßt. An sich zeigt sich auch
hier die ganze Genialität Kants, tief wesenhafte Ideen theoretisch
zu erdenken, die er selbst lebensmäßig in keiner Weise zeitigen,
erfüllen, ermessen konnte. Wenn der Mensch vom Schicksal im
Sinndenken und Sinnbejahen seines Weltverhältnisses auf das
letzte und schmälste Pflichtgefühl, dazusein und zu wirken,
herabgebracht ist — eben gemäß jener neuzeitlichen Einstellung, die
zunächst keine Kraft noch Lust zu einem Sein, zu einem Gott mehr
aufbringen kann —-, so wird er doch schließlich allein von da aus
wieder zu einem Gott gelangen können, weil er auf die Dauer ihn
doch als Garanten seines unendlichen Strebens als eines sinnvollen
braucht. Bei Fichte hat dann die Hinformung des Ich auf «Bahn
frei» etwas brutal und auch sozusagen unreflektiert Angreiferisches.
Er übernimmt sich derart damit, daß sein Umkippen in eine

614



«johanneische» Statik vorhandenen Sinnes schon vorher in der
überspannten Dynamik der «Wissenschaftslehre» fast mit Händen
zu greifen ist. Die Spätzeit Fichtes ist eine wahre Flucht ins Sein.
Denn im Augenblick, wo Gott getötet ist, sinkt die Last des Ich
zermalmend auf es selbst. Befreiung war gesucht, und der Mensch
erträgt sie nur durch desto größere Selbstfesselung. Die Knechtschaft

unter der unpersönlichen selbstgesetzten Pflicht ist die
schlimmste; schon bei Kant, wieviel mehr bei Fichte! Und ist die
einsame Last des Menschen, ein Uebermensch zu werden wie bei
Nietzsche, ist die Beladung menschlicher Verantwortung mit dem
gesamten eigenen Weltentwurf, einschließlich Unvermögen und
Krankheit, wie bei Sartre, ist das etwas anderes als eine satanische
Versklavung?

Aber das sagt nichts dagegen, daß die Idee «Gott ist tot» von der
anderen Seite, dem Seinshaß her, unserer Zeit so aufgezwungen
wird, daß sie sie zunächst zu Ende denken muß. Und dazu hilft,
wenn wir uns klar machen, welche Geschichte diese Idee hat, wo
sie herkommt. Ihr erster Ahn ist zweifellos Protagoras, welcher das
Ich erfand, das Gott beiseite stößt, um besser werden zu können,
besser als alles Gegebene, besser als es selbst. Es ist das Ich, das
nie sein Haupt in den Schoß eines Seins betten kann, sondern im
ewigen Werden der Verrichtung sich über alles trügerisch
Vorhandene befehlend emporreißen muß. Protagoras war der Vorfahr
Nietzsches; um das zu sehen, müßte man allerdings die abgeblätterten,

zerstreuten Farbteilchen seines Weltbildes mit der Pinzette
Stück für Stück wieder an ihre Stelle befestigen und ins Licht
stellen — etwa so, wie man Grünewalds «Madonna von Stuppach»
wiedergewann. Und trotz allem war es eine große Tat, zum erstenmal

eine Freiheitsphilosophie in diesem Sinne zu entwerfen. Es ist
eine Haltung, welche durch ein heilloses und nicht einmal verläßliches

Sein, durch einen Gott, den sie dafür verantwortlich macht,
nicht mehr eingeengt sein will. Der Mensch will da die Hände frei
haben für das Unfestgelegte, will das Höhere frei erdenken und
verwirklichen — sich selbst. Wir Heutigen verstehen das. Nietzsches

positive Endphase beginnt jetzt erst ihre Folgerungen zu entfalten.
Heidegger hat kürzlich dem Nietzscheschen «Gott ist tot» in seinen
«Holzwegen» (Vittorio Klostermann, Frankfurt a. M.) eine Deutung
gegeben, welche, wenn wir die in dem betreffenden Aufsatz noch

mäßig hermetische Sprache einigermaßen richtig verstanden haben,
der oben gegebenen ziemlich nahe kommt. Diese Anregung griff
Maurice Blanchot, der auch als Romanschriftsteller hervorgetreten
ist, in seinem Aufsatzbande La part du feu (NRF, Paris) auf.
Derselbe enthält auch eine nicht uninteressante Hölderlin-Deutung

615



und zeigt sich überhaupt auf der Höhe betreffs der neueren
deutschen Geistesbewegung. Seine Auffassung von Nietzsche ist eine
durchaus dialektische; jede von dessen Behauptungen müsse
alsbald durch die entgegengesetzte ergänzt werden. Auf diese Weise
ist Gott zu töten eine Aufgabe ohne Ende. Denn nur am Sein wird
das Werden. So ergibt sich, daß Gott unaufhörlich wiederauflebt,
und das Ganze wird offenbar zu einer Bewegung, welche von dem
Entwürfe Hegels nicht mehr allzu weit entfernt ist.

Blanchot bespricht in dem angezogenen Aufsatz auch ausführlich
und mit Bewunderung ein Buch des Jesuiten Henri de Lubac
Le drame de l'humanisme athée, welches 1943 erschien. Jetzt hegt
es in deutscher Uebersetzung unter folgendem Titel vor: «Die
Tragödie des Humanismus ohne Gott. Nietzsche—Feuerbach—Comte—
Dostojewski als Prophet» (Verlag Otto Müller, Salzburg). Lubac
ist jener Jesuit, welcher eine Hauptzielscheibe der jüngsten päpstlichen

Enzyklika bildete. Er wurde seines Postens am Lyoneser
Seminar entsetzt — inzwischen allerdings wieder eingesetzt —,
ob mit stillschweigendem Eingeständnis der Verfehltheit jenes
vatikanischen Schriftstückes oder weil er sich unterworfen hat, ist uns
nicht bekannt. Im vorliegenden Buch würde auch wohl der
Verfasser der Enzyklika vergeblich nach Ketzereien auf die Jagd gehen
— falls es sich nicht jemand beifallen ließe, die ehrliche
Anerkennung, daß es sich beim Thema dieses Buches um ernsthafte
und idealgesinnte Gedankenbildungen handelt, bereits als Ketzerei
zu betrachten. Die klassische Auslegung der Apologetik war ja die,
daß jeder Atheismus auf praktischem Materialismus beruhe. Lubac
hebt das Gegenteil klar hervor. Die ausführliche Darstellung von
Comtes System hat für uns nur dadurch Wert, daß er im deutschen
Sprachgebiet im einzelnen verhältnismäßig wenig bekannt ist;
geschichtlich wichtig ist vor allem seine Erfindung des «atheistischen

Katholizismus», wie sie dann von Sainte-Beuve, Barrés und
Maurras ausgebaut wurde. Es ist klar, daß diese Begriffsbildung,
geht man hinter ihre Naivität zurück, keinen anderen Sinn hat, als
die Botschaft, daß Gott tot ist, nicht zu seinen Mördern gelangen
zu lassen; doch aber denen, die bereits davon gehört haben, die
Annehmlichkeiten zu sichern, die damit gegeben sind, daß die
anderen in der Illusion weiterleben: Freiheit ohne Entsicherung!
Aber auch dies ist eine primitive Karikatur wesentlicher
Zusammenhänge. Die tiefer um den Menschen Wissenden haben eine
Stufung organisiert zwischen denen, welche Gott für ein bei sich wanklos

verharrendes Ding nehmen — und den anderen, welche wissen
und erleiden, daß er zugleich auch aus sich herausgeht und sich
verliert und den Tod stirbt. So die ägyptische Priesterkaste, der

616



pythagoräische Orden und die Kirche des Mittelalters. Und die
höchste Weisheit bestand darin, den Exoterikern ein Sinnbild des
tieferen Sachverhalts zu geben, nämlich den Mythos vom sterbenden

und wiederauflebenden Gott — sie derart zu vertiefen, ohne
sie umzuwerfen.

Bei Nietzsche sind solche Hypostasierungen nur in den letzten
Ahnungen am Rande des Wahnsinns angetönt; vorher hält sich
alles im Rahmen des Menschlichen. «Der Mensch» will ewig leben,
darum muß Gott sterben. Er will immer da sein, schlaflos, in nie
abgespanntem Willen, denn auf ihm ruht die Welt. Erleben ist
Erdichten, Erkennen ist Befehlen; Wahrheit ist Lüge, weil sie ein
Schatten des Seins und Gottes ist, und Lüge ist Wahrheit, weil sie
durch den Menschen ins Leere geredet und dann durch Verwirklichung

bewahrheitet wird. In philosophisch dumpfer Form ist wohl
auch Dostojewski durch solche Dialektiken hindurchgegangen;
das wird mehrfach aus Lubacs Buch klar. Dasselbe steht immer
wieder auf dem «Gott ist tot». Das Wertvollste an ihm ist wohl die
daraufhin erfolgende Einbeziehung des viel zu wenig bekannten
und geschichtlich sehr wirkungsmächtigen Feuerbach. Er war es,
der Hegels Lehre von Gott zuerst auf den Menschen umschaltete:
er erkannte mit Grundsatzklarheit dessen Notwendigkeit, Gott zu
töten, um frei zu sein zum Höheren. «Der arme Mensch hat einen
reichen Gott.. Die Religion wird so zu einem Vampyr der Menschheit,

der ihr das Blut aussaugt und von ihrer Substanz lebt. Die
Prädikate Gottes müssen von ihm befreit werden, sie sind nicht
in guter Hut bei ihm. Wir müssen Gott der Liebe aufopfern, wollen
v/ir nicht die Liebe Gott aufopfern.» Und in einer Deutung des

Lutherschen Glaubensbegriffs gelangt er zu einem atheistischen
Glauben, der ohne jede Mitwirkung seines Gegenstands rein als
Glauben seine volle, menschenerlösende Wirksamkeit tut (Werke
VI 151/3, dies nicht bei Lubac). (Allerdings biegt er dann den
reinen atheistischen «Glauben an den Glauben» wieder in den
Glauben an eine Transzendenz «des Menschen» um, dem zuliebe
er Gott getötet hat.)

Das trifft in den Mittelpunkt der Fraglichkeit. Im Grunde ist die
Tötung Gottes eine mit verzweifelter Grundsätzlichkeit versuchte
absolute Glaubenshaltung, welche alles unglaubbare Sein
durchbrechen will, um zu dem vertrauenswürdigen Vollkommenen zu
gelangen, das nirgends und nie ist und darum geglaubt werden
kann. Dieser Glauben geht über das Wesen der Dinge hinweg, an
dem nicht gerüttelt werden kann, über Gott hinweg, ins Leere, ins
Nichts. Es ist eine Phase innerhalb des ewigen Kampfes des

religiösen Menschen in der gegenseitigen Ueberbietung zwischen dem

617



Sein, der Existenz, dem unumwendbaren Hier und Jetzt, das allein
wesenhaft ist — und zwischen dem Werden, der Idee, die immer
über alles Gegebene hinauszielt und, wenn sie die Kraft des Glaubens

findet, eine Weile auch die Alleinwesentlichkeit des Hier und
Jetzt zu töten vermag.

Wie immer bei der Existentialität des Hier und Jetzt als Gegeninstanz

gegen jede Idee, ist es daran gleicherweise das absolut Sinnvolle,

Schöne, wie auch das absolut Sinnlose, Schreckliche, das dem
Menschen pari passu zu stark wird, zu unhandhabbar. Wenn wir
etwa Landschaften von Steffan, von Stäbli, von Zünd, von Koller
ansehen (das neue Winterthurer Museum legt uns gerade diese Namen
nahe) — so ist daran alles Kosmos, lückenlos und rein dienend zu
Ende gesponnener organischer Sinnzusammenhang der Schöpfung.
Es ist dagegen nichts zu sagen — es ist dagegen nur zu brüllen,
zu toben, zu zerreißen — wie es der Mensch auch in der
Wirklichkeit dann getan hat —, um eben Lücken für menschliches
Schöpfertum zu schaffen, um das eigene Sinnsetzen, das Befehlen in
Freiheit zu setzen. Der Expressionismus ist «die leidenschaftliche
Ablehnung einer Seinsordnung, eines außermenschlichen
Gesetzes, eines sinnvollen Weltlaufes, einer ontologischen Harmonie,
die vor dem ,Ich will' da ist» (Nietzsche). Die Dämonie des Rationalen

und die des Irrationalen bringt auf entgegengesetzten Wegen
die Gegenwart zu ganz übereinstimmenden Reaktionen. Wir fliehen
von der einen zur andern und zurück, und können doch nicht
verhindern, daß beide mehr und mehr zu einer Erscheinung zusammenfließen,

die unser Schicksal zu werden droht.
Gegenwehr setzt Erkenntnis voraus. Daß die dialektisch

unerläßliche Beziehung, das Sein zu töten, undialektisch wurde, sich auf
Biegen und Brechen vom Gottglauben entfernte, den Atheismus
nicht mehr nur als antithetisches Moment sah — daran ist das
Christentum stark mitschuldig. Zunächst führte sein geschwinder
Abfall von Jesu Gottesverhältnis sofort auf die Bahn des Atheismus.
Das ging so zu. Die alsbaldige, bis heute nicht ganz überwundene
und sehr tiefe Infektion durch spätantike philosophische Asketik
ließ im Christentum die Einstellung immer mehr Raum gewinnen,
es gebe ein Prinzip, das man nur in die Hand zu bekommen brauche,
um das Leben zu meistern. Eine solche Einstellung führt auf die
Dauer immer zum Atheismus — denn wozu ein Gott, wenn der
Mensch selbst die Hebel in Theorie und Praxis restlos in der Hand
hat —, wenn er sich nur zu mißhandeln braucht, um das Heil zu
erwerben? Darum ist die indische Religion atheistisch. Nichts
dagegen unterbaut so sehr den Gottesglauben wie die Annahme
zweier Ur-Prinzipien, die beide positiv sind, zum Beispiel Natur und

618



Geist, die dann nicht ohne ein nahezu persönliches Geführtwerden
kämpferisch vereinigt werden müssen. — Die zweite Schuld des
Christentums ist dann die lange Zeit ganz maßlose Anfachung des
Sündenbewußtseins bei den Menschen. Der Sinn dieser Anfachung
ist psychologisch offenbar weithin der, daß der Mensch die Härte
des Wettlaufs strafweise soll annehmen können, ohne den
Gottesglauben über Bord zu werfen. Aber das Mittel, zu diesem Zweck
eine großenteils apriori festgesetzte, und damit soweit fiktive
Sündenlast als Gegengewicht gegen die Last des Schicksals einzusetzen,
ist zu mechanisch, als daß dann nicht mit der Abwerfung des
übersteigerten Sündengefühls auch der Gottesglaube abgeworfen würde.

Die dritte Schuld des Christentums an der angedeuteten
Fehlentwicklung ist die Mißachtung des Einflusses von Markion. Seit
seiner Verdrängung aus der Kirche und ihrem Bewußtsein hebt
dieser große Ketzer immer wieder sein verhülltes Haupt durch
alle christlichen Gedankenentwicklungen hindurch. Markion war
ein griechischer Schiffsreeder aus Trapezunt, der im zweiten
Jahrhundert eine Sekte gründete, welche stellenweise die Kirche selber
in Besitz zu nehmen drohte. Er lehrte, daß der weltschöpferische
Gott des Alten Testamentes böse ist; die Krone seiner Bosheit war
die Tötung Jesu, der Liebe und Güte verkündigen und bringen
wollte, des Menschgottes (wie nahe ist hier Feuerbach!). Aber der
böse Gott wird diese Tat mit dem Tode büßen. Dieser Gedankenkomplex

ist immer wieder aufgetaucht, wo der Mensch Schicksal
und Weltlauf als zu gräßlich erfand, um geradehin an den guten
Gott zu glauben. Ein Ausweg war, eben die Teilung des Göttlichen
in einen allmächtigen Gottvater aufrechtzuerhalten, der, über seine
Güte ziemlich unbefragt, im Hintergrunde blieb (ihre Mobilisierung
bedarf ständiger Fürbitte und Vermittlung) — und den allgültigen
Jesus, der aber nicht allmächtig war, infolgedessen für den Weltlauf
nicht verantwortlich, sondern nur bei Gottvater um dessen Erträg-
lichmachung bemüht ist. Im Pietismus zum Beispiel, der gar keine
Härte mehr ertrug, gab es überhaupt fast nur noch Jesus in der
Religion. Aber Jesus steigt immer höher empor, gerade, weil er so

geliebt wird, gerade, weil es schön wäre, wenn er allmächtig wäre —
und das Ende sind Dogmen vom «Christkönig» und so weiter. Im
Maße, wie Jesus allmächtig wird, gerät er in dieselbe Dialektik hinein

wie vorher Gottvater; es wird eine neue Gottheit gesucht, welche
reine Güte, aber nicht Allmacht ist — eine, die nicht fragt, nichts
verlangt, nicht bedrängt —, nur tröstet, heilt, gibt — die reine Mutter,

wie ihrer die meisten Menschen in ungestillter Sehnsucht noch

von ihrer Kindheit her sich erinnern: Maria. (Die Nur-Mutter ist
tatsächlich ungeschlechtlich, so gewissermaßen jungfräulich.) Pro-

619



testantische Theologen haben in den letzten Wochen, was nicht
schwer war, nachgewiesen, daß diese Gottheit keine geschichtlichen
Zeugnisse für sich hat. Was wir aus den Evangelien von Maria
wissen, sind Zeichen eines engen und verständnisarmen Geistes.
Will man die Jungfrauengeburt als geschichtliche Tatsache nehmen,
obwohl ja das Geschlechtsregister der Evangelien auf Joseph führt,
so kann man daraus auch nichts Uebermenschliches ableiten — so
Unendliches an zarter Poesie die «Verkündigung» der Kunst
geschenkt hat. Die Einwilligung einer Frau dazu, zu einer Gebenedeiten

unter allen Frauen zu werden, nämlich den Gottmenschen zu
gebären, der von einem Engel mit Sicherheit gewährleistet wird, kann
nicht überaus schwerfallen — besonders, wenn durch eine zweite
Engelsbotschaft alle bürgerlichen Unannehmlichkeiten aus dem
Wege geräumt werden. Maria ist also nichts als die freie Verkörperung

der reinen, nicht allmächtigen Güte, wie sie hinter Jesus
notwendig nachfolgen muß und langsam zum Himmel steigt. Auch
sie rückt nun allmählich zur Allmacht auf, sie ist leiblich gen
Himmel gefahren, sie wird zum gleichmächtigen Mittler des Vaters.
Aber es sind noch viele Heilige da, die nicht so leicht allmächtig
werden.

Für den, der hinter solche Einsichten in den an sich ehrwürdigen
mythischen Charakter vieler christlicher Dogmen nicht zurück
kann, gibt es nur einen Weg, die Idee «Gott ist tot» als undialektische
zu überwinden. Es muß die allerletzte Kraft und der über alles hin
das letzte Wort behaltende Glaube aufgebracht werden, um durch
Vertrauen und Hingabe ohne Ende Gott selbst seine Liebe zu
entfesseln und zu entreißen, mag der Anschein seines Willens noch so
hart und schrecklich sein. Daruber aber ist das Tiefste nicht von
Christen geschrieben worden, sondern von dem frommen Aischylos
in seinem «Gefesselten Prometheus». Wie das jedoch zwischen Werden

und Sein, leerer Freiheit und gebundener Erfüllung philosophisch

zu unterbauen wäre, das würde allerdings weit führen.
Genug also.

620


	"Gott ist tot"

