
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 9

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

NEUERE KIERKEGAARD-LITERATUR

Sören Kierkegaard gehört zu den bedeutsamsten Gestalten, welche der
Protestantismus des 19. Jahrhunderts hervorgebracht hat. Jahrzehntelang
auch in seiner Heimat unverstanden, wurde er zunächst durch den Tobias-
Beck-Schüler Bächtold einem kleinen Kreis in Deutschland vertraut und
rückte nach dem ersten Weltkrieg in zunehmendem Maße in den Mittelpunkt
der religionsphilosophischen Diskussionen. Die Beschäftigung mit Kierkegaard
als bloße «Modeströmung» zu disqualifizieren, ist ein oberflächliches Gerede
von Menschen, die nicht begriffen haben, um was es geht. Kierkegaards
Probleme sind in theologischer und philosophischer Weise dermaßen aktuell, daß
ihnen gar nicht ausgewichen werden kann. Nicht zufällig schwillt die Literatur
über den hintergründigen Dänen von Jahr zu Jahr mehr an, und auf einige
Neuerscheinungen auf diesem Gebiet soll im Nachfolgenden hingewiesen
werden.

Johannes Hohlenberg hat in Dänemark unter dem Titel «Sören Kierkegaard»
ein Werk geschrieben, das in einem literarischen Wettbewerb den ersten
Preis erhielt. Th. W. Bätscher hat es in deutscher Sprache herausgegeben,
indem er es mit einer Anzahl Anmerkungen versah, die dem Leser eine Hilfe
bedeuten (Verlag Benno Schwabe & Co., Basel 1949). Hohlenberg hat sich die
schlichte Aufgabe gestellt, eine Biographie Kierkegaards zu schreiben. Diesem
Ziel ist er auf eine beinahe altväterische Weise zugesteuert. Er richtet nicht
auf eine neue Deutung die Hauptaufmerksamkeit und legt auch auf die
künstlerische Form kein allzu großes Gewicht. Vielmehr ist dem Verfasser die
Beibringung eines umfangreichen Materials bedeutsam, so daß man denn aus
seinem Buche viele biographische Einzelheiten erfährt. Dem Leser dürfte dies
zunächst wichtiger sein, als wenn er eine rein persönliche Interpretation zu
hören bekäme. Wer von Kierkegaard nur den Namen kennt und einmal eine
nähere Anschauung von diesem in jeder Beziehung ungewöhnlichen Mann
zu erhalten wünscht, dem ist das Hohlenbergsche Werk unbedenklich als
geeignete Einführung zu empfehlen. Kierkegaard kann man nicht einfach, wie
einen anderen Schriftsteller, zu lesen beginnen, sondern es ist zu dessen richtigem

Verständnis unbedingt nötig zu wissen, was das einzelne Werk in seinem
Leben zu bedeuten hat, und warum er dazu kam, dasselbe zu schreiben. Alle
Lebensereignisse Kierkegaards sind aus Hohlenbergs Biographie in
vollständiger Weise zu erfahren, dessen Forschungsmethode durchaus zuverlässig
ist. Das Buch ist aus einer sympathischen Ehrfurcht vor seinem größten Landsmann

heraus geschrieben.
In den letzten Kapiteln verläßt Hohlenberg den biographischen Weg und

entwickelt einige Ideen Kierkegaards in systematischer Weise. Kierkegaards
Ausführungen über den Einzelnen hält er für einen seiner wichtigsten
Gedanken, den er dem Kollektivismus gegenüberstellt, welcher wie ein Moloch
den heutigen Menschen zu verschlingen droht. Hohlenberg sieht nicht mehr
in der Wahl zwischen ästhetischer oder ethischer Lebenseinstellung das wahre
Entweder-Oder, vor das Kierkegaard den heutigen Menschen stellt, sondern
die Gegenwart hat sich zwischen dem Einzelnen oder dem Kollektivismus zu
entscheiden. «Entweder: Ein Leben als individuelle Persönlichkeit, ein
Mikrokosmos als Ebenbild des Göttlichen, fähig zu freiem, verantwortlichem Han-

564



dein, und deshalb, wie Kierkegaard es voraussagt, ein Leben der Anstrengung
und mancherlei Art Leiden und Gefahren; oder: ein Leben als unpersönliches,
unfreies Glied einer Kollektivität, ohne die Möglichkeit zu verständiger
Erkenntnis und verantwortlichem Handeln, ein Leben im Dienste imbekannter
Mächte, und als Kompensation für den Verlust der Freiheit höchstens ein
falscher, betrügerischer Traum von materiellem Wohlergehen in einem
irdischen Paradies, das nie Wirklichkeit werden wird.» Hohlenberg hat damit
nicht nur eine der zentralsten Ideen Kierkegaards in den Mittelpunkt gerückt,
sondern seinen Schlußausführungen auch eine nicht zu übersehende Aktualität
verliehen. Freilich geschieht die Herausarbeitung dieses Gegensatzes in zu
einseitiger Weise, indem Hohlenberg die Bedeutung des sozialen Problems
verkennt, das wesentlich die heutige Lage mitbedingt hat. Der Kollektivismus
kann nicht durch eine bloße Rückkehr zum Individualismus des 19.
Jahrhunderts überwunden werden. Zu seiner wirklichen Beseitigung bedarf es der
Verwirklichung der wahren Gemeinschaft, in welche die freie Persönlichkeit
sich als ein Glied in dienender Weise einfügt.

Von einer ganz andern Seite nähert sich der Freiburger Literatur-Historiker
Walther Rehm in seinem Buch «Kierkegaard und der Verführer» dem Problem
(Verlag Hermann Rinn, München 1949). Rehms Bücher bedürfen auch in der
Schweiz keiner Empfehlung mehr, gehört doch ihr Verfasser zu den führenden
Männern, die Deutschland gegenwärtig auf germanistischem Gebiet besitzt.
Seine Monographie über «Das Todesproblem in der deutschen Dichtimg», sein
prachtvolles Buch über «Griechentum und Goethezeit», seine Publikation über
«Experimentum medietatis» und nicht zuletzt sein allerneuestes Werk
«Orpheus, der Dichter und die Toten» gehören zu den wesentlichsten Erscheinungen,

die es auf geisteswissenschaftlichem Gebiet überhaupt gibt. Auch sein
vielleicht zu umfangreiches Buch über Kierkegaard ist aus einer souveränen
Kenntnis des Stoffes heraus geschrieben, an der kein Wörtchen auszusetzen
ist. Mit seiner Gründlichkeit setzt Rehm die besten Traditionen deutscher
Wissenschaft fort.

Nach Rehm lebt Kierkegaards Werk zunächst von dem ihn innerlich
bedrängenden Kampf gegen die Romantik. Kierkegaard hat tatsächlich seine
Laufbahn als ein literarisch ästhetischer Mensch begonnen, der sich in der
Welt der «interessanten Genialität» bewegte. Der Däne ist eine Gestalt, die
sich vom Bösen, vom Diabolischen und Verführerischen stark angezogen
fühlte. In seiner überaus scharfsinnigen Interpretation geht Rehm von der
Tagebucheintragung Kierkegaards aus: «Und ich wäre vielleicht ein Verführer
geworden» und meint dazu: «Der Verführer — das ist der sündliche,
verführerische Gedanke Kierkegaards, das ist seine geheime Wunschmöglichkeit.»
Daß Kierkegaard diese Frage enorm stark bewegte, bestätigt ein flüchtiger
Blick in sein Erstlingswerk «Entweder — Oder». Die Kategorie des
Interessanten hat ihn gefesselt, und er hatte in seinen jüngeren Jahren das

Bedürfnis, immer neu, zeitgemäß, interessant und pikant zu sein. Es ist nun
einmal nicht zu leugnen: Kierkegaard hat eine Zeitlang eine Kaffeehaus-
Existenz geführt, an der so viele Talente zugrunde gegangen sind. Sein Antlitz
schaut zum Aesthetischen hinüber, und diese Tatsache zu verschweigen, hieße
diese Gestalt verfälschen. Es war notwendig, daß ein Forscher vom Range
Walther Rehms das Problem der Aesthetisierung des Religiösen mit dieser
Eindringlichkeit bei Kierkegaard herausgearbeitet hat und dabei die innere
Freiheit besaß, vor dem Ergebnis in keiner Weise zu erschrecken. Den
Verführer-Gedanke bewertet Rehm nicht nur negativ. Setzt er doch seinem auf
zehnjährigen Studien aufgebauten Buch das Motto des spiritualistischen

565



Kirchenhistorikers Gottfried Arnold voraus: «Als die Verführer und doch
wahrhaftig! »

Man könnte gegen Rehms Darstellung den Einwand erheben, daß er die
ästhetische Seite bei Kierkegaard ebenso überschätze, wie er die christliche
unterschätze. Kierkegaard war nicht eine Lessing ähnliche Gestalt, dessen
scharfer Verstand das Religiöse in sich beständig zu zersetzen drohte. Seine
religiösen «Reden» legen deutlich dar, wie das Christliche von Jahr zu Jahr
eine größere Macht über ihn gewann. Ge"v(dß hat Kierkegaards Christentum
nicht die Mitte gefunden, hat sich dasselbe doch zu stark von der Schöpfung
Gottes und der Geschichte abgelöst, aber diese Wahrnehmungen löschen nicht
die religiöse Flamme aus, welche in diesem Menschen brannte und zuletzt
alles verzehrte. Trotz seiner pathologischen Veranlagung ist Kierkegaard vor
allem als eine christliche Gestalt zu verstehen. Es ist unrichtig, wenn gegen
Rehms Darstellung gesagt wird, er fasse Kierkegaard, .wie dessen Zeitgenossen,
vorwiegend als ästhetischen Schriftsteller auf, was der Verfasser der
«Einübung ins Christentum» als ärgerliches Mißverständnis betrachtet hat. Keineswegs

fällt Rehm auf diese Position zurück. Sagt er doch gleich im Vorwort
mit aller Deutlichkeit, daß nur ein bestimmter Sektor aus Kierkegaards
innerem Reich beleuchtet wird. Aber dieser bedeutsame Sektor wurde in der
Beschäftigung mit Kierkegaard in den letzten Jahren hartnäckig übersehen,
weil der Däne entweder auf den Katholizismus oder die dialektische Theologie

ausgerichtet wurde, was als eine fremde Beschlagnahmung abzulehnen
ist. Bei Rehm hat man wieder den Eindruck, daß er sich Kierkegaard run
seiner selbst willen zuwandte, und keinen zum voraus feststehenden Zweck
damit verfolgt. Sein Buch enthält nur ein Teilausschnitt vom Bild Kierkegaards,

dem aber eine nicht zu unterschätzende Bedeutung zukommt, und
der unbedingt der theologischen Kierkegaard-Literatur gegenübergestellt
werden muß. Rehms Werk ist ein Markstein in der Kierkegaard-Forschung,
auf das fortan immer wieder zurückzukommen sein wird.

Als drittes Werk ist in diesem Zusammenhang Leo Schestows «Kierkegaard
und die Existenzphilosophie» zu nennen (Verlag Schmitt-Dengler, Graz, 1949).
Der vor einigen Jahren verstorbene Schestow gehörte zu dem Kreis der in
Paris lebenden russischen Philosophen, welche sich ausschließlich mit
religiösen Problemen beschäftigten. Schestow hat eine Anzahl Werke veröffentlicht,
die man nur mit Erregung lesen kann, weil ihr Verfasser die Philosophie
nicht wie ein akademisches Lehrfach auffaßte, sondern «als ein Wagnis auf
Leben und Tod», wie Berdiajew in seinem Nachruf auf seinen Freund sagte.
Er war ein antithetischer Denker, der die Probleme manchmal auch
überspitzte, und der im Grunde von einer Frage aufgewühlt war — Gegensatz
zwischen biblischer Offenbarung und griechischer Philosophie — die er in
immer neuen Variationen umkreiste.

Erst in seinen letzten Lebensjahren ist Schestow auf Kierkegaard gestoßen,
der ihm früher nur dem Namen nach bekannt war. Er fühlte sich von den
Ausführungen des nordischen Denkers alsogleich unwiderstehlich angezogen,
fand er doch in dessen Werken eine höchst willkommene Bestätigung seiner
Grundthese, daß es «zwischen Athen und Jerusalem keinen Frieden gibt und
geben darf». Keineswegs hat mit dieser Auffassung Schestow den Verfasser
von «Furcht und Zittern» vergewaltigt und dessen Wasser einfach auf seine
Mühle geleitet. Selbstverständlich hat Schestow, wie das beinahe jeder Mensch
tut, aus Kierkegaard das herausgelesen, was ihm besonders entgegenkam. Aber
der Russe war eine dem Dänen verwandte Natur, und man liest denn auch
sein Buch mit der gleichen Atemlosigkeit, wie Kierkegaard selbst.

566



Schestow nimmt seinen Ausgangspunkt von einer wenig beachteten Bemerkung

Kierkegaards: «Das Große an Hiob ist darum auch nicht, daß er sagte:
,Der Herr hat's gegeben, der Herr hat's genommen, der Name des Herrn sei
gelobt', was er ja zuerst gesagt und später nicht wiederholte, sondern die Bedeutung

Hiobs liegt darin, daß von ihm die Grenzstreitigkeiten zum Glauben
hin durchgekämpft wurden.» Diese Ausführungen haben es Schestow angetan,
weil es seine Probleme waren. Die griechischen Philosophen glaubten, das
Dasein mit der Vernunft meistern zu können, während nach Hiob-Kierke-
gaard-Schestow der Glaube wider den Verstand ist, da er da beginnt, wo das
Denken aufhört. Nach Schestow «übertrieb Kierkegaard nicht im geringsten,
als er sagte, auf die Vernunft zu verzichten, sei größtes Märtyrertum. Ich
möchte nur hinzufügen, daß aus eigenem Antrieb, freiwillig, wohl kaum jemals
auch nur ein einziger Mensch dieses Märtyrertum auf sich genommen hat».
Durch diese Bemerkung wurde Kierkegaard zum Begründer der
Existenzphilosophie, die jedoch von dem System unterschieden werden muß, das heute
unter diesem Namen bekannt ist. Kierkegaards Existenzphilosophie will den
Erkenntnisprozeß nicht objektivieren -und nicht vom Subjekt ablösen, sondern
sie gesteht sich die Schrecken des Daseins ein, welches die Verzweiflung
einschließt. «Für die Existenzphilosophie aber besteht der größte Fehler unseres
Denkens darin, daß es die Fähigkeit eingebüßt hat, ,anzurufen', — denn auf
diese Weise hat es jene Dimensionen verloren, die es allein zu Wahrheit
hinführen kann.»

Mit seinem Buch hat Schestow Kierkegaard auf eine höchst eigenartige
Weise als die Stimme eines Rufenden in der Wüste in die Gegenwart hinein
erklingen lassen. Wenn auch in ihm nicht die ganze Fülle von Kierkegaard
eingefangen ist, so gehört dieses etwas monotone Buch doch zu den wenigen
Veröffentlichungen über Kierkegaard, die vor dessen Richterstuhl hätten
bestehen können. Walter Nigg

EIN FRANZÖSISCHES HÖLDERLIN-BUCH

Hölderlins Ruhm ist, mit demjenigen der schulgerechten Klassiker
verglichen, recht jung. Die satt-bürgerliche Aera, die weite Strecken des 19.
Jahrhunderts kennzeichnet, konnte diesem Dichter nicht gewogen sein, weil er aus
einer metaphysischen, wir möchten sagen, aus einer absoluten Ergriffenheit
gedichtet hat. Und diese mußte befremden.

So finden wir in älteren Literaturgeschichten Hölderlin fast nur als ein
Lokalereignis der schwäbischen Poesie verzeichnet. Man verglich seine Melancholie

etwa mit derjenigen Lenaus und hielt den Dichter für einen seltsamen
Ableger der weltschmerzlichen Romantik. Man kannte und erwähnte das
«Schicksalslied» aus dem «Hyperion», allenfalls diesen selbst. Diese Auffassung
ist noch nicht so tot, wie man meinen sollte.

Es ist von hier ein weiter Weg bis zum eigentlichen Hölderlin. Hellingrath
hat während des Ersten Weltkrieges die erste historisch-kritische Ausgabe
geschaffen oder zum mindesten begonnen, und seither wurde Hölderlin mehr'
und mehr als ein Ereignis der Weltliteratur erkannt. Es existiert heute schon
eine sehr umfängliche Literatur über ihn. Die Kunde von ihm dringt langsam,
aber stetig über die Grenzen der deutschen Sprache hinaus.

Davon zeugt auch das vorliegende, fast vierhundertseitige Buch von Ernest
Tonnelat, das in der Reihe «Bibliothèque des langues modernes» bei Marcel
Didier, Paris 1950, erschienen ist. Es trägt den Titel L'œuvre poétique et la

567



pensée religieuse de Hölderlin. Der Autor dürfte mit diesem Werk die erste
Gesamtdarstellung Hölderlins in französischer Sprache geschaffen haben.

Seiner breiten Anlage wegen muß sich das Buch die ausgedehnte
Einzelinterpretation von Strophen und Versen versagen. Was es dabei vielleicht an
«Tiefe» verliert, macht es durch die Sorgfalt und Umsicht seiner Durchführung
wett. Und man muß sagen, daß dem Dichter damit, zumal im Ausland der
deutschen Sprache, der größere Dienst geleistet ist.

Das Buch Tonnelats weist alle Vorzüge einer exakt-wissenschaftlichen
Arbeit auf: immer wird das Ganze im Auge behalten, und wachsam und
nüchtern werden die einzelnen Werke sondiert. Es ist zweifellos eine kühlere
Darstellung als manches deutsche Hölderlin-Buch. Der Autor blickt nicht mit
schwerem Augenaufschlag zu seinem Dichter auf. Er fühlt sich nicht als
Eingeweihter in esoterischem Kreise. Alle Phänomene sind aus klarer Distanz
gesehen. Und dennoch bezeugt er Hölderlin eine tief empfundene Sympathie:
«...sa tentative attestait tant de noblesse d'âme qu'aucun de ses lecteurs ne
voudra jamais lui refuser admiration et sympathie» (368).

Wer glaubte, daß man dem Dichter auf diese diskrete, objektive Art nicht
dienen könne, sähe sich durch das Buch widerlegt. Auf weite Strecken setzt
es sich aus sorgfältig erwogenen Nachbeschreibungen hölderlinischer Texte
zusammen. Damit wird der französische Leser erstmals in diese fremde Welt
hineingeführt. Es ist ja schon viel gewonnen, wenn man sich nur einmal
vergewissert, was der Dichter sagt. Mit diesen Nachbeschreibungen ist ein
unauffälliger, aber zuverlässiger Dienst geleistet, an welchem nur derjenige
Anstoß nimmt, der glaubt, der Interpret müsse den Dichter zum vornherein
an Tiefsinn erreichen, wenn nicht überbieten. Die ausgezeichnet klare Sprache
verstärkt den günstigen Eindruck. Wer dieses Buch gründlich liest, wird
Hölderlin kennen, zum mindesten von einem beachtlichen Standpunkt aus.

Der Standpunkt Tonnelats ist ein historisch-psychologischer. Die Werke von
den Jugendhymnen bis zu den späten Hymnen (die Reihenfolge der Behandlung

leuchtet nicht immer ein) kommen als Entwicklung sowohl als auch als
Einheit in Sicht. Tonnelat zeichnet die Beziehungen zum zeitgenössischen
Idealismus nach (Kant, Fichte, Hegel), er erkennt den Einfluß der Französischen

Revolution, der Kriege und Friedensschlüsse; er zeigt, wie sich der
Dichter an Vorbildern gebildet hat (Klopstock, Schiller) und dergleichen
mehr. So verzichtet er mit Recht darauf, Hölderlin zum vornherein als etwas
Einzig-Unerklärliches hinzustellen. Auch so bleibt des Unerklärlichen ja genug.

Weniger vermag der psychologische Gesichtspunkt zu erbauen. Zwar möchten

wir auch hier manches Positive nicht verkennen. Was an Hölderlin «sterblich»

ist: der Ehrgeiz, sich im Vaterland einen Namen zu machen und damit
zusammenhängend das leere Pathos seiner dichterischen Anfänge; die
hypochondrische Neigung, sich überall verletzt, mißachtet, hintangestellt zu fühlen;
die mangelnde Tatkraft und voreilige Resignation: dies alles ist trefflich
dargestellt. Fast überbetont erscheint uns Hölderlins christliche Erziehung und
sein unglückliches Verhältnis zur lutherischen Kirche. Die «résurgences
chrétiennes» in den Spätwerken lassen sich nur zum kleineren Teil als verdrängte
Jugenderinnerungen deuten. Hölderlin ist mit Christus durch seine ungeheure
Liebesinnigkeit verwandt, gleichsam urverwandt jenseits aller psychologischen
«Erlebnisse». Die Methode Tonnelats bringt es mit sich, daß alles menschlich
Schiefe und Unwahrscheinliche, etwa Hyperions nicht enden wollende
Entzückungen und Depressionen, in schärferem Licht erscheinen: «Sa renonciation
brusque et totale à toute action utile ressemble au dépit d'un enfant qui
abandonne un jeu parce qu'il a perdu une partie» (176).

568



Unstimmigkeiten im Motivieren nachzuweisen wird Tonnelat nicht müde.
Und da zeigt besonders auch «Empedokles» manche Blöße. Der Dichter scheint
einfach außerstande, zu einer zwingenden Handlung, zu einer dramatischen
Technik zu gelangen. Wie hätte er je im Stile Schillers eine Intrige schildern
können? Die Zwecke des alltäglichen Menschenlebens sind ihm fremd. «Il était
dénué de tout esprit pratique» (344).

Dennoch haben wir das Gefühl, daß bei dieser Betrachtungsweise gerade
«Empedokles» zu schlecht wegkommt. Das Wesentliche ist doch damit gar
nicht getroffen. Denn es handelt sich hier nicht um ein psychologisches Drama
(«drame psychologique», 353). Der Autor weiß ja selber sehr gut, daß Hölderlin
wesentlich in der Ergriffenheit des Göttlichen lebt. Und das ist eben das ganz
Andere, vor welchem die Wahrscheinlichkeit des menschlichen Handelns da-
hinfällt. Wohl ist «Empedokles» nicht bühnengerecht. Aber nicht zum
mindesten darum, weil wir uns eben an eine psychologische Bühne gewöhnt sind,
und das ist an und für sich nicht so selbstverständlich als es scheinen möchte.
Was Hölderlin aber in Wahrheit zeigen wollte: das Opfer des «Mittlers», die
Vernichtung des Menschlichen vor Gott — das hat er hinreichend dargestellt.

Hölderlins Hauptwerke nun., die großen Hymnen und Elegien, bewegen sich
noch reiner in den Räumen einer ergriffenen, zuweilen ekstatischen Prophétie
und bieten deshalb der psychologischen Kritik keine Handhabe mehr. Tonnelat
legt sie denn auch in angemessener Weise aus und prüft vor allem ihre
philosophische und religiöse Wesenheit. Das Ausgelegte erscheint in der klaren
Uebersicht, die dem Interpreten eigen ist. Nur bedauert er öfters das Dunkle,
Verschlossene dieser Verse, und es dünkt ihn überhaupt, daß des Dichters
mühsames Feilen oft mehr verdorben als genützt habe. Gerade von den größten
Gesängen braucht er Ausdrücke wie «... une masse un peu confuse ...» (278)
oder «... cet ensemble un peu flottant d'idées qu'on ose à peine appeler sa
doctrine...» (296).

Wäre denn mit einer Doktrin etwas geholfen? Wir müssen freilich zugeben,
daß sich Hölderlin auch heute noch bei weiten Leserkreisen durch seine
«Dunkelheit» schadet. Er ist kein eigentlich populärer Dichter. Nun wollen
wir dem Orakelhaften nicht das Wort reden, aber wir fragen doch: ist logische
Verständlichkeit unumgänglich? Wo bleibt sie in der Romantik? Wo bleibt
sie zuweilen im Faust II? Wesentlich erscheint uns einzig, daß der Dichter
sein Gesagtes in der Kraft eines Geheimnisses zusammenhält.

Tonnelat liebt Hölderlin wohl weniger um seiner «Weltanschauung» willen
— seine Konzeption der europäischen Geschichte war ein tragisches
Verkennen —, sondern wegen der prächtigen Sprache. Er anerkennt zwar das

Einmalige, Unverwechselbare, das sich auch in des Dichters Gedankenbau
kundtut: «Il avait non seulement acquis une originalité et une maîtrise de la
forme qui l'égalaient aux plus grands poètes de son temps, mais il avait peu
à peu élaboré un ensemble d'idées vraiment personnelles, qui ont été, il est

vrai, soit méconnues, soit même ignorées de ses contemporains, mais qui
valent à ses poèmes aujourd'hui, auprès de beaucoup de très bons esprits, une
estime supérieure à celle qu'on accorde par exemple aux poésies philosophiques
de Schiller. Alors que ces dernières n'ont plus guère qu'un intérêt historique,
certaines odes ou élégies de Hölderlin gardent encore pour beaucoup de nos
contemporains un vivant pouvoir d'émotion» (363).

Leider ist es wohl in einer Fremdsprache nicht möglich, das Innerste des

Dichters, seinen Rhythmus, darzustellen. So bleibt es denn in diesem Buche
bei wenigen Andeutungen darüber. Hölderlins persönlicher Rhythmus hebt in
den Frankfurter Oden an, weitet sich wie ein Strom zu den breiten Elegien

569



um 1800 und erlangt schließlich in den Hymnen eine reißende, kataraktenhaft
bestürzende Mächtigkeit. Nach 1800 ist Hölderlin ganz ungemein gewachsen
an rhythmischer Kraft, und mit dem Rhythmus wachsen und verdichten sich
auch seine Götter und werden zu Gewalten, die jenseits aller religiösen
Systeme groß und wahrhaft sind. Arthur Häny

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Furcht, Hoffnung, In diesen drei Worten ist zusammengefaßt, was den heu-
Pläne tigen Menschen Todesahnung und Lebensglauben gibt.

Bezieht sich aber der moderne Pessimismus auf die Gegenwart

oder auf die Vergangenheit, und wenn er rückwärts gewandt ist, läßt
er uns dann nicht alle Hoffnungen auf die Möglichkeiten des Neuen? Erfreulich

optimistisch ist die Rundfrage von Wort und Wahrheit (1) beantwortet
worden. Die Redaktion der Wiener Zeitschrift, in der Oesterreich ein
europäisches Organ besitzt, erhielt Erklärungen sehr gegensätzlicher Persönlichkeiten,

die dennoch gewisse Uebereinstimmungen unabhängig voneinander
ausgesprochen haben. Statt ihre Antworten stückweise wiederzugeben, wollen
wir das überraschend Gemeinsame zusammenfassen. Man ist dann dem Positiven

näher und gewinnt einen neuen Ausgangspunkt.
Einen modernen naturwissenschaftlich-denkerischen Realismus betonen

Rudolf Kassner und Pascual Jordan. Für Kassner ist die Periode des «Als-Ob»,
die er entsetzlich nennt, ebenso bestimmt abgeschlossen wie diese amerikanische

«Philosophie für Kolonien» der Pragmatismus. Er kam aus einer
Kolonialgesinnung. Da Amerika aber keine Kolonie mehr ist (ohne bereits seine
Kolonialideologie überwunden zu haben), sind wir keine Pragmatisten mehr;
Kolonisatoren können wir nicht mehr sein. Die Zeitgeschichte stellt an uns
die Forderung, die Dinge zu sehen, wie sie sind. Matthew Arnold hat vor
einem Jahrhundert die Formel des «Laissez-aller» bloßgestellt und den
Menschen aufgefordert, zu sehen, zu wachen. Es ist also ein neuer empirischer
Wirklichkeitssinn, vor den die Geschichte den Menschen stellt, «vor dem
Aeußersten, davor wir stehen».

Noch entschiedener beantwortet Pascual Jordan, der zur zweiten nachklassischen

Generation deutscher Physiker gehört, die Gegenwartsprobleme aus
naturwissenschaftlicher Erfahrung. Die moderne Physik wendet sich soweit
als menschenmöglich von Erfahrungen und apriorischen Postulaten ab, und
hin zur «entschlossenen Anerkennung der Erfahrung als entscheidender Quelle
unserer Wirklichkeitserkenntnis». Wir haben unö von dem alten Naturbild
mit seinem Kausalitätsprinzip, der euklidischen Geometrie und anderen
Denknotwendigkeiten entfernt, suchen das Neue mit den Methoden eines
entschlossenen Empirismus und stehen nun in dem noch unbewußten Dilemma,
die gleichen Methoden unter Verzicht auf alle apriorischen Beurteilungen auf
die gesellschaftliche Wirklichkeit anzuwenden. Was heute ziemlich allgemein
als Nihilismus angesehen wird, enthält eine sehr aufrichtige Absage der jung
denkenden Generationen an die Gegenwart, die das Vergangene künstlich
aufrechterhält, und an die Ideologien aller Richtungen, die empirisch versagt
haben. Man diskutiert nicht mehr das ideologische Programm der verschiedenen

Systeme, sondern fragt, wie sie sich empirisch dem erlebenden und
beobachtenden Menschen darstellen.

Dieses neue kritische Verhältnis der regsten geistigen Menschen zu den
Ereignissen der Gegenwart zeigt dem Naturforscher Pascual Jordan «eine ganz

570



positive und eine ungeheure starke und zukunftsträchtige Entwicklung, die
sich hinter der Kulisse der Trümmerfelder vollzieht». Prognosen zu stellen
lehnt der Naturforscher ab, sie sind nicht mit dem programmatischen Verzicht
auf «apriorische» Bindungen vereinbar, am wenigsten mit der Preisgabe der
Kausalitätsfrage, mit der die materialistische Philosophie ihre zentrale These
verliert.

Auch Evelyn Waugh gibt dem herrschenden Pessimismus eine konstruktive
Deutung. Es ist Zeit, ihn als Erkenntnisform eines Sachverhalts zu verstehen.
Aber gerade zu diesem Urteil gehört, ergänzend, die Warnung vor dem
Kausalitätswahn, die man auch in der Antwort von Clemens Münster findet. Die
naturwissenschaftliche Erfahrung, daß es keine unbedingte Kausalität gibt,
muß auch das politische Denken mit neuen Vorstellungen umgestalten. Dazu
gehört die Ueberzeugung, daß wir vor Aufgaben gestellt sind, von deren
Erfüllung so gut wie alles abhängt. Die Idee der Freiheit hat nicht mehr
denselben Zauber wie in Zeiten, die sie zunächst ideologisch antizipierten.
Ideologien stehen schlecht im Kurs, sie werden allgemein skeptisch angesehen.
Dagegen ist Europa ein konkretes Programm, das Denis de Rougemont mit
alter Verve wiederholt und begründet. Er fordert die Föderation nicht als ein,
sondern als das einzige Heilmittel «unseres von außen her bedrohten
Kontinents». Man kann den heutigen Zustand nicht richtiger kennzeichnen als mit
dem Satz des welschen Föderalisten: «Europa ist sowohl der schlimmste
Krankheitsherd des Jahrhunderts als auch die Stelle des Planeten, wo die
Aussichten, ein Heilmittel zu finden, am größten sind. (Die Schutzimpfung benützt
das Gift der Bakterien.)»

Als Fortschritt möchte ich es bezeichnen, daß de Rougemont ausdrücklich
vom bedrohten «Kontinent» spricht. Sollte das bedeuten, daß nun auch
de Rougemont, wie andere Europapolitiker, schwer, zögernd, aber schließlich
doch zur Europakonzeption der Kontinentalpolitik gefunden hat und die
ermüdenden, sinnlosen Hoffnungen aufgibt, man könne England vielleicht doch
dazu bestimmen, sich mit dem Kontinent ökonomisch zu föderieren? Das
hieße neuen gefährlichen Spekulationen nachjagen, kostbare Zeit vergeuden,
also das, was wir aufgebraucht haben. Jede Politik der Illusionen, die sich
doch eines Tags von selbst erledigen, hinterläßt eine Woge der Hoffnungslosigkeit,

wie sie Matthew Haiton in seinem BBC-Vortrag Is Europe Defeatist?
auf Reisen in Europa erlebt und mit deprimierenden Beispielen im Listener
(1037) dargestellt hat.

Wenn es im Laufe des Jahres doch zur Großen Konferenz kommt, wollen
Frankreich und England ein umfassendes Programm vorlegen, mit dem sie
die öffentliche Meinung der Welt im voraus zu gewinnen hoffen, und das in
einem Editorial der United Nations World (12) skizziert wird. Der erste Teil
der Konferenz soll folgende Fragen behandeln: Oesterreich, Deutschland,
Japan, Korea, Indochina, China, Malaya, Burma. Der zweite Teil der
Konferenz soll sechs bis zwölf Monate später stattfinden, wenn das Programm der
ersten Hälfte erfüllt ist. Dann will man an die Fragen der Abrüstung,
Atomkontrolle, ökonomischen Zusammenarbeit herangehen. Eine Zurückweisung
des russischen Konferenzvorschlags kam nicht in Frage, weil die öffentliche
Meinung der westeuropäischen Länder und Englands die Aussprache wünscht.
Die Regierungen der Satellitenstaaten hätten die angebliche Aggressionstendenz
des Westens beweisen und sich vor ihren Völkern rechtfertigen können, wenn
nicht der Westen jede noch so dünne Chance einer Entspannung
wahrgenommen hätte. Als Hauptträger der Verständigungspolitik wird Vincent Auriol
bezeichnet, der über jeden Verdacht einer Zuneigimg zum Bolschewismus

571



erhaben ist, aber das Vertrauen breiter Massen in allen Parteien genießt.
Man darf auch vermuten, daß im letzten Juli der Wunsch der französischen
Sozialdemokratie, eine Konferenz zustande zu bringen, auf den Einfluß Auriols
zurückzuführen war.

Der Widerstand der französischen Regierung gegen die deutsche Aufrüstung
sei aber nicht an die Person von Jules Moch gebunden. Die französische
Auffassung ist realistisch und von bester europäischer Gesinnung: Erst eine
Koalition der europäischen Wirtschaftskräfte, dann eine Koalition der europäischen
bewaffneten Kräfte. Das schließt nicht aus, daß die westdeutsche Aufrüstung
ein Handelsobjekt der Viererkonferenz werden könnte.

Im gleichen Heft berichtet Leo Lania, nach vier Monaten Westdeutschland,
über die Komplikationen, die die Aufrüstungsfrage heraufbeschworen hat.
Wollen die Deutschen Kanonen? Werden sie sie zum Schutze des Westens
gebrauchen? Das Schlimmste wäre eine deutsche Berufsarmee, die sich sehr
bald an Rußland verkaufen dürfte. Dagegen ist die deutsche Jugend wirklich
pazifistisch gesinnt, sie würde eine Armee bilden, die, wie der Westen, den
Krieg nicht als einziges, sondern als letztes Instrument der Politik akzeptiert.

The Nation feiert ihren 85. Jahrgang mit einem hundertseitigen Sonderheft
Peace with Russia?, das mit einer Botschaft Trumans eingeleitet wird. Wer
sich über die Hauptströmungen der Welt in dieser Frage unterrichten will,
findet hier Wesentliches beisammen. Die bekanntesten Spezialisten der Ost-
und Außenpolitik sind mit knappen und guten Beiträgen vertreten. Benutzen
wir den Anlaß, der Leiterin dieser liberalen Wochenzeitschrift, Freda Kirchwey,
für ihre bisherige Arbeit zu danken und für die kommende Glück zu wünschen.
So mancher Mann könnte sich den Mut dieser Frau zum Beispiel nehmen.

Christentum Die asiatische Revolution stellt auch die missionierenden Kirchen
in Asien vor Aufgaben und Entscheidungen, die nur noch wenig mit den

Hoffnungen des Beginns gemeinsam haben. Von den 1600

Millionen, die diesen Weltteil bewohnen, sind knapp 30 Millionen Christen. Eine
respektable Zahl, die aber zerschmilzt, wenn man das ungeheure Gebiet
ansieht, auf dem sie sich verkrümelt. Die Christen Asiens sind eine Minorität
geworden, in Gefahr, ignoriert oder verfolgt zu werden, schreibt Rev. Cecil
Northcott in einem Artikel Christian Prospects in East Asia in The Fortinightly
(1009). Der Leser erhält eine instruktive Darstellung von einer Seite aus, die
das Ganze besser überblickt als irgendeine andere europäische Gemeinschaft
in Asien. Christliche Führer Ostasiens hatten auf einer Konferenz in Bangkok
1949 Gelegenheit, Erfahrungen auszutauschen, die jeder Tag des Jahres 1950

neu bestätigt hat. Die christlichen Gemeinden befinden sich in einer Lage
ähnlich der, aus der die Briefe des Apostels Paulus entstanden sind. Ein Ozean
von Kräften und Strömungen wettert um die kleinen Menscheninseln, die auf
diese Entwicklung nicht vorbereitet waren. Von einem ernsthaften Abbruch,
den die Mission den großen asiatischen Religionsgemeinschaften zugefügt hätten,

kann keine Rede sein. In Zukunft ist aber ein noch geringerer Einfluß der
Mission auf die asiatischen Völker zu erwarten. Der Nationalismus belebt auch
die alten Religionen, und die Jugend wendet sich ihnen mit spontanem Interesse

zu. In Indien und Pakistan ist religiöse Toleranz verfassungsmäßig garantiert,

Christen befinden sich in hohen Staatsstellungen. Die sozialen Dienste
der christlichen Organisationen genießen einen tiefen Respekt bei der
Bevölkerung. In China steht dagegen der Mission eine schwere Zeit bevor. Die
Regierung verfolgt sie nicht, aber die Propaganda gegen Imperialismus,
Abhängigkeit vom Ausland, Dollarpolitik, unchinesische Einflüsse hat eine neue

5 72



Stellung des Volkes zum Christentum zur Folge. Die chinesisch-christlichen
Kirchen nehmen in großen Kundgebungen, gezwungen oder nicht, Partei
für die Befreiung des Volkes vom Großgrundbesitz und erklären ihre Lehren
für unvereinbar mit Imperialismus, Feudalismus oder bürokratischem
Kapitalismus. Man muß aber damit rechnen, daß die neuen nationalen und sozialen
Gemeinschaften Mitglieder, die nicht Buddhisten, Mohammedaner, Hindus sind,
diskriminieren werden. Auch ohne antichristliche Propaganda werden die
revolutionären Tatsachen zu einer neuen schwierigen Stellung der christlichen
Gemeinden führen.

In Indien und Japan sind die christlichen Kirchen aber noch in der Lage, ein
Evangelium zu predigen, das nicht bloß negativ-antikommunistisch ist,
sondern ein eigenes Wort gegen Großgrundbesitz, Armut, Elend und Ausbeutung
zu sagen hat. Die Umformung der gegenwärtigen Verhältnisse in diesen Ländern

gehört zum Auftrag der Kirchen. Sie muß den Abgrund zwischen Land
und Stadt, Vergangenheit und Zukunft überbrücken, sie muß eine
revolutionäre Stellung einnehmen und durch ihr persönliches: Leben ein Beispiel
geben. Solche Mahnungen in einer englischen konservativen Zeitschrift sind
wahrlich ein Zeichen der Zeit. Es ist eine Lebensfrage für das Christentum,
nicht bloß in Asien, die geschichtlichen Notwendigkeiten zu erfüllen, bevor
sie das Chaos zeugen. Unter dem Druck der Verhältnisse ist eine Einigung
unter den verschiedenen Kirchen zustande gekommen, und ein angesehener
Führer der indischen Christenheit, Dr. Rajah Manikam aus Nagpur, wurde zum
wandernden Botschafter und Mittler des Weltkonzils der Kirchen ernannt,
um zwischen den asiatischen Gemeinden eine wirkliche Gemeinschaft tätiger,
christlicher revolutionärer Politik ins Leben zu rufen.

Umstrittener Bevor noch Hemingways dreizehntes Buch Across the River
Hemingway and, Into the Trees als Autorenleistung nur von je drei von

zwölf Kritiken gelobt und von einem großen Teil der
angelsächsischen Presse als kränkendes Pamphlet auf Monty, Patton, Eisenhower
zurückgewiesen wurde, erteilte die New York Times Book Review einem
Hemingway-Kenner, John O'Hara, den Auftrag, das Buch zu besprechen. Die
Kritik erhielt in den Spalten der Leserbriefe nicht weniger als 18 Antworten,
und eine davon, vom Vorsteher der Sektion für Journalismus an der New
Yorker Universität, dankte der NYTBR für die Loyalität, eine bestellte Kritik
unverändert aufgenommen zu haben, in der der Rezensent geschmacklos genug
war, Hemingway den größten Autor seit Shakespeares Tod zu nennen. Aber
Amerika, du hast es schlechter als unser Kontinent, das alte — es mußte in
den Spalten dieser Bücherbeilage auch noch das Porträt des Barbaren ansehn,
der diesen Vergleich von sich gegeben hatte, und übrigens fast wie er
aussieht. Times und Times sind eben doch nicht dasselbe, und wenn auch die
New York Times Book Review ein hervorragendes Literaturmagazin ist, reicht
es doch nicht an Times Literary Supplement heran, in dem Tradition,
Wertgefühl, Kulturbewußtsein ein unvergleichliches Niveau vielseitiger Literaturkritik

und -information aufrechterhalten, und in dem solche Entgleisungen
undenkbar sind.

Immerhin rief ein weiterer Artikel über Hemingway in der NYTBR in
Erinnerung, daß Hemingway nie von der Kritik verwöhnt wurde und an
keinem zweiten Romancier, außer Faulkner, soviel Kritik geübt wurde wie
an ihm. Granville Hicks faßt die Serie von Hemingways Mißerfolgen als
Vorstufen seines Welterfolgs in dem fingierten Ausruf eines Kritikers zusammen:
«Hemingways letzter Roman ist nicht so gut, wie alle anderen gar nicht

573



gewesen sind.» Da das angelsächsische Literaturleben nicht weniger buchverfressen

ist als das französische — wo freilich der Sektor der Buchgourmets
einen größeren Teil des Volkes umfaßt —, gibt es auch über Hemingway
Sammelbände, die alle wesentlichen Essays über ihn zusammenfassen, positive
und negative. (Wie undenkbar ist das im deutschen Sprachbereich!) Aus einer
neuen Anthologie der Hemingway-Kritiken, die McCaffery im Umfang von
352 Seiten herausgegeben hat, erfährt man, wie entschieden der Widerstand
gegen den Dichter war und ist. Immer wieder beschuldigte man ihn der
Lebensflucht, billiger Mittel, der Anmaßlichkeit, der Sentimentalität usw. Man
bezeichnet ihn abwechselnd als Nihilisten und Faschisten. Jedes neue Buch
fand ein Kritiker schlechter als alle früheren. (Genau so erging es Gerhart
Hauptmann!) Für einige beginnt Hemingways Niedergang schon nach «The
Sun also Rises». Nur bei wenigen setzt sich die Ueberzeugung durch, daß
Hemingway ein großer Moralist ist und alle Unmoral der Geschichte oder
ihrer Menschen ein Protest gegen unser Leben sein soll. Mit dem großen
Protestler Ezra Pound ist Hemingway denn auch seit seinen Pariser Jahren
befreundet, und noch heute hat er das unablässige Bedürfnis, von Pound zu
sprechen, wie in Unterhaltungen mit Hemingway in seiner Villa in Cortina
(in den Dolomiten) in World Review (7) zu lesen ist. Die penetrante Abneigung,

die Freud und Kafka Hemingway einflößen, ist von nicht geringer
Bedeutung; sucht doch Hemingway nur durch andere Methoden Lebensekel
zu erdrücken und auszudrücken. Hemingway ist ein Geduldarbeiter, der Wort
für Wort abwägt und ausmerzt, bevor er das letzte stehenläßt. Wie Thomas
Mann hat er seine tägliche Arbeitszeit von 8.30 Uhr bis 12.30 Uhr. (Wo las
ich doch neulich, Genie ist, um 8 Uhr früh am Schreibtisch sitzen?) So ist
auch bei Hemingway das Wortgenie Fleiß. Am schönsten hat es F. M. Ford
beschrieben: «Hemingways Worte entzücken das Auge wie Kieselsteine, die
man frisch aus dem Bach holt. Sie leben und leuchten, und jedes steht an
seiner Stelle. Eine Seite Hemingway wirkt wie der Grund eines Baches, in
den man durch fließendes Wasser hinabschaut. Die Worte bilden ein Mosaik,
Form an Form geordnet.» (Hemingway ist deutsch im Steinberg Verlag, Zürich,
bei S. Fischer und bei Rowohlt erschienen, der eben den funkelnden Band
«49 Stories» herausgebracht hat.)

Italienisch- Revuen der Revuen werden in den großen Zeitschriften
südamerikanische des Auslands regelmäßig geführt. Neu ist die Behandlung
Zeitschriften von Zeitschriften länderweise, wie sie The Nineteenth

Century and after seit einiger Zeit durchführt. Die alt-
berühmte Monatsschrift erscheint übrigens seit diesem Januar unter dem Titel
The Twentieth Century, setzt (in Heft 887) die Aufsatzserie mit einem Artikel
über spanisch-südamerikanische Zeitschriften fort und kündigt Berichte über
brasilianische, mexikanische und zentralamerikanische Zeitschriften an. Da
alle diese Beiträge von verschiedenen Verfassern die Zeitschriften der Welt
mit englischen Augen ansehen, reflektiert die Darstellung Ausland und England

in einem variablen Brennpunkt.
Das überraschendste italienische Phänomen ist für Bernard Wall das

Trennende zwischen Nord- und Süditalien, das erst seit der Landung der Allüerten
in Süditalien an Schärfe verloren hat. An Stelle der Abkehr vom Süditalienischen

ist Verantwortung und Interesse für das Schicksal des Landes und des
Volkes getreten. Daß Kalabrien eine gesamtitalienische Lösung fordert, ist
Norditalien endlich bewußt geworden. Charakteristisch ist, wie die italienischen
Zeitschriften Süditalien als Aufgabe entdecken. Das geschah zuerst in der

574



römischen Zeitschrift Ulisse. Nun hat die Florentiner Revue II Ponte ein
enormes Sonder-Doppelheft «Kalabrien» unter der Redaktion von Piero
Calamandrei publiziert, das auf 350 Seiten Beiträge von sachlicher Bedeutung
über schlechthin alle kalabresischen Probleme vereinigt. Eine der wichtigsten
Fragen ist die Entwicklung der Städte durch Bildung einer regionalen Industrie,

die der Konkurrenz des Nordens standhalten kann. Für die italienischen
Zeitschriften hat die Beschäftigung mit sozialen und politischen Problemen
aber nicht dieselbe Bedeutung wie für England, Amerika, Frankreich, Deutschland

— die Vorliebe für Literatur, Religion, Philosophie bestimmt den
Charakter der italienischen Revue. Die römische Fiera Letteraria beschäftigt sich
mit literarischen und musikalischen Persönlichkeiten aller Länder. Eine große
Rolle spielen ähnlich wie in Frankreich die Preise. Den höchsten Preis im
Betrag von 1 Million Lire hat die Republik San Marino gestiftet und dieses
Jahr dem Lyriker Eugenio Montale verliehen. Das Fest der Preisverteilung
in San Marino hinterließ Eindrücke des Entzückens und der Bewunderung
für den kleinsten Staat Europas und sein literarisches Niveau.

Durch die südamerikanischen Revuen verläuft die Doppelspur des kulturellen
Lebens. Die eine kommt aus Europa und Nordamerika; die andere führt in das
autochthone Leben des Landes zurück. Die Tendenz, das Fremde und das
Eigene zu einer neuen Synthese zusammenzuführen, wird auch in den
Zeitschriften verfolgt. Die von Victoria Ocampo in Buenos Aires geleitete Monatsschrift

Sur ist euramerikanisch gesinnt. Sie bringt wenig über die Uz-kultur,
beeinflußt aber seit 20 Jahren das geistige Schaffen durch ihre europäische
Orientierung. Die Revista de las Indias, die seit einigen Jahren in Bogota
erscheint, sucht dagegen die schöpferischen Kräfte der Vergangenheit in die
Gegenwart überzuführen. Die kulturellen und sozialen Interessen der Gegenwart

werden durch einen dritten Zeitschriftentyp vertreten, der in Montevideo

erscheinenden Wochenschrift Marcha. Sie ist weniger südamerikanisch
als uruguayisch orientiert. Die im Kapitel Christentum in Asien weiter oben
erwähnte Tendenz der nationalen Rückkehr zu den alten Göttern und
Glaubensweisen — ein großes Heine-Thema übrigens — hat auch in Südamerika
zu einer intensiven Beschäftigung mit dem Vergangenen als wirkend
gegenwärtiger Kraft geführt und gehört zu den großen und ständigen Zeitschrifteninteressen.

Alles, was europamüde ist, packt den modernen Südamerikaner
— er ist es ja selbst in Form der Amerika-Müdigkeit. Daher die große
Teilnahme für Rimbaud, für T. E. Lawrence u. a. Diese Tendenz der Verneinung
schafft spannende Beziehungen zu Kafka, Heidegger, Eliot, Orwell, Sartre.
Auch in Südamerika bedeuten also der Pessimismus und Nihilismus keine
Verleugnung der Zukunft, sondern der Vergangenheit, ganz wie es in der oben
diskutierten Rundfrage von Wort und Wahrheit zum Ausdruck gekommen
ist. In Uruguay hat die große Zeitschrift Nümero in einer Tripelausgabe die
uruguayischen Schriftsteller von 1900 gefeiert, unter denen vor allem José

Enrique Rodô die Abkehr von Nordamerika gefordert hat. In seiner Dichtung
Ariel ist Caliban ein Yankee. Doch ist sein Ideal einer südamerikanischen
Kultur noch nicht dem Gaucho und Indio zugewandt, sondern
regionalaristokratisch. Inzwischen hat aber die Schwächung Europas wieder zu einer
Stärkung des nordamerikanischen Einflusses geführt, den verschiedene
Zeitschriften teils fördern, teils fürchten. Es gibt eben einen gemeinsamen Nenner
zwischen Nord- und Südamerika, aber auch zwischen Südamerika und Europa.
Um diese beiden Probleme geht ein unablässiges Suchen und Ringen in den
südamerikanischen Zeitschriften vor sich, die eben dadurch an geistiger
Aktualität gewinnen und den Vergleich mit anderen Ländern wagen können.

575



Eine Georgesche Unter der Patenschaft von Carl August Klein, dessen Namen
Zeitschrift wir zwölf Jahre als Herausgeber der Blätter für die Kunst

gelesen haben; von Wilhelm Fraenger, der Bachofensche
Muttermysterien im Mittelalter entdeckte und durch ein großes Hieronymus-
Bosch-Werk bekannt geworden ist; von Lothar Helbing, dem Verfasser des
«Dritten Humanismus» und der «Reden um Mitternacht»: erscheinen in Amsterdam

in Subskription unter dem Titel Castrum Peregrini Hefte, die den im
eigenen oder fremden Land als Fremdlinge lebenden musischen Menschen
ein aus dem Geiste Georges geschaffenes geistiges Zentrinn geben wollen. Als
Herausgeber zeichnet J. E. Zeylmans van Emmichoven (Postbox 645, Amsterdam).

Die Hefte werden in Romulus-Schrift in Georges Schreibweise als
Manuskript gedruckt, werden auch Graphik veröffentlichen und jährlich an
400 Seiten umfassen. Die Subskription schließt am 31. Januar 1951. Für die
ersten Nummern sind u. a. vorgesehen: C. M. Hoorweg: «Stefan George in der
Dichtung Verweys» — Edith Landmann und Renate von Schehila: «Die Neu-
erweckung der Griechen durch Stefan George» — Wolfram von den Steinen:
«Friedrich Wolters» — Hans Fehr: «Das Recht in der Aeschyleischen Tragödie»
— Rudolf Pannwitz: «Gedichte» -— Kurt Singer: «Das Antlitz Piatons» (Zum
Plato-Buch Robert Boehringers) — Gedichte von Hans Böglin, Manuel Clauss-
ner, Gabriel van Emmichoven, Ingo Gelpke, Urs Oberlin usw. Richtungweisend
soll der Satz sein, mit dem einst Carl August Klein die erste Folge der
«Blätter» schloß: «Wir werden.. aller Jugend offenstehen, die nach dem
Schönen und Neuen sucht.»

Kurze Die von Karl Silex herausgegebenen Deutschen Kommentare
erChronik scheinen seit dem 1. Januar unter ihrem bisherigen Untertitel Das

Ganze Deutschland. Daß die russische Parole zugkräftig ist, durfte
nie bezweifelt werden. Unverständlich ist nur die Scheu der Westmächte, eine
Forderung, die sie alle ernsthaft nicht wollen, nicht ebenso laut wie die Russen
zu erheben. — Die Problematik des Parlamentarischen Regierungssystems
behandelt Friedrich Glum in der Neuen Rundschau (4), verkennt aber die Krise,
in der sich der Parlamentarismus an sich, als ungenügendes System
demokratischer Repräsentanz, befindet. — Das Hochland (2) veröffentlicht den
theologischen Aufsatz «Hodie» von Joseph Bernhart, der 1939 zum Verbot und
zur Einstampfung des Weihnachtsheftes führte. Die beanstandeten Stellen sind
kursiv wiedergegeben. Im gleichen Heft wird man von dem geistig
zuverlässigen Kritiker Curt Hohoff durch Neue erzählende Literatur Deutschlands
und Oesterreichs geführt. — Ernst Schönwiese ist es gelungen, das Silberboot
wieder auszufahren. Es erscheint als Heft 3 des 4. Jahrgangs. Der neue Jahrgang

ist durch die Zusammenarbeit mit dem Gurlitt-Verlag (Wien-Linz-
München) gesichert. Das Heft enthält u. a. Rückübersetzungen von Rilkes
französischen Gedichten in rilkende Verse von Frank Zwillinger. Unter den
interessanten Neuentdeckungen findet man den Griechen Kavafis, der den
Einfluß Georges erfuhr. — Hermann Keyserlings Begegnungen mit der Psychoanalyse

im Merkur (33) machen uns mit persönlichen Wendungen von Freud
und Jung bekannt. Der Aufsatz beweist aufs neue, daß Freud, weit entfernt,
«überwunden» zu sein, in einen neuen Rang durch ein neues Verständnis
gehoben werden kann. Vergleiche dazu Marx und Freud von Karl Jaspers im
Monat (26), eine verneinende Studie, die in einem Leserbrief (28) heftig
bestritten wurde. — Zum 80. Geburtstag von Enrica von Handel-Mazzetti
veröffentlicht Die Oesterreichische Furche (2) mehrere Beiträge.

Felix Stössinger

576


	Kleine Rundschau

