Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)
Heft: 9
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHATU

NEUERE KIERKEGAARD-LITERATUR

Soren Kierkegaard gehort zu den bedeutsamsten Gestalten, welche der
Protestantismus des 19.Jahrhunderts hervorgebracht hat. Jahrzehntelang
auch in seiner Heimat unverstanden, wurde er zunichst durch den Tobias-
Beck-Schiiler Béchtold einem kleinen Kreis in Deutschland vertraut und
riickte nach dem ersten Weltkrieg in zunehmendem Mafle in den Mittelpunkt
der religionsphilosophischen Diskussionen. Die Beschiftigung mit Kierkegaard
als blofle «Modestromung» zu disqualifizieren, ist ein oberflachliches Gerede
von Menschen, die nicht begriffen haben, um was es geht. Kierkegaards Pro-
bleme sind in theologischer und philosophischer Weise dermalien aktuell, daf
ihnen gar nicht ausgewichen werden kann. Nicht zufillig schwillt die Literatur
iiber den hintergriindigen Danen von Jahr zu Jahr mehr an, und auf einige
Neuerscheinungen auf diesem Gebiet soll im Nachfolgenden hingewiesen
werden.

Johannes Hohlenberg hat in Danemark unter dem Titel «Séren Kierkegaards»
ein Werk geschrieben, das in einem literarischen Wettbewerb den ersten
Preis erhielt. Th. W.Béatscher hat es in deutscher Sprache herausgegeben,
indem er es mit einer Anzahl Anmerkungen versah, die dem Leser eine Hilfe
bedeuten (Verlag Benno Schwabe & Co., Basel 1949). Hohlenberg hat sich die
schlichte Aufgabe gestellt, eine Biographie Kierkegaards zu schreiben. Diesem
Ziel ist er auf eine beinahe altviterische Weise zugesteuert. Er richtet nicht
auf eine neue Deutung die Hauptaufmerksamkeit und legt auch auf die kiinst-
lerische Form kein allzu groBes Gewicht. Vielmehr ist dem Verfasser die
Beibringung eines umfangreichen Materials bedeutsam, so dafl man denn aus
seinem Buche viele biographische Einzelheiten erfihrt. Dem Leser diirfte dies
zunichst wichtiger sein, als wenn er eine rein personliche Interpretation zu
horen bekdme. Wer von Kierkegaard nur den Namen kennt und einmal eine
nihere Anschauung von diesem in jeder Beziehung ungewohnlichen Mann
zu erhalten wiinscht, dem ist das Hohlenbergsche Werk unbedenklich als
geeignete Einfithrung zu empfehlen. Kierkegaard kann man nicht einfach, wie
einen anderen Schriftsteller, zu lesen beginnen, sondern es ist zu dessen richti-
gem Verstdndnis unbedingt noétig zu wissen, was das einzelne Werk in seinem
Leben zu bedeuten hat, und warum er dazu kam, dasselbe zu schreiben. Alle
Lebensereignisse Kierkegaards sind aus Hohlenbergs Biographie in wvoll-
stindiger Weise zu erfahren, dessen Forschungsmethode durchaus zuverlissig
ist. Das Buch ist aus einer sympathischen Ehrfurcht vor seinem grofiten Lands-
mann heraus geschrieben.

In den letzten Kapiteln verlifit Hohlenberg den biographischen Weg und
entwickelt einige Ideen Kierkegaards in systematischer Weise. Kierkegaards
Ausfithrungen iiber den Einzelnen hilt er fiir einen seiner wichtigsten Ge-
danken, den er dem Kollektivismus gegeniiberstellt, welcher wie ein Moloch
den heutigen Menschen zu verschlingen droht. Hohlenberg sieht nicht mehr
in der Wahl zwischen #sthetischer oder ethischer Lebenseinstellung das wahre
Entweder-Oder, vor das Kierkegaard den heutigen Menschen stellt, sondern
die Gegenwart hat sich zwischen dem Einzelnen oder dem Kollektivismus zu
entscheiden. «Entweder: Ein Leben als individuelle Personlichkeit, ein Mikro-
kosmos als Ebenbild des Géttlichen, fahig zu freiem, verantwortlichem Han-

564



deln, und deshalb, wie Kierkegaard es voraussagt, ein Leben der Anstrengung
und mancherlei Art Leiden und Gefahren; oder: ein Leben als unpersonliches,
unfreies Glied einer Kollektivitdt, ohne die Moglichkeit zu verstidndiger Er-
kenntnis und verantwortlichem Handeln, ein Lepen im Dienste unbekannter
Mé&chte, und als Kompensation fiir den Verlust der Freiheit hochstens ein
falscher, betriigerischer Traum von materiellem Wohlergehen in einem irdi-
schen Paradies, das nie Wirklichkeit werden wird.» Hohlenberg hat damit
nicht nur eine der zentralsten Ideen Kierkegaards in den Mittelpunkt geriickt,
sondern seinen SchluBausfithrungen auch eine nicht zu tibersehende Aktualitét
verliehen. Freilich geschieht die Herausarbeitung dieses Gegensatzes in zu
einseitiger Weise, indem Hohlenberg die Bedeutung des sozialen Problems
verkennt, das wesentlich die heutige Lage mitbedingt hat. Der Kollektivismus
kann nicht durch eine bloBle Riickkehr zum Individualismus des 19.Jahr-
hunderts iiberwunden werden. Zu seiner wirklichen Beseitigung bedarf es der
Verwirklichung der wahren Gemeinschaft, in welche die freie Personlichkeit
sich als ein Glied in dienender Weise einfiigt.

Von einer ganz andern Seite nihert sich der Freiburger Literatur-Historiker
Walther Rehm in seinem Buch «Kierkegaard und der Verfiihrers> dem Problem
(Verlag Hermann Rinn, Miinchen 1949). Rehms Biicher bediirfen auch in der
Schweiz keiner Empfehlung mehr, gehort doch ihr Verfasser zu den fithrenden
Ménnern, die Deutschland gegenwartig auf germanistischem Gebiet besitzt.
Seine Monographie iiber «Das Todesproblem in der deutschen Dichtung», sein
prachtvolles Buch iiber «Griechentum und Goethezeit», seine Publikation tiber
«Experimentum medietatis» und nicht zuletzt sein allerneuestes Werk «Or-
pheus, der Dichter und die Toten» gehoren zu den wesentlichsten Erscheinun-
gen, die es auf geisteswissenschaftlichem Gebiet {iberhaupt gibt. Auch sein
vielleicht zu umfangreiches Buch iiber Kierkegaard ist aus einer scuverdnen
Kenntnis des Stoffes heraus geschrieben, an der kein Wortchen auszusetzen
ist. Mit seiner Griindlichkeit setzt Rehm die besten Traditionen deutscher
Wissenschaft fort.

Nach Rehm lebt Kierkegaards Werk zunidchst von dem ihn innerlich be-
dringenden Kampf gegen die Romantik. Kierkegaard hat tatsdchlich seine
Laufbahn als ein literarisch &sthetischer Mensch begonnen, der sich in der
Welt der «interessanten Genialitdt> bewegte. Der Déne ist eine Gestalt, die
sich vom Boésen, vom Diabolischen und Verfiihrerischen stark angezogen
fiihlte. In seiner iiberaus scharfsinnigen Interpretation geht Rehm von der
Tagebucheintragung Kierkegaards aus: «Und ich wéire vielleicht ein Verfiihrer
geworden» und meint dazu: <Der Verfiihrer — das ist der siindliche, ver-
fithrerische Gedanke Kierkegaards, das ist seine geheime Wunschmoglichkeit.»
Dall Kierkegaard diese Frage enorm stark bewegte, bestdtigt ein fliichtiger
Blick in sein Erstlingswerk «Entweder — Oder». Die Kategorie des Inter-
essanten hat ihn gefesselt, und er hatte in seinen jiingeren Jahren das Be-
diirfnis, immer neu, zeitgemiB, interessant und pikant zu sein. Es ist nun
einmal nicht zu leugnen: Kierkegaard hat eine Zeitlang eine Kaffeehaus-
Existenz gefiihrt, an der so viele Talente zugrunde gegangen sind. Sein Antlitz
schaut zum Aesthetischen hiniiber, und diese Tatsache zu verschweigen, hiefle
diese Gestalt verfilschen. Es war notwendig, daB ein Forscher vom Range
Walther Rehms das Problem der Aesthetisierung des Religiosen mit dieser
Eindringlichkeit bei Kierkegaard herausgearbeitet hat und dabei die innere
Freiheit besaB, vor dem Ergebnis in keiner Weise zu erschrecken. Den Ver-
fithrer-Gedanke bewertet Rehm nicht nur negativ. Setzt er doch seinem auf
zehnjihrigen Studien aufgebauten Buch das Motto des spiritualistischen

565



Kirchenhistorikers Gottfried Arnold voraus: «Als die Verfithrer und doch
wahrhaftig!»

Man konnte gegen Rehms Darstellung den Einwand erheben, dafl er die
dsthetische Seite bei Kierkegaard ebenso iiberschitze, wie er die christliche
unterschitze. Kierkegaard war nicht eine Lessing &dhnliche Gestalt, dessen
scharfer Verstand das Religiose in sich bestindig zu zersetzen drohte. Seine
religiosen «Reden» legen deutlich dar, wie das Christliche von Jahr zu Jahr
eine groflere Macht iiber ihn gewann. Gewifl hat Kierkegaards Christentum
nicht die Mitte gefunden, hat sich dasselbe doch zu stark von der Schopfung
Gottes und der Geschichte abgelost, aber diese Wahrnehmungen 16schen nicht
die religiose Flamme aus, welche in diesem Menschen brannte und zuletzt
alles verzehrte. Trotz seiner pathologischen Veranlagung ist Kierkegaard vor
allem als eine christliche Gestalt zu verstehen. Es ist unrichtig, wenn gegen
Rehms Darstellung gesagt wird, er fasse Kierkegaard, wie dessen Zeitgenossen,
vorwiegend als &sthetischen Schriftsteller auf, was der Verfasser der «Ein-
iibung ins Christentum» als drgerliches Millverstdndnis betrachtet hat. Keines-
wegs fallt Rehm auf diese Position zuriick. Sagt er doch gleich im Vorwort
mit aller Deutlichkeit, dafl nur ein bestimmter Sektor aus Kierkegaards in-
nerem Reich beleuchtet wird. Aber dieser bedeutsame Sektor wurde in der
Beschiftigung mit Kierkegaard in den letzten Jahren hartnickig iibersehen,
weil der Diane entweder auf den Katholizismus oder die dialektische Theo-
logie ausgerichtet wurde, was als eine fremde Beschlagnahmung abzulehnen
ist. Bei Rehm hat man wieder den Eindruck, dall er sich Kierkegaard um
seiner selbst willen zuwandte, und keinen zum voraus feststehenden Zweck
damit verfolgt. Sein Buch enthilt nur ein Teilausschnitt vom Bild Kierke-
gaards, dem aber eine nicht zu unterschitzende Bedeutung zukommt, und
der unbedingt der theologischen Kierkegaard-Literatur gegeniibergestellt
werden mufl. Rehms Werk ist ein Markstein in der Kierkegaard-Forschung,
auf das fortan immer wieder zuriickzukommen sein wird.

Als drittes Werk ist in diesem Zusammenhang Leo Schestows «Kierkegaard
und die Existenzphilosophie» zu nennen (Verlag Schmitt-Dengler, Graz, 1949).
Der vor einigen Jahren verstorbene Schestow gehorte zu dem Kreis der in
Paris lebenden russischen Philosophen, welche sich ausschliefllich mit reli-
giosen Problemen beschiftigten. Schestow hat eine Anzahl Werke verdffentlicht,
die man nur mit Erregung lesen kann, weil ihr Verfasser die Philosophie
nicht wie ein akademisches Lehrfach auffalite, sondern «als ein Wagnis auf
Leben und Tod», wie Berdiajew in seinem Nachruf auf seinen Freund sagte.
Er war ein antithetischer Denker, der die Probleme manchmal auch iiber-
spitzte, und der im Grunde von einer Frage aufgewiihlt war — Gegensatz
zwischen biblischer Offenbarung und griechischer Philosophie — die er in
immer neuen Variationen umkreiste.

Erst in seinen letzten Lebensjahren ist Schestow auf Kierkegaard gestoBen,
der ihm frither nur dem Namen nach bekannt war. Er fiihlte sich von den
Ausfithrungen des nordischen Denkers alsogleich unwiderstehlich angezogen,
fand er doch in dessen Werken eine hochst willkommene Bestitigung seiner
Grundthese, daB es «zwischen Athen und Jerusalem keinen Frieden gibt und
geben darf>. Keineswegs hat mit dieser Auffassung Schestow den Verfasser
von <Furcht und Zittern» vergewaltigt und dessen Wasser einfach auf seine
Miihle geleitet. Selbstverstandlich hat Schestow, wie das beinahe jeder Mensch
tut, aus Kierkegaard das herausgelesen, was ihm besonders entgegenkam. Aber
der Russe war eine dem Dinen verwandte Natur, und man liest denn auch
sein Buch mit der gleichen Atemlosigkeit, wie Kierkegaard selbst.

566



Schestow nimmt seinen Ausgangspunkt von einer wenig beachteten Bemer-
kung Kierkegaards: «Das Grofle an Hiob ist darum auch nicht, dal} er sagte:
,Der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name des Herrn sei ge-
lobt!, was er ja zuerst gesagt und spéter nicht wiederholte, sondern die Bedeu-
tung Hiobs liegt darin, dafl von ihm die Grenzstreitigkeiten zum Glauben
hin durchgekdmpft wurden.» Diese Ausfithrungen haben es Schestow angetan,
weil es seine Probleme waren. Die griechischen Philosophen glaubten, das
Dasein mit der Vernunft meistern zu koénnen, wahrend nach Hiob-Kierke-
gaard-Schestow der Glaube wider den Verstand ist, da er da beginnt, wo das
Denken aufhért. Nach Schestow «iibertrieb Kierkegaard nicht im geringsten,
als er sagte, auf die Vernunft zu verzichten, sei grofites Martyrertum. Ich
mochte nur hinzufiigen, dal aus eigenem Antrieb, freiwillig, wohl kaum jemals
auch nur ein einziger Mensch dieses Mértyrertum auf sich genommen hats».
Durch diese Bemerkung wurde Kierkegaard zum Begriinder der Existenz-
philosophie, die jedoch von dem System unterschieden werden muf}, das heute
unter diesem Namen bekannt ist. Kierkegaards Existenzphilosophie will den
Erkenntnisprozell nicht objektivieren und nicht vom Subjekt ablosen, sondern
sie gesteht sich die Schrecken des Daseins ein, welches die Verzweiflung ein-
schliefit. «<Fir die Existenzphilosophie aber besteht der grofite Fehler unseres
Denkens darin, dall es die Fahigkeit eingebiifit hat, ,anzurufen, — denn auf
diese Weise hat es jene Dimensionen verloren, die es allein zu Wahrheit hin-
fiihren kann.»

Mit seinem Buch hat Schestow Kierkegaard auf eine hochst eigenartige
Weise als die Stimme eines Rufenden in der Wiiste in die Gegenwart hinein
erklingen lassen. Wenn auch in ihm nicht die ganze Fille von Kierkegaard
eingefangen ist, so gehort dieses etwas monotone Buch doch zu den wenigen
Veroffentlichungen iiber Kierkegaard, die vor dessen Richterstuhl hitten
bestehen konnen. Walter Nigg

EIN FRANZOSISCHES HOLDERLIN-BUCH

Holderlins Ruhm ist, mit demjenigen der schulgerechten Klassiker ver-
glichen, recht jung. Die satt-biirgerliche Aera, die weite Strecken des 19. Jahr-
hunderts kennzeichnet, konnte diesem Dichter nicht gewogen sein, weil er aus
einer metaphysischen, wir mochten sagen, aus einer absoluten Ergriffenheit
gedichtet hat. Und diese muflte befremden.

So finden wir in &alteren Literaturgeschichten Holderlin fast nur als ein
Lokalereignis der schwabischen Poesie verzeichnet. Man verglich seine Melan-
cholie etwa mit derjenigen Lenaus und hielt den Dichter fiir einen seltsamen
Ableger der weltschmerzlichen Romantik. Man kannte und erwéhnte das
«Schicksalslied» aus dem «Hyperions, allenfalls diesen selbst. Diese Auffassung
ist noch nicht so tot, wie man meinen sollte.

Es ist von hier ein weiter Weg bis zum eigentlichen Holderlin. Hellingrath
hat wiahrend des Ersten Weltkrieges die erste historisch-kritische Ausgabe
geschaffen oder zum mindesten begonnen, und seither wurde Holderlin mehr'
und mehr als ein Ereignis der Weltliteratur erkannt. Es existiert heute schon
eine sehr umfingliche Literatur iiber ihn. Die Kunde von ihm dringt langsam,
aber stetig iiber die Grenzen der deutschen Sprache hinaus.

Davon zeugt auch das vorliegende, fast vierhundertseitige Buch von Ernest
Tonnelat, das in der Reihe «Bibliothéque des langues modernes> bei Marcel
Didier, Paris 1950, erschienen ist. Es trdgt den Titel L’ceuvre poétique et la

567



pensée religieuse de Hélderlin. Der Autor diirfte mit diesem Werk die erste
Gesamtdarstellung Holderlins in franzosischer Sprache geschaffen haben.

Seiner breiten Anlage wegen mufl sich das Buch die ausgedehnte Einzel-
interpretation von Strophen und Versen versagen. Was es dabei vielleicht an
«Tiefe» verliert, macht es durch die Sorgfalt und Umsicht seiner Durchfithrung
wett. Und man mull sagen, dafl dem Dichter damit, zumal im Ausland der
deutschen Sprache, der groflere Dienst geleistet ist.

Das Buch Tonnelats weist alle Vorziige einer exakt-wissenschaftlichen
Arbeit auf: immer wird das Ganze im Auge behalten, und wachsam und
niichtern werden die einzelnen Werke sondiert. Es ist zweifellos eine kiihlere
Darstellung als manches deutsche Holderlin-Buch. Der Autor blickt nicht mit
schwerem Augenaufschlag zu seinem Dichter auf. Er fiihlt sich nicht als Ein-
geweihter in esoterischem Kreise. Alle Phinomene sind aus klarer Distanz
gesehen. Und dennoch bezeugt er Holderlin eine tief empfundene Sympathie:
«...sa tentative attestait tant de noblesse d’dme qu’aucun de ses lecteurs ne
voudra jamais lui refuser admiration et sympathie» (368).

Wer glaubte, dafl man dem Dichter auf diese diskrete, objektive Art nicht
dienen konne, sihe sich durch das Buch widerlegt. Auf weite Strecken setzt
es sich aus sorgfaltig erwogenen Nachbeschreibungen holderlinischer Texte
zusammen. Damit wird der franzodsische Leser erstmals in diese fremde Welt
hineingefiihrt. Es ist ja schon viel gewonnen, wenn man sich nur einmal ver-
gewissert, was der Dichter sagt. Mit diesen Nachbeschreibungen ist ein un-
auffilliger, aber zuverlassiger Dienst geleistet, an welchem nur derjenige
Anstoll nimmt, der glaubt, der Interpret miisse den Dichter zum vornherein
an Tiefsinn erreichen, wenn nicht iberbieten. Die ausgezeichnet klare Sprache
verstirkt den gunstigen Eindruck. Wer dieses Buch griindlich liest, wird
Holderlin kennen, zum mindesten von einem beachtlichen Standpunkt aus.

Der Standpunkt Tonnelats ist ein historisch-psychologischer. Die Werke von
den Jugendhymnen bis zu den spaten Hymnen (die Reihenfolge der Behand-
lung leuchtet nicht immer ein) kommen als Entwicklung sowohl als auch als
Einheit in Sicht. Tonnelat zeichnet die Beziehungen zum zeitgenossischen
Idealismus nach (Kant, Fichte, Hegel), er erkennt den Einflul der Franzo-
sischen Revolution, der Kriege und Friedensschliisse; er zeigt, wie sich der
Dichter an Vorbildern gebildet hat (Klopstock, Schiller) und dergleichen
mehr. So verzichtet er mit Recht darauf, Holderlin zum vornherein als etwas
Einzig-Unerklarliches hinzustellen. Auch so bleibt des Unerklarlichen ja genug.

Weniger vermag der psychologische Gesichtspunkt zu erbauen. Zwar méch-
ten wir auch hier manches Positive nicht verkennen. Was an Hélderlin «sterb-
lich» ist: der Ehrgeiz, sich im Vaterland einen Namen zu machen und damit
zusammenhingend das leere Pathos seiner dichterischen Anfénge; die hypo-
chondrische Neigung, sich iiberall verletzt, miachtet, hintangestellt zu fiithlen;
die mangelnde Tatkraft und voreilige Resignation: dies alles ist trefflich dar-
gestellt. Fast tiberbetont erscheint uns Holderlins christliche Erziehung und
sein ungliickliches Verhiltnis zur lutherischen Kirche. Die «résurgences chré-
tiennes» in den Spatwerken lassen sich nur zum kleineren Teil als verdrangte
Jugenderinnerungen deuten. Hélderlin ist mit Christus durch seine ungeheure
Liebesinnigkeit verwandt, gleichsam urverwandt jenseits aller psychologischen
«Erlebnisse». Die Methode Tonnelats bringt es mit sich, dafl alles menschlich
Schiefe und Unwahrscheinliche, etwa Hyperions nicht enden wollende Ent-
ziickungen und Depressionen, in scharferem Licht erscheinen: «Sa renonciation
brusque et totale a toute action utile ressemble au dépit d'un enfant qui aban-
donne un jeu parce qu’il a perdu une partie» (176).

568



Unstimmigkeiten. im Motivieren nachzuweisen wird Tonnelat nicht miide.
Und da zeigt besonders auch «<Empedokles» manche Blof3e. Der Dichter scheint
einfach aullerstande, zu einer zwingenden Handlung, zu einer dramatischen
Technik zu gelangen. Wie hétte er je im Stile Schillers eine Intrige schildern
konnen? Die Zwecke des alltdglichen Menschenlebens sind ihm fremd. «Il était
dénué de tout esprit pratique» (344),

Dennoch haben wir das Gefiihl, dal} bei dieser Betrachtungsweise gerade
«Empedokles» zu schlecht wegkommt. Das Wesentliche ist doch damit gar
nicht getroffen. Denn es handelt sich hier nicht um ein psychologisches Drama
(«drame psychologiques, 353). Der Autor weil} ja selber sehr gut, dafl Holderlin
wesentlich in der Ergriffenheit des Gottlichen lebt. Und das ist eben das ganz
Andere, vor welchem die Wahrscheinlichkeit des menschlichen Handelns da-
hinfillt. Wohl ist «Empedokles» nicht bithnengerecht. Aber nicht zum min-
desten darum, weil wir uns eben an eine psychologische Bithne gewohnt sind,
und das ist an und fir sich nicht so selbstverstindlich als es scheinen mochte.
Was Holderlin aber in Wahrheit zeigen wollte: das Opfer des «Mittlers», die
Vernichtung des Menschlichen vor Gott — das hat er hinreichend dargestellt.

Holderlins Hauptwerke nun, die groflen Hymnen und Elegien, bewegen sich
noch reiner in den Rdaumen einer ergriffenen, zuweilen ekstatischen Prophetie
und bieten deshalb der psychologischen Kritik keine Handhabe mehr. Tonnelat
legt sie denn auch in angemessener Weise aus und priift vor allem ihre philo-
sophische und religiose Wesenheit. Das Ausgelegte erscheint in der klaren
Uebersicht, die dem Interpreten eigen ist. Nur bedauert er ofters das Dunkle,
Verschlossene dieser Verse, und es dinkt ihn iiberhaupt, dafl des Dichters
mithsames Feilen oft mehr verdorben als geniitzt habe. Gerade von den grofiten
Gesangen braucht er Ausdriicke wie «...une masse un peu confuse...» (278)
oder «...cet ensemble un peu flottant d’idées qu’on ose a peine appeler sa
doctrine . ..» (296). :

Wiare denn mit einer Doktrin etwas geholfen? Wir miissen freilich zugeben,
dafl sich Holderlin auch heute noch bei weiten Leserkreisen durch seine
«Dunkelheit> schadet. Er ist kein eigentlich populdrer Dichter. Nun wollen
wir dem Orakelhaften nicht das Wort reden, aber wir fragen doch: ist logische
Verstandlichkeit unumginglich? Wo bleibt sie in der Romantik? Wo bleibt
sie zuweilen im Faust II? Wesentlich erscheint uns einzig, dafl der Dichter
sein Gesagtes in der Kraft eines Geheimnisses zusammenhalt.

Tonnelat liebt Holderlin wohl weniger um seiner «Weltanschauung»> willen
— seine Konzeption der europidischen Geschichte war ein tragisches Ver-
kennen —, sondern wegen der prachtigen Sprache. Er anerkennt zwar das
Einmalige, Unverwechselbare, das sich auch in des Dichters Gedankenbau
kundtut: «Il avait non seulement acquis une originalité et une maitrise de la
forme qui I’égalaient aux plus grands poétes de son temps, mais il avait peu
3 peu élaboré un ensemble d’idées vraiment personnelles, qui ont été, il est
vrai, soit méconnues, soit méme ignorées de ses contemporains, mais qui
valent a ses poémes aujourd’hui, auprés de beaucoup de trés bons esprits, une
estime supérieure a celle qu'on accorde par exemple aux poésies philosophiques
de Schiller. Alors que ces derniéres n’ont plus guére qu'un intérét historique,
certaines odes ou élégies de Holderlin gardent encore pour beaucoup de nos
contemporains un vivant pouvoir d’émotion» (363).

Leider ist-es wohl in einer Fremdsprache nicht moglich, das Innerste des
Dichters, seinen Rhythmus, darzustellen. So bleibt es denn in diesem Buche
bei wenigen Andeutungen dariiber. Holderlins personlicher Rhythmus hebt in
den Frankfurter Oden an, weitet sich wie ein Strom zu den breiten Elegien

569



um 1800 und erlangt schliefllich in den Hymnen eine reillende, kataraktenhaft
bestiirzende Machtigkeit. Nach 1800 ist Holderlin ganz ungemein gewachsen
an rhythmischer Kraft, und mit dem Rhythmus wachsen und verdichten sich
auch seine Gotter und werden zu Gewalten, die jenseits aller religiosen
Systeme grofl und wahrhaft sind. Arthur Hiny

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Furcht, Hoffnung, In diesen drei Worten ist zusammengefaf3t, was den heu-
Pliane tigen Menschen Todesahnung und Lebensglauben gibt.

Bezieht sich aber der moderne Pessimismus auf die Gegen-
wart oder auf die Vergangenheit, und wenn er riickwirts gewandt ist, 1883t
er uns dann nicht alle Hoffnungen auf die Moglichkeiten des Neuen? Erfreu-
lich optimistisch ist die Rundfrage von Wort und Wahrheit (1) beantwortet
worden. Die Redaktion der Wiener Zeitschrift, in der Oesterreich ein euro-
pdisches Organ besitzt, erhielt Erklirungen sehr gegensitzlicher Personlich-
keiten, die dennoch gewisse Uebereinstimmungen unabhingig voneinander
ausgesprochen haben. Statt ihre Antworten stiickweise wiederzugeben, wollen
wir das liberraschend Gemeinsame zusammenfassen. Man ist dann dem Posi-
tiven ndher und gewinnt einen neuen Ausgangspunkt.

Einen modernen naturwissenschaftlich-denkerischen Realismus betonen
Rudolf Kassner und Pascual Jordan. Fiir Kassner ist die Periode des «Als-Obsy,
die er entsetzlich nennt, ebenso bestimmt abgeschlossen wie diese amerika-
nische «Philosophie fiir Kolonien» der Pragmatismus. Er kam aus einer Kolo-
nialgesinnung. Da Amerika aber keine Kolonie mehr ist (ohne bereits seine
Kolonialideologie iiberwunden zu haben), sind wir keine Pragmatisten mehr;
Kolonisatoren konnen wir nicht mehr sein. Die Zeitgeschichte stellt an uns
die Forderung, die Dinge zu sehen, wie sie sind. Matthew Arnold hat vor
einem Jahrhundert die Formel des «Laissez-aller» bloBgestellt und den Men-
schen aufgefordert, zu sehen, zu wachen. Es ist also ein neuer empirischer
Wirklichkeitssinn, vor den die Geschichte den Menschen stellt, «vor dem
Aeullersten, davor wir stehens».

Noch entschiedener beantwortet Pascual Jordan, der zur zweiten nachklassi-
schen Generation deutscher Physiker gehort, die Gegenwartsprobleme aus
naturwissenschaftlicher Erfahrung. Die moderne Physik wendet sich soweit
als menschenmoglich von Erfahrungen und apriorischen Postulaten ab, und
hin zur «entschlossenen Anerkennung der Erfaehrung als entscheidender Quelle
unserer Wirklichkeitserkenntnis». Wir haben ung von dem alten Naturbild
mit seinem Kausalitatsprinzip, der euklidischen Geometrie und anderen Denk-
notwendigkeiten entfernt, suchen das Neue mit den Methoden eines ent-
schlossenen Empirismus und stehen nun in dem noch unbewufiten Dilemma,
die gleichen Methoden unter Verzicht auf alle apriorischen Beurteilungen auf
die gesellschaftliche Wirklichkeit anzuwenden. Was heute ziemlich allgemein
als Nihilismus angesehen wird, enthélt eine sehr aufrichtige Absage der jung
denkenden Generationen an die Gegenwart, die das Vergangene kiinstlich auf-
rechterhilt, und an die Ideologien aller Richtungen, die empirisch versagt
haben. Man diskutiert nicht mehr das ideologische Programm der verschie-
denen Systeme, sondern fragt, wie sie sich empirisch dem erlebenden und
beobachtenden Menschen darstellen.

Dieses neue kritische Verhiltnis der regsten geistigen Menschen zu den
Ereignissen der Gegenwart zeigt dem Naturforscher Pascual Jordan «eine ganz

570



positive und eine ungeheure starke und zukunftstrichtige Entwicklung, die
sich hinter der Kulisse der Triimmerfelder vollzieht». Prognosen zu stellen
lehnt der Naturforscher ab, sie sind nicht mit dem programmatischen Verzicht
auf <apriorische» Bindungen vereinbar, am wenigsten mit der Preisgabe der
Kausalitdtsfrage, mit der die materialistische Philosophie ihre zentrale These
verliert.

Auch Evelyn Waugh gibt dem herrschenden Pessimismus eine konstruktive
Deutung. Es ist Zeit, ihn als Erkenntnisform eines Sachverhalts zu verstehen.
Aber gerade zu diesem Urteil gehort, erginzend, die Warnung vor dem Kau-
salititswahn, die man auch in der Antwort von Clemens Miinster findet. Die
naturwissenschaftliche Erfahrung, daf} es keine unbedingte Kausalitdt gibt,
muf} auch das politische Denken mit neuen Vorstellungen umgestalten. Dazu
gehort die Ueberzeugung, dafl wir vor Aufgaben gestellt sind, von deren Er-
fiillung so gut wie alles abhangt. Die Idee der Freiheit hat nicht mehr den-
selben Zauber wie in Zeiten, die sie zun&chst ideologisch antizipierten. Ideo-
logien stehen schlecht im Kurs, sie werden allgemein skeptisch angesehen.
Dagegen ist Europa ein konkretes Programm, das Denis de Rougemont mit
alter Verve wiederholt und begriindet. Er fordert die Foderation nicht als ein,
sondern als das einzige Heilmittel «unseres von aullen her bedrohten Konti-
nents». Man kann den heutigen Zustand nicht richtiger kennzeichnen als mit
dem Satz des welschen Foderalisten: «Europa ist sowohl der schlimmste Krank-
heitsherd des Jahrhunderts als auch die Stelle des Planeten, wo die Aus-
sichten, ein Heilmittel zu finden, am groBiten sind. (Die Schutzimpfung beniitzt
das Gift der Bakterien.)»

Als Fortschritt mochte ich es bezeichnen, dal de Rougemont ausdriicklich
vom bedrohten «Kontinent» spricht. Sollte das bedeuten, daBl nun auch
de Rougemont, wie andere Europapolitiker, schwer, zogernd, aber schlieBlich
doch zur Europakonzeption der Kontinentalpolitik gefunden hat und die er-
miidenden, sinnlosen Hoffnungen aufgibt, man konne England vielleicht doch
dazu bestimmen, sich mit dem Kontinent 6konomisch zu foderieren? Das
hieBBe neuen gefdhrlichen Spekulationen nachjagen, kostbare Zeit vergeuden,
also das, was wir aufgebraucht haben. Jede Politik der Illusionen, die sich
doch eines Tags von selbst erledigen, hinterldBt eine Woge der Hoffnungs-
losigkeit, wie sie Matthew Halton in seinem BBC-Vortrag Is Europe Defeatist?
auf Reisen in Europa erlebt und mit deprimierenden Beispielen im Listener
(1037) dargestellt hat.

Wenn es im Laufe des Jahres doch zur Grofien Konferenz kommt, wollen
Frankreich und England ein umfassendes Programm vorlegen, mit dem sie
die offentliche Meinung der Welt im voraus zu gewinnen hoffen, und das in
einem Editorial der United Nations World (12) skizziert wird. Der erste Teil
der Konferenz soll folgende Fragen behandeln: Oesterreich, Deutschland,
Japan, Korea, Indochina, China, Malaya, Burma. Der zweite Teil der Kon-
ferenz soll sechs bis zwdlf Monate spiiter stattfinden, wenn das Programm der
ersten Hilfte erfiillt ist. Dann will man an die Fragen der Abriistung, Atom-
kontrolle, dkonomischen Zusammenarbeit herangehen. Eine Zuriickweisung
des russischen Konferenzvorschlags kam nicht in Frage, weil die offentliche
Meinung der westeuropiischen Linder und Englands die Aussprache wiinscht.
Die Regierungen der Satellitenstaaten hiitten die angebliche Aggressionstendenz
des Westens beweisen und sich vor ihren Vélkern rechtfertigen kdnnen, wenn
nicht der Westen jede noch so diinne Chance einer Entspannung wahrge-
nommen hitte. Als Haupttriger der Verstindigungspolitik wird Vincent Auriol
bezeichnet, der iiber jeden Verdacht einer Zuneigung zum Bolschewismus

571



erhaben ist, aber das Vertrauen breiter Massen in allen Parteien geniel3t.
Man darf auch vermuten, dafl im letzten Juli der Wunsch der franzosischen
Sozialdemokratie, eine Konferenz zustande zu bringen, auf den Einflull Auriols
zuriickzufiihren war.

Der Widerstand der franzosischen Regierung gegen die deutsche Aufriistung
sei aber nicht an die Person von Jules Moch gebunden. Die franzdsische Auf-
fassung ist realistisch und von bester europdischer Gesinnung: Erst eine Koa-
lition der europidischen Wirtschaftskrifte, dann eine Koalition der européischen
bewaffneten Krifte. Das schliet nicht aus, da3 die westdeutsche Aufriistung
ein Handelsobjekt der Viererkonferenz werden konnte.

Im gleichen Heft berichtet Leo Lania, nach vier Monaten Westdeutschland,
iiber die Komplikationen, die die Aufriistungsfrage heraufbeschworen hat.
Wollen die Deutschen Kanonen? Werden sie sie zum Schutze des Westens
gebrauchen? Das Schlimmste wire eine deutsche Berufsarmee, die sich sehr
bald an RuBland verkaufen diirfte. Dagegen ist die deutsche Jugend wirklich
pazifistisch gesinnt, sie wirde eine Armee bilden, die, wie der Westen, den
Krieg nicht als einziges, sondern als letztes Instrument der Politik akzeptiert.

The Nation feiert ihren 85. Jahrgang mit einem hundertseitigen Sonderheft
Peace with Russia?, das mit einer Botschaft Trumans eingeleitet wird. Wer
sich iiber die Hauptstromungen der Welt in dieser Frage unterrichten will,
findet hier Wesentliches beisammen. Die bekanntesten Spezialisten der Ost-
und Auflenpolitik sind mit knappen und guten Beitrdgen vertreten. Benutzen
wir den Anlal}, der Leiterin dieser liberalen Wochenzeitschrift, Freda Kirchwey,
fiir ihre bisherige Arbeit zu danken und fiir die kommende Gliick zu wiinschen.
So mancher Mann konnte sich den Mut dieser Frau zum Beispiel nehmen.

Christentum Die asiatische Revolution stellt auch die missionierenden Kirchen
in Asien vor Aufgaben und Entscheidungen, die nur noch wenig mit den

Hoffnungen des Beginns gemeinsam haben. Von den 1600 Mil-
lionen, die diesen Weltteil bewohnen, sind knapp 30 Millionen Christen. Eine
respektable Zahl, die aber zerschmilzt, wenn man das ungeheure Gebiet an-
sieht, auf dem sie sich verkriimelt. Die Christen Asiens sind eine Minoritat
geworden, in Gefahr, ignoriert oder verfolgt zu werden, schreibt Rew. Cecil
Northeott in einem Artikel Christian Prospects in East Asia in The Fortinightly
(1009). Der Leser erhilt eine instruktive Darstellung von einer Seite aus, die
das Ganze besser iiberblickt als irgendeine andere europiische Gemeinschaft
in Asien. Christliche Fiihrer Ostasiens hatten auf einer Konferenz in Bangkok
1949 Gelegenheit, Erfahrungen auszutauschen, die jeder Tag des Jahres 1950
neu bestitigt hat. Die christlichen Gemeinden befinden sich in einer Lage
dhnlich der, aus der die Briefe des Apostels Paulus entstanden sind. Ein Ozean
von Kriften und Stromungen wettert um die kleinen Menscheninseln, die auf
diese Entwicklung nicht vorbereitet waren. Von einem ernsthaften Abbruch,
den die Mission den groBen asiatischen Religionsgemeinschaften zugefiigt hat-
ten, kann keine Rede sein. In Zukunft ist aber ein noch geringerer Einflull der
Mission auf die asiatischen Volker zu erwarten. Der Nationalismus belebt auch
die alten Religionen, und die Jugend wendet sich ihnen mit spontanem Inter-
esse zu. In Indien und Pakistan ist religiose Toleranz verfassungsmaflig garan-
tiert, Christen befinden sich in hohen Staatsstellungen. Die sozialen Dienste
der christlichen Organisationen genieflen einen tiefen Respekt bei der Beval-
kerung. In China steht dagegen der Mission eine schwere Zeit bevor. Die
Regierung verfolgt sie nicht, aber die Propaganda gegen Imperialismus, Ab-
hingigkeit vom Ausland, Dollarpolitik, unchinesische Einfliisse hat eine neue

572



Stellung des Volkes zum Christentum zur Folge. Die chinesisch-christlichen
Kirchen nehmen in groBen Kundgebungen, gezwungen oder nicht, Partei
fiir die Befreiung des Volkes vom Groligrundbesitz und erkldren ihre Lehren
flir unvereinbar mit Imperialismus, Feudalismus oder birokratischem Kapi-
talismus. Man muf} aber damit rechnen, daB} die neuen nationalen und sozialen
Gemeinschaften Mitglieder, die nicht Buddhisten, Mohammedaner, Hindus sind,
diskriminieren werden. Auch ohne antichristliche Propaganda werden die
revolutiondren Tatsachen zu einer neuen schwierigen Stellung der christlichen
Gemeinden filihren, y

In Indien und Japan sind die christlichen Kirchen aber noch in der Lage, ein
Evangelium zu predigen, das nicht blofl negativ-antikommunistisch ist, son-
dern ein eigenes Wort gegen GrofBigrundbesitz, Armut, Elend und Ausbeutung
zu sagen hat. Die Umformung der gegenwirtigen Verhéltnisse in diesen Lén-
dern gehort zum Auftrag der Kirchen. Sie mufl den Abgrund zwischen Land
und Stadt, Vergangenheit und Zukunft iiberbriicken, sie mul} eine revo-
lutiondre Stellung einnehmen und durch ihr personliches Leben ein Beispiel
geben. Solche Mahnungen in einer englischen konservativen Zeitschrift sind
wahrlich ein Zeichen der Zeit. Es ist eine Lebensfrage fiir das Christentum,
nicht blof in Asien, die geschichtlichen Notwendigkeiten zu erfiillen, bevor
sie das Chaos zeugen. Unter dem Druck der Verhéltnisse ist eine Einigung
unter den verschiedenen Kirchen zustande gekommen, und ein angesehener
Fiihrer der indischen Christenheit, Dr. Rajah Manikam aus Nagpur, wurde zum
wandernden Botschafter und Mittler des Weltkonzils der Kirchen ernannt,
um zwischen den asiatischen Gemeinden eine wirkliche Gemeinschaft téitiger,
christlicher revolutionérer Politik ins Leben zu rufen.

Umstrittener Bevor noch Hemingways dreizehntes Buch Across the River
Hemingway and Into the Trees als Autorenleistung nur von je drei von

zwolf Kritiken gelobt und von einem groBlen Teil der angel-
sichsischen Presse als kridnkendes Pamphlet auf Monty, Patton, Eisenhower
zuriickgewiesen wurde, erteilte die New York Times Book Review einem
Hemingway-Kenner, John O’Hara, den Auftrag, das Buch zu besprechen. Die
Kritik erhielt in den Spalten der Leserbriefe nicht weniger als 18 Antworten,
und eine davon, vom Vorsteher der Sektion fir Journalismus an der New
Yorker Universitat, dankte der NYTBR fiir die Loyalitat, eine bestellte Kritik
unverandert aufgenommen zu haben, in der der Rezensent geschmacklos genug
war, Hemingway den groflten Autor seit Shakespeares Tod zu nennen. Aber
Amerika, du hast es schlechter als unser Kontinent, das alte — es mufite in
den Spalten dieser Biicherbeilage auch noch das Portrit des Barbaren ansehn,
der diesen Vergleich von sich gegeben hatte, und iibrigens fast wie er aus-
sieht. Times und Times sind eben doch nicht dasselbe, und wenn auch die
New York Times Book Review ein hervorragendes Literaturmagazin ist, reicht
es doch nicht an Times Literary Supplement heran, in dem Tradition, Wert-
gefiihl, KulturbewuBtsein ein unvergleichliches Niveau vielseitiger Literatur-
kritik und -information aufrechterhalten, und in dem solche Entgleisungen
undenkbar sind.

Immerhin rief ein weiterer Artikel iiber Hemingway in der NYTBR in
Erinnerung, da Hemingway nie von der Kritik verwdhnt wurde und an
keinem zweiten Romancier, auBer Faulkner, soviel Kritik gelibt wurde wie
an ihm. Granville Hicks faBt die Serie von Hemingways Miflerfolgen als Vor-
stufen seines Welterfolgs in dem fingierten Ausruf eines Kritikers zusammen:
«Hemingways letzter Roman ist nicht so gut, wie alle anderen gar nicht

573



gewesen sind.» Da das angelsdchsische Literaturleben nicht weniger buchver-
fressen ist als das franzosische — wo freilich der Sektor der Buchgourmets
einen grofleren Teil des Volkes umfaBt —, gibt es auch iiber Hemingway
Sammelbande, die alle wesentlichen Essays iiber ihn zusammenfassen, positive
und negative. (Wie undenkbar ist das im deutschen Sprachbereich!) Aus einer
neuen Anthologie der Hemingway-Kritiken, die McCaffery im Umfang von
352 Seiten herausgegeben hat, erfahrt man, wie entschieden der Widerstand
gegen den Dichter war und ist. Immer wieder beschuldigte man ihn der
Lebensflucht, billiger Mittel, der Anmaflichkeit, der Sentimentalitdt usw. Man
bezeichnet ihn abwechselnd als Nihilisten und Faschisten. Jedes neue Buch
fand ein Kritiker schlechter als alle fritheren. (Genau so erging es Gerhart
Hauptmann!) Fiir einige beginnt Hemingways Niedergang schon nach «The
Sun also Rises». Nur bei wenigen setzt sich die Ueberzeugung durch, dal}
Hemingway ein grofler Moralist ist und alle Unmoral der Geschichte oder
ihrer Menschen ein Protest gegen unser Leben sein soll. Mit dem groBen
Protestler Ezra Pound ist Hemingway denn auch seit seinen Pariser Jahren
befreundet, und noch heute hat er das unablissige Bediirfnis, von Pound zu
sprechen, wie in Unterhaltungen mit Hemingway in seiner Villa in Cortina
(in den Dolomiten) in World Review (7) zu lesen ist. Die penetrante Abnei-
gung, die Freud und Kafka Hemingway einflolen, ist von nicht geringer
Bedeutung; sucht doch Hemingway nur durch andere Methoden Lebensekel
zu erdriicken und auszudriicken. Hemingway ist ein Geduldarbeiter, der Wort
fir Wort abwéagt und ausmerzt, bevor er das letzte stehenldBt. Wie Thomas
Mann hat er seine tédgliche Arbeitszeit von 8.30 Uhr bis 12.30 Uhr. (Wo las
ich doch neulich, Genie ist, um 8 Uhr frith am Schreibtisch sitzen?) So ist
auch bei Hemingway das Wortgenie Fleil. Am schonsten hat es F. M. Ford
beschrieben: «Hemingways Worte entziicken das Auge wie Kieselsteine, die
man frisch aus dem Bach holt. Sie leben und leuchten, und jedes steht an
seiner Stelle. Eine Seite Hemingway wirkt wie der Grund eines Baches, in
den man durch flieBendes Wasser hinabschaut. Die Worte bilden ein Mosaik,
Form an Form geordnet.» (Hemingway ist deutsch im Steinberg Verlag, Ziirich,
bei S.Fischer und bei Rowohlt erschienen, der eben den funkelnden Band
«49 Stories» herausgebracht hat.)

Italienisch- Revuen der Revuen werden in den groflen Zeitschriften
siidamerikanische des Auslands regelméfig gefiihrt. Neu ist die Behandlung

Zeitschriften von Zeitschriften linderweise, wie sie The Nineteenth

: Century and after seit einiger Zeit durchfithrt. Die alt-
berithmte Monatsschrift erscheint iibrigens seit diesem Januar unter dem Titel
The Twentieth Century, setzt (in Heft 887) die Aufsatzserie mit einem Artikel
iiber spanisch-siidamerikanische Zeitschriften fort und kiindigt Berichte iiber
brasilianische, mexikanische und zentralamerikanische Zeitschriften an. Da
alle diese Beitrdge von verschiedenen Verfassern die Zeitschriften der Welt
mit englischen Augen ansehen, reflektiert die Darstellung Ausland und Eng-
land in einem variablen Brennpunkt.

Das tiberraschendste italienische Phinomen ist fiir Bernard Wall das Tren-
nende zwischen Nord- und Siiditalien, das erst seit der Landung der Alliierten
in Siditalien an Schirfe verloren hat. An Stelle der Abkehr vom Suditalieni-
schen ist Verantwortung und Interesse fiir das Schicksal des Landes und des
Volkes getreten. Dafl Kalabrien eine gesamtitalienische Losung fordert, ist
Norditalien endlich bewulit geworden. Charakteristisch ist, wie die italienischen
Zeitschriften Siiditalien als Aufgabe entdecken. Das geschah zuerst in der

374 '



romischen Zeitschrift Ulisse. Nun hat die Florentiner Revue Il Ponte ein
enormes Sonder-Doppelheft «Kalabrien» unter der Redaktion von Piero
Calamandrei publiziert, das auf 350 Seiten Beitrége von sachlicher Bedeutung
iber schlechthin alle kalabresischen Probleme vereinigt. Eine der wichtigsten
Fragen ist die Entwicklung der Stiddte durch Bildung einer regionalen Indu-
strie, die der Konkurrenz des Nordens standhalten kann. Fiir die italienischen
Zeitschriften hat die Beschiftigung mit sozialen und politischen Problemen
aber nicht dieselbe Bedeutung wie fiir England, Amerika, Frankreich, Deutsch-
land — die Vorliebe fiir Literatur, Religion, Philosophie bestimmt den Cha-
rakter der italienischen Revue. Die romische Fiera Letteraria beschiftigt sich
mit literarischen und musikalischen Persdnlichkeiten aller Lénder. Eine grofle
Rolle spielen dhnlich wie in Frankreich die Preise. Den hochsten Preis im
Betrag von 1 Million Lire hat die Republik San Marino gestiftet und dieses
Jahr dem Lyriker Eugenio Montale verlichen. Das Fest der Preisverteilung
in San Marino hinterliel Eindriicke des Entziickens und der Bewunderung
fiir den kleinsten Staat Europas und sein literarisches Niveau.

Durch die siidamerikanischen Revuen verlduft die Doppelspur des kulturellen
Lebens. Die eine kommt aus Europa und Nordamerika; die andere fithrt in das
autochthone Leben des Landes zuriick. Die Tendenz, das Fremde und das
Eigene zu einer neuen Synthese zusammenzufithren, wird auch in den Zeit-
schriften verfolgt. Die von Victoria Ocampo in Buenos Aires geleitete Monats-
schrift Sur ist euramerikanisch gesinnt. Sie bringt wenig iiber die Urkultur,
beeinflufit aber seit 20 Jahren das geistige Schaffen durch ihre europiische
Orientierung. Die Revista de las Indias, die seit einigen Jahren in Bogota er-
scheint, sucht dagegen die schopferischen Krifte der Vergangenheit in die
Gegenwart uberzufiihren. Die kulturellen und sozialen Interessen der Gegen-
wart werden durch einen dritten Zeitschriftentyp vertreten, der in Monte-
video erscheinenden Wochenschrift Marcha. Sie ist weniger stidamerikanisch
als uruguayisch orientiert. Die im Kapitel Christentum in Asien weiter oben
erwihnte Tendenz der nationalen Riickkehr zu den alten Gottern und Glau-
bensweisen — ein grofles Heine-Thema iibrigens — hat auch in Siidamerika
zu einer intensiven Beschaftigung mit dem Vergangenen als wirkend gegen-
wartiger Kraft gefithrt und gehort zu den groflen und stdndigen Zeitschriften-
interessen. Alles, was europamiide ist, packt den modernen Siidamerikaner
— er ist es ja selbst in Form der Amerika-Miidigkeit. Daher die grofle Teil-
nahme fiir Rimbaud, fiir T. E. Lawrence u.a. Diese Tendenz der Verneinung
schafft spannende Beziehungen zu Kafka, Heidegger, Eliot, Orwell, Sartre.
Auch in Stidamerika bedeuten also der Pessimismus und Nihilismus keine Ver-
leugnung der Zukunft, sondern der Vergangenheit, ganz wie es in der oben
diskutierten Rundfrage von Wort und Wahrheit zum Ausdruck gekommen
ist. In Uruguay hat die grofle Zeitschrift Niimero in einer Tripelausgabe die
uruguayischen Schriftsteller von 1900 gefeiert, unter denen vor allem José
Enrique Rodé die Abkehr von Nordamerika gefordert hat. In seiner Dichtung
Ariel ist Caliban ein Yankee. Doch ist sein Ideal einer siidamerikanischen
Kultur noch nicht dem Gaucho und Indio zugewandt, sondern regional-
aristokratisch. Inzwischen hat aber die Schwichung Europas wieder zu einer
Stirkung des nordamerikanischen Einflusses gefiihrt, den verschiedene Zeit-
schriften teils fordern, teils fiirchten. Es gibt eben einen gemeinsamen Nenner
zwischen Nord- und Siidamerika, aber auch zwischen Siiddamerika und Europa.
Um diese beiden Probleme geht ein unabléssiges Suchen und Ringen in den
stidamerikanischen Zeitschriften vor sich, die eben dadurch an geistiger
Aktualitdt gewinnen und den Vergleich mit anderen Léndern wagen konnen.

575



Eine Georgesche Unter der Patenschaft von Carl August Klein, dessen Namen
Zeitschrift wir zwolf Jahre als Herausgeber der Blitter fiir die Kunst

gelesen haben; von Wilhelm Fraenger, der Bachofensche
Muttermysterien im Mittelalter entdeckte und durch ein grofles Hieronymus-
Bosch-Werk bekannt geworden ist; von Lothar Helbing, dem Verfasser des
«Dritten Humanismus» und der «Reden um Mitternacht»: erscheinen in Amster-
dam in Subskription unter dem Titel Castrum Peregrini Hefte, die den im
eigenen oder fremden Land als Fremdlinge lebenden musischen Menschen
ein aus dem Geiste Georges geschaffenes geistiges Zentrum geben wollen. Als
Herausgeber zeichnet J. E. Zeylmans van Emmichoven (Postbox 645, Amster-
dam). Die Hefte werden in Romulus-Schrift in Georges Schreibweise als
Manuskript gedruckt, werden auch Graphik verédffentlichen und jdhrlich an
400 Seiten umfassen. Die Subskription schlieft am 31.Januar 1951. Fiir die
ersten Nummern sind u. a. vorgesehen: C. M. Hoorweg: «Stefan George in der
Dichtung Verweys» — Edith Landmann und Renate von Schehila: «Die Neu-
erweckung der Griechen durch Stefan Georges — Wolfram von den Steinen:
«Friedrich Wolterss — Hans Fehr: «<Das Recht in der Aeschyleischen Tragodie»
— Rudolf Pannwitz: «Gedichte» — Kurt Singer: «Das Antlitz Platons»y (Zum
Plato-Buch Robert Boehringers) — Gedichte von Hans Béglin, Manuel Clauss-
ner, Gabriel van Emmichoven, Ingo Gelpke, Urs Oberlin usw. Richtungweisend
soll der Satz sein, mit dem einst Carl August Klein die erste Folge der
«Blitter» schloB: «Wir werden ... aller Jugend offenstehen, die nach dem
Schonen und Neuen sucht.»

Kurze Die von Karl Silex herausgegebenen Deutschen Kommentare er-
Chronik scheinen seit dem 1.Januar unter ihrem bisherigen Untertitel Das
Ganze Deutschland. Dall die russische Parole zugkraftig ist, durfte
nie bezweifelt werden. Unverstiandlich ist nur die Scheu der Westmaiachte, eine
Forderung, die sie alle ernsthaft nicht wollen, nicht ebenso laut wie die Russen
zu erheben. — Die Problematik des Parlamentarischen Regierungssystems be-
handelt Friedrich Glum in der Neuen Rundschau (4), verkennt aber die Krise,
in der sich der Parlamentarismus an sich, als ungeniigendes System demo-
kratischer Repriasentanz, befindet. — Das Hochland (2) veroffentlicht den theo-
logischen Aufsatz «Hodie» von Joseph Bernhart, der 1939 zum Verbot und
zur Einstampfung des Weihnachtsheftes fiithrte. Die beanstandeten Stellen sind
kursiv wiedergegeben. Im gleichen Heft wird man von dem geistig zuver-
lassigen Kritiker Curt Hohoff durch Neue erzihlende Literatur Deutschlands
und Oesterreichs gefithrt. — Ernst Schonwiese ist es gelungen, das Silberboot
wieder auszufahren. Es erscheint als Heft 3 des 4. Jahrgangs. Der neue Jahr-
gang ist durch die Zusammenarbeit mit dem Gurlitt-Verlag (Wien-Linz-
Miinchen) gesichert. Das Heft enthdlt u.a. Riickiibersetzungen von Rilkes
franzosischen Gedichten in rilkende Verse von Frank Zwillinger. Unter den
interessanten Neuentdeckungen findet man den Griechen Kawvafis, der den
Einflul Georges erfuhr. — Hermann Keyserlings Begegnungen mit der Psycho-
analyse im Merkur (33) machen uns mit personlichen Wendungen von Freud
und Jung bekannt. Der Aufsatz beweist aufs neue, dal Freud, weit entfernt,
«liberwunden» zu sein, in einen neuen Rang durch ein neues Verstiandnis
gehoben werden kann. Vergleiche dazu Marx und Freud von Karl Jaspers im
Monat (26), eine verneinende Studie, die in einem Leserbrief (28) heftig be-
stritten wurde. — Zum 80. Geburtstag von Enrica von Handel-Mazzetti ver-
offentlicht Die Oesterreichische Furche (2) mehrere Beitrige.
Felix Stossinger

576



	Kleine Rundschau

