
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 9

Artikel: Der Stil in "Madame Bovary"

Autor: Lion, Ferdinand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER STIL IN «MADAME BOVARY»

Von Ferdinand Lion

Là tout est ordre et beauté. (Baudelaire)

Die Sprache eines Werkes bleibt oft bescheiden im Hintergrund
oder schmiegt sich aufs engste den anderen Tendenzen des Werkes
an. Doch kann sie auch zum hegemonialen Element werden — wohin

führend? Vielleicht in die gleiche Richtung wie der Textinhalt,
nur rascher, kühner sich vorwagend, so daß in einer Umkehrung
der Rollen der Inhalt nur zaghaft folgt. Solcher Uebermacht der
eigenen Sprache steht oft der Schaffende ohnmächtig gegenüber
wie der Zauberlehrling der von ihm entfesselten Kraft; er ängstigt
sich, fleht sein Instrument an, ihm wieder dienstbar zu werden. Dies
ist Glück und Unglück des Lyrikers, der sich wie ein Kind von der
in den Reimworten liegenden Macht oder vom Zauberklang des

Rhythmus führen lassen muß. Ist aber solche Dissoziation innerhalb
des epischen Lebens und seiner gleichmäßigen Flutung möglich
und fordert nicht diese, gerade weil sie alles auf gleichmäßige Weise
walten läßt, daß auch der Sprachausdruck nicht eine andere oder
wichtigere Rolle anheische als der Text?

Das Besondere bei Flaubert ist, daß er geradezu darauf pocht,
daß sein Stil unabhängig von Handlung, Geschehnissen, Charakteren

eine autonome Rolle spiele. In seiner Aesthetik, mit der er
die erste Fassung seiner «Education sentimentale» programmatisch
abschloß, hat er seine Forderung für seine zukünftige Sprache
schon angegeben. «Er hatte gewünscht», so heißt es von einem der
beiden Helden, «etwas von dem Saft der Renaissance wiederzugeben,

zugleich mit dem Duft der Antike, wie ihn die durchsichtige
und klangvolle Prosa des 17. Jahrhunderts gehabt hat, verbunden
mit der analytischen Genauigkeit des 18. und der psychologischen
Tiefe des 19., jedoch ohne auf die Neugewinne der modernen Kunst
zu verzichten.» Was Flaubert sich vornahm, war eine Aneinander-
lötung. Sein Stil sollte eine Summe von Stilen sein. Dabei denkt
man sofort, wie sehr er die Summen geliebt hat, im «St-Antoine»
die der Theologien, der Ketzer, der Götter und der prähistorischen
Ungeheuer, in der «Salammbô» und der «Herodiade» die der
Schätze in den unterirdischen Kammern, in «Bouvard et Pécuchet»

552



die der Wissenschaften. Genau das gleiche erstrebte er für die
Sprache. Die Spitzenleistungen, die es nachzuahmen gilt, gehen von
den «scharfen Konturen Montesquieus leuchtend in ihrer Stahlhärte

bis zu den Sprachreduzierungen Voltaires rein wie Kristall
und zugespitzt wie ein Dolch, von der Fülle Jean-Jacques zu dem
Gewoge Chateaubriands». Hätte er dabei nur ihre äußeren Sprachzeichen

untereinandergemischt, so wäre eine byzantinische
Scholienarbeit entstanden. Er aber, bei aller Bevorzugung des
Literarischen, wußte oder ahnte, daß jeder dieser Einzelnen eine Musik
empfangen hatte, die in der Luft schwebte, und daß es also galt,
durch die Kunstwerke hindurch das Geheimste der aufeinanderfolgenden

Epochen zu ergründen.
Die Schwierigkeit, die zu überwinden war, war, daß wenn es

sich auch immer um die eine französische Sprache handelte, das
Land, das Volk nacheinander ganz andere Tendenzen verfolgt hatte.
Welche Kluft zwischen Pascal und Voltaire oder zwischen der
Gotik und der Renaissance der Schlösser an der Loire oder
zwischen den Richtungslinien der Fronde als einer Möglichkeit, die
sich nicht erfüllte, aber doch die Sprache beeinflußt hat (Corneille
ist voll von ihren Spuren) und der Ordnung unter Ludwig XIV.
und dann wieder zwischen dieser und der Auflösung in der Régence.
Jedesmal drängte die schöpferische Entwicklung irgendwohin nach
einem Punkt, der zu erreichen wäre und der in den Luftklängen
tatsächlich auch erreicht oder von dem Künstler, der diese Musik
empfing, bis zu der Gipfelerfüllung fortgeführt wurde.

Nun kam ein Dichter mit der Forderung, daß alle diese Punkte
aneinandergereiht werden sollten. Im Umkreis eines einzigen Satzes
würde die Spielsucht, die zarte Ohnmacht, das Tänzerische, das
Schwebende und Flüchtige der Louis-XV-Zeit sich mit Majestät
und Strenge des Versailles von Louis XIV vereinigen, übergangslos
und innig verschmolzen; das eine möge am Beginn, das andere in
der Mitte des Satzes stehen, der vielleicht zum Schluß ganz in den
romantischen Stil übergeht! Welches Wagnis! Es handelte sich nicht
darum, die Sprachen gemäß ihrer tatsächlichen Zeitabfolge nach

vor- oder rückwärts wiederzugeben, also Racine nach Pascal,

Montaigne nach Rabelais, sondern in voller Bewegungs- und
Sprungfreiheit sollte der Dichter befähigt sein, von Voltaire den

Weg zu Pascal zurückzueilen oder von dem modernsten Realismus

zum Mittelalter. Freilich, es war die Gefahr vorhanden, daß
diese Verbindungen, ausgehend von dem Willen eines Subjektes,
einen vorwiegend lyrischen Charakter annähmen. Die große
Bemühung Flauberts, sein Ich auszuschalten, damit auf homerische
Weise das Objektive allein für sich spreche, wäre vergebens ge-

553



wesen, wenn die Sprachsumme durch einen Gewaltakt seines Ich
erreicht würde. Durch die Korrespondenz Flauberts und durch
ihre privaten, lyrisch gehaltenen Aeußerungen wurden wir
unterrichtet, mit welcher Angst und Sorge, mit welcher Pein, aber auch
mit welchem Triumphjubel er seinen Stil erzeugt hat. Wenn trotzdem

das epische Leben im Werk nicht gestört worden ist, so kommt
es daher, daß, was Flaubert in excelsis kunstvoll erstrebte, immer
in profundis in einer Sprache stattfindet, indem sie von Generation
zu Generation dahinströmt und niemals eine Epoche ausschaltet.
Wenn im Unbewußten die Volkssprache in jedem ihrer letzten
Augenblicke die gesamte Geschichte ihres Landes enthält, so hat
Flaubert, ins höchste Bewußtsein übertragen, das gleiche geleistet.
Theoretisch hätte er allen französischen Stilen dasselbe Recht geben
müssen. Doch regte sich in ihm in Erinnerung an seine Jugendzeit
eine Vorliebe für die romantische Sprache, also für ihre Spitzenleistung

von Chateaubriand. So erhalten die romantischen
Irrgänge der Madame Bovary nicht nur durch die Vergleiche, sondern
durch die stärkere Betonung der das ganze Werk begleitenden
romantischen Klänge einen geheimen Sukkurs. Eine andere
Vorliebe hat Flaubert für die Voluten und die Formsicherheit der
Sprache der Louis-XIV-Zeit, während die kurze voltaireianische
Prägung sich fortwährend beigesellt, aber nie wie bei Stendhal
die Oberhand erhält. Die Musik der frühen Renaissance dagegen,
also der Stil von Montaigne, wird kaum hörbar; sie gehörte allzusehr

einer jugendlichen, aufkeimenden Epoche, um von Flaubert,
dem schwerreifen Spätling, obwohl er den guten Willen zu ihr
gehabt hätte, aufgenommen zu werden. So blieb sie im Hintergrund,
fast verschollen.

Der Dialekt .der Normandie, der weit ins Mittelalter zurückgeführt

hätte, kommt in der «Bovary» kaum vor, nicht in den
Gesprächen von Emmas Vater, noch an der Bauernhochzeit, nur
bei der Amme des Kindes von Emma. So sehr tendierte Flaubert
zu der oberen Einheitssprache. Freilich für Rom und sein
politisches Imperium hatte er wenig Neugier im Gegensatz zu Stendhal,
der mit Hilfe seines täglichen Studiums des napoleonischen Code
civil gradaus in das Herz der lateinischen und dadurch in die tiefste
Schicht der französischen Sprache drang; ein jedes Wort wird bei
ihm von dem Ballast, der sich in historischer Abfolge darüber
gelagert hat, entkleidet und auf seine ursprüngliche Bedeutung, die
es in der Muttersprache einst gehabt hatte, zurückgeführt. Daher
das Kahle, Nackte in Stendhals Stil, der sich auf Dinge und
Tatsachen beschränkt mit der Absicht, nur «des petits faits vrais»
wiederzugeben. Ein treuester Lateiner könnte vorwerfen: wenn

554



wir auf das Forum zurückversetzt werden, wo bleibt das Rhetorische

und die Schönheit der Perioden? Wenn schon Napoleon in
der Kahlheit über das Echt-Antike hinausgegangen war, so schoß
der ihm gehorchende Dichter noch weiter über das Ziel hinaus, bis
er in die Sphäre gletscherhafter Kälte, gleichsam jenseits der
Vegetationsgrenze gerät (was übrigens zeitlich gut zu der Kristallisation
paßt, die in Stendhals Theorie der Liebe eine so große Rolle spielt).
Es lag ihm vor allem daran, die romantische Sprache, zu der er als
Ausdruck seines Gefühlslebens geneigt hätte, zu meiden. In dieser
Beziehung steht er ganz auf seifen Napoleons gegen Chateaubriand,
dessen Sprache sich zum Teil direkt gegen das Lateinische wendet
— nicht in der Satzbildung, da bleibt sie der Tradition verhaftet
und ist voll von schönsten Perioden, aber im Zwischenraum
zwischen den Worten herrscht bei ihm ein jedes Wort einhüllender
Dunst, ausgeströmt von der bretonischen Landschaft. Demgegenüber

lehnte Stendhal, unitär wie Napoleon, die Rückbeziehung auf
eine einzelne französische Region, die für ihn die Dauphiné gewesen
wäre, ab. Dazu ist er viel zu sehr klassisch-imperial und trachtet
nach Beherrschung, während das Romantische in weicher Hingabe
bereit ist, auch dem unlateinischen, aus den Landschaften
aufströmenden Brodem und sogar den von fremden Ländern in sich
aufzunehmen. Aber gerade für das, was Stendhal von den lateinischen
Autoren zurückwies, nämlich für die langsam sich wiegenden,
aufsteigenden und sich entfaltenden und schließlich abklingenden
Perioden des ciceronianischen Stils hatte Flaubert ein geradezu
antikes Ohr. Er sang sich diese Kadenzen vor oder eher, da er nicht
eine schöne Stimme zum Belcanto besaß, so schrie er sie weit hörbar
über die Seine, die vor seinem Fenster auf epische Weise dahinfloß.

Flaubert hat sich getäuscht, indem er annahm, daß, während alle
früheren französischen Epochen stilerzeugend gewesen seien, allein
der bürgerlichen kein eigener Stil zu entlocken wäre. Zum
Kunstschaffen gehören die Irrgänge, und gerade weil sie bei dem sich mit
unendlicher Vorsicht vortastenden Flaubert so selten waren, war
wenigstens eine Selbsttäuschung um so notwendiger. Balzac hatte
die Musik, die die Gegenwart enthielt, wohl erlauscht. Als er 1826

nach seinem Bankrott mit Notaren, Rechtsanwälten, Wucherern
und Financiers zu schaffen hatte, tauchte er in diese für ihn neue
Welt mit Entsetzen, doch auch mit den Wonnen des Künstlers unter.
Bei jedem der ihm auferlegten Gespräche, wo er um Verlängerung
der Tratten oder um Kredit nachsuchte, oder wo ihm eine
Ausflucht durch eine betrügerische Transaktion oder ihm eine
Gewinnmöglichkeit an der Börse, die ihn retten könnte, angeraten wurde,
horchte er auf — nicht nur auf das Stoffliche. Der Sprachausdruck

555



des Partners fesselte ihn, komödiantisch ahmte er ihn in seiner
Antwort nach, so wurde er erzogen. Die Sprache der Bürger war selbstsicher

und laut geworden, parallel zu der Steigerung der Macht,
deren Träger sie geworden waren. Denn ganz anders erklingt eine
Sprache, wenn sie in den unterirdischen Räumen der Ohnmacht
gesprochen wird, während eine andere im Sonnenlicht stehende
Klasse die Sprachdominante noch besitzt. So gebrauchen bei
Molière der Bourgeois-Gentilhomme, seine Frau, seine Magd eine
konzise, feste, den Dingen anhaftende und wenn auch plumpe, doch
sehr eigene Sprache, die die größte Zukunft haben wird; vorerst
aber war sie von der Hofsprache überschattet. Eine Wirtschaft ist
immer sprachbildend, weil man für die Bedürfnisse des Alltags von
ihr abhängt und ein Großteil des Gesprächs mit ihr zusammenhängt.

Da im Kapitalismus sich alles in Ziffern auflöst, wurde von
den Bourgeois nach 1830 in mäßiger Höhe über den Dingen wie ein
Netz von Klängen gespannt.

Flaubert, von Balzac erzogen, wehrte sich vergebens gegen diese
Klänge. Oft setzt er Sprachfragmente der Bourgeois in Sperrdruck,
um darauf hinzuweisen, daß sie gar nicht zu seinem Stil gehören
und als Teile seines «Dictionnaire des Idées reçues», jenem Katalog
von Dummheitsäußerungen, die er auf seine Personen verteilte, nur
komisch zu werten wären. Doch gibt es viele Stellen, wo er, von
der Gegenwart überwältigt, vergißt, sie mit seiner Stilsumme zu
drapieren. Sieh da, auch der neue Stoff erklingt wie Memnons
Säule, wenn er auch von keiner Sonne noch einem anderen
Himmelsgestirn bestrahlt wird. Die Ziffern der Schulden von Emma oder
die Straßennamen in Rouen bei der Wagenfahrt Emmas mit Léon
stehen für sich und gliedern sich klangmäßig durchaus den anderen
Stellen an.

Es erweist sich, daß der eine oder andere der Vergangenheitsstile,
die Flaubert der Gegenwart gewaltsam aufdrängen wollte,

dem Stil von dieser gar nicht fremd war. Balzac, der sonst viel mehr
im Dunkel des Unbewußten Schaffende, war hellsichtiger gewesen,
als er die Sprache der Fabliaux und von Rabelais als wahlverwandt
mit der neuen kapitalistischen Epoche empfand. Ebenso ließ sich
ein nahes Verhältnis zwischen dieser und dem 18. Jahrhundert
erkennen, so daß Stendhal wie Balzac, wo er sich an Diderot anlehnt,
die Rokokosprache als der bürgerlichen Realität ebenbürtig behandeln

konnten. Indem die Flaubert-Sprache von den lateinischen und
tiefzeitlichen Grundlagen Frankreichs bis zu den letzten Spitzen
seiner schöpferischen Entwicklung führte, wurde erst die Summe
vollkommen. Falls sich eine Trennung zwischen den Stilen der
Geschichte und einem Nichtstil der Gegenwart ergeben hätte, so

556



wäre das epische Leben, das die Kontinuität fordert, gefährdet
gewesen. Doch wurde sie gegen alle Erwartungen Flauberts
gerettet. Also eröffnete sein Werk die Möglichkeit, daß Frankreich
eine zusammenhängende Geschichte habe, die immer
weiterwachsend bis in die letzte Gegenwartsspitze münde, und daß in sie
die gesamte im Vergangenheitsdasein aufgespeicherte Kraft
einströmen könnte.

Später hat Flaubert sich weniger um diese Summe bemüht. Bald
lag ihm nur an zwei Vergangenheitsstilen, dem der Romantik und
dem des 17. Jahrhunderts; diese beiden allein herrschen in
«Salammbô» vor, wo er merkwürdigerweise die Schätze der
lateinischen Sprache für Roms Gegenspieler Karthago verschwendete.
Bald wurde er von dem keimenden Leben in der «Education
sentimentale» so gefesselt, daß es ihm nur noch darauf ankam, eine zu
diesem passende, impressionistisch fliehende Sprache zu finden.
Immerhin hat er an manchen Stellen der «Education» noch an die
Summe gedacht; auch kommen Stellen vor, wie die letzte
Aussprache zwischen Frédéric und Madame Arnoux, wo ein letztes
Mal die reine romantische Sprache obsiegt. In «Bouvard et
Pécuchet» findet sich der neue Stil des Lebenshauches verbunden
mit dem kurz realen Stil, den Balzac in seinem Spätestwerk «Les
Petits Bourgeois» erreicht hatte, vielleicht, weil die aufsteigende
Klasse der Kleinbürger diese extreme Kürze der Sprache besaß
und den Künstler zu ihr hinüberlenkte. Dies also war das letzte
Sprachvermächtnis Balzacs. Höchst seltsam: auch Flaubert, der
nicht wie Balzac in einem Lavastrom den Ausdruck vieler
Jahrhunderte hatte durcheinanderwalten lassen, sondern bewußt sich
um die Totalität bemüht hatte, hat in seinem Spätestwerk diese
Sorge vergessen. Nur La Bruyère und seine knappe Schönheit,
die vom Louis-XIV-Stil zu Voltaire, also vom 17. zum 18.
Jahrhundert hinüberführt, bleibt da von der Vergangenheit übrig. Doch
die einmal versuchte Valenz einer Summe der Geschichte ging nicht
mehr verloren. Viel später, wenn auch auf ganz andere Weise,
begegnen wir ihr wieder: bei Proust.

557


	Der Stil in "Madame Bovary"

