Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 9

Artikel: Novalis Beitrag zu einer "Physik in einem hdheren Stile"
Autor: Wasmuth, Ewald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758871

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOVALIS BEITRAG ZU EINER
«PHYSIK IN EINEM HOHEREN STILE»

Von Ewald Wasmuth

Vor 150 Jahren, am 25. Marz 1801, wenige Wochen vor der Voll-
endung seines 29. Lebensjahres starb Friedrich von Hardenberg,
der sich Novalis genannt hatte, und mit seinem Tode endete die
Jugendbliite der deutschen Romantik, die in ihm den Dichter ver-
lor, der ihr das giiltige Symbol, jene blaue Blume, die der Held im
«Ofterdingen» sucht, geschenkt hatte und der selbst im Leben und
Sterben die Forderungen der romantischen Dichtung erfiillt hat.
So eins sind Leben, Werk und Dichtung, daf3 die Konturen seines
wirklichen Lebens unmerklich iibergehen in die Landschaft der
Dichtung, ja dal} er selbst wie eine Figur seines Werkes zu sein
scheint. In keines Menschen Leben ist die Jugend so rein und mit
allen Schatten in ihrer Mischung aus «Schwermut, Liebe und Lust»
in dieser Reinheit Gestalt geworden. Diesen einen Tag seines Friih-
lings lebte er ganz, sich selbst verschwendend und sich selbst er-
filllend. «Mull} man denn immer bedachtig sein? Wer zu alt zum
Schwiarmen ist, vermeide jugendliche Zusammenkiinfte. Jetzt sind
literdarische Saturnalien. Je bunteres Leben, desto besser» (Frgt.
119).* Vier Jahre sind Novalis zu diesem bunten Leben gegonnt
gewesen, vier Jahre iiberlebte er Sophie von Kiihn, die er kennen-
lernte, als sie dreizehn Jahre alt war, und die starb, als sie fiinfzehn
Jahre zidhlte, und der er nachsterben wollte, um ewig mit ihr ver-
eint zu sein, was gewil3 wie jugendliche romantische Uebersteige-
rung klingt. Das Tagebuch aber, das von diesem Entschlul} berich-
tet, ist sachlich, keine Uebertreibung triibt es. «Mancherlei Gedan-
ken tiber sie und michy ist alles, was von diesem Plan am ersten Tag
notiert wird, und wenige Tage spiter heilt es: «An Sophie hab ich
oft — aber nicht mit Innigkeit gedacht». Und spéter: «An Sophie
ist oft gedacht worden, doch fehlt es noch immer nicht an leichtsin-
nigen Gedanken». Und gegen das Ende dieses einzigartigen
menschlichen Dokuments trigt er den Satz ein: «Wer sie aus-
schlieBt, schlieBt mich aus. Das Engagement war nicht fiir diese

1 Ich zitiere nach der von mir besorgten Ausgabe: Novalis Briefe und
Werke, 3 Bde., in der die Fragmente nach von Novalis selbst an-
gedeuteten Plidnen geordnet worden sind. Verlag Lambert Schneider,
Berlin 1943.

531



Welt. Ich soll hier nicht vollendet werden. — Alle Anlagen sollen
nur beriihrt und rege sein».

Wer konnte einen richtigeren Satz iiber Novalis sagen als die-
sen? Das Engagement war nicht fiir diese Welt und doch darin
gerade fiir diese, fiir unsere Welt. Nur beriihrt und nicht voll-
endet, doch alle Anlagen sollten rege sein. Sah Novalis, als er die-
sen Satz schrieb, «des ganzen langen Lebens / kurze Freuden /
und vergebliche Hoffnungen / kommen in buntem Zuge /wie
Abendnebel / hinter der Sonne / Untergang?»*> Wulite er davon,
dafB alles, was er beriihrte, Fragment bleiben wiirde, Fragment wie
sein Leben und darin zugleich mehr als Fragment, namlich ein
Sinnbild dafiir, daf} wir nie hier vollendet sein konnen und daf} die
Scherbe unseres Lebens Ergianzung in einer andern Wirklichkeit
finden muf3? Das Opiat seiner Sehnsucht — dieser Sehnsucht, die
die Nacht des Todes in das Licht des Tages holte, farbte, was immer
er beriihrte, sie ist die Droge, die es ihm ermoglichte, alles in den
«Geheimnisstand zu erheben», die seine Tranen in den Tau jener
Welt verwandelten, nach der er Heimweh trug. Heimweh, denn
auch die Philosophie ist nur «Heimweh, Trieb iiberall — und das
heiit auf Erden und im Himmel, hier und dort — zu Hause zu
seiny. Heimweh ist die Sehnsucht nach jener Reinheit, die er ver-
loren, nach der Heimat, wo uns nichts mehr von dem Geliebten
trennt. Diese Landschaft des Traumes, die ihm die Heimat der
Seele ist, schimmert durch jedes Wort, das Novalis schrieb, und
dadurch ist alles, was er uns schenkte, doppeldeutig, oder wie er
sagte «gradiert», «Hieroglyphe», nicht Allegorie, sondern wirklich
in den Geheimnisstand erhoben. Diese Schau nun, wo alles eine
geheime Sprache, eine doppeldeutige Rede spricht, diese Forde-
rung, zugleich dies und das zu sagen, wurde fiir Novalis die Auf-
gabe der Poesie, jener «kiinftigen, transzendentalen oder auch
organischen Poesie» (Frgt. 301), die er als Aufgabe von der roman-
tischen Dichtung forderte. Diese Forderung wollte er auf alles an-
wenden; alles Leben, so notierte er sich, sei einer Steigerung fihig.
«Zur Welt suchen wir den Entwurf. Dieser Entwurf sind wir
selbst!y (Frgt. 304.)

Wir selbst Entwurf zur Welt? Zur Welt, die uns unendlich iiber-
steigt? Kann das mehr sein als eine romantische Phrase, die uns
vielleicht gefillt, die aber nicht bestehen kann vor einem Weltall,
dessen dullerste Rinder uns fliechen wie die Splitter einer platzen-
den Granate und vor einer Natur, die wachsend von Ordnung zu
Unordnung, zum Chaos absinkt? Novalis aber meinte: «Die Natur

2 Hymne an die Nacht, Fassung der unkorrigierten Handschrift, 1. c.
Bd. 2, S. 266.

532



soll moralisch werden, wir sind ihre Erziehers (Frgt. 2706). Es sieht
nicht aus, als waren wir sehr erfolgreich damit. Doch auch Nova-
lis lie die Natur schon klagen, lie3 die Natur den Menschen in den
«Lehrlingen zu Sais» anklagen: «Die weiten hallenden Sile standen
leer und hell da, und das wunderbare Gesprich in zahllosen Spra-
chen unter den tausendfiltigen Naturen, die in diesen Salen zusam-
mengebracht und in mannigfaltigen Ordnungen aufgestellt waren,
dauerte fort. Ihre innern Krafte spielten gegeneinander. Sie streb-
ten in ihre Freiheit, in ihre alten Verhiltnisse zuriick. Wenige stan-
den auf ihrem eigentlichen Platze und sahen in Ruhe, dem man-
nigfaltigem Treiben um sich her zu. Die uibrigen klagten iiber ent-
setzliche Qualen und Schmerzen und bejammerten das alte herr-
liche Leben im Schofle der Natur, wo sie eine gemeinschaftliche
Freiheit vereinigte und jedes von selbst erhielt, was es bedurfte.
,O dafl der Mensch’, sagten sie, ,die innere Musik der Natur ver-
stinde und einen Sinn fiir Zullere Harmonie hitte. Aber er weil} ja
kaum, dal} wir zusammengehoren und keins ohne das andere be-
stehen kann. Er kann nichts liegen lassen, tyrannisch trennt er uns
und greift in lauter Dissonanzen herum. Wie gliicklich kénnte er
sein, wenn er mit uns freundlich umginge, und auch in unsern gro-
Ben Bund trdte wie ehemals in der goldenen Zeit, wie er sie mit
Recht nennt. In jener Zeit verstand er uns, wie wir ihn verstanden.
Seine Begierde, Gott zu werden, hat ihn von uns getrennt, er
sucht, was wir nicht wissen und ahnden konnen, und seitdem ist er
keine begleitende Stimme, keine Mitbewegung mehr'.»* Nun, die
«Lehrlinge zu Sais» sind eine Dichtung, und was Novalis hier die
Natur sagen 1d63t, geht den tiatigen Menschen kaum etwas an. Aber
ist es nicht doch so, dal3 die Menschen heute nicht nur Gott verloren,
sich nicht nur von Gott abgewandt haben, sondern auch von der
Natur, ist es nicht wahr, da3 die Domestizierung der Naturkrafte
miBlungen ist, weil wir als sittliche Wesen ihnen gegeniiber und
tiberhaupt versagt haben? Die Natur gehort zur Schoépfung; als
wir aber werden wollten wie Gott, horten wir auf, eine begleitende
Stimme der Natur zu sein; sollte die Aufhebung der Harmonie
zwischen ihr und uns, die Gewalten des Abgrunds, die Masken des
Bosen, den Bosen gerufen haben? Der Mensch in der Schopfung
ist geheimnisvoller, als wir wahrhaben méchten. «Der Menschy,
schrieb Novalis, «ist sich selbst das grofte Geheimnis. Die Auf-
Iosung dieser unendlichen Aufgabe in der Tat ist die Weltge-
schichtey (Frgt. 724). Wir kénnen uns wenden, wie wir wollen, das
Geheimnis, das wir uns selbst sind, 16st sich nicht durch die Daten
der Wissenschaften auf. Immer bleibt ein Rest, der allem Wissen

3 1.c. Bd.2, S.220 .

533



spottet; auch die Erkenntnisse von diesem und jenem, von allem,
enden in den Hénden der Menschen, dienen ihrem fragwiirdigen
Willen wie die Waffen, die die Menschen erst zu ihrem Schutz,
dann um ihrer Begierde zu fronen, herzustellen lernten. Alles tritt
zum Schlul} in Beziehung zu uns selbst, zur Sittlichkeit, zur Moral
des Menschen. Wenn das aber so ist, so mul} eine kiinftige Wissen-
schaft von der Natur, die kiinftige Physik, die «Physik in einem
hoheren Stile», wie sie Novalis einmal als seine Aufgabe bezeich-
net hat, den Menschen und seine Stellung in der Schopfung miter-
fassen.

Von diesen Ein- und Fernsichten, die sich in Novalis Aufzeich-
nungen zu dieser Aufgabe zeigen, die in der Masse seiner Frag-
mente, dieser grofartigen und noch lange nicht erschlossenen Hin-
terlassenschaft von Novalis, verschiittet liegen, mochte ich nun-
mehr kurz berichten und versuchen, seine bisher unbeachteten
Gedanken zu einer «kiinftigen Physik» herauszulosen, die gewil}
zu einem andern Weltbild gehort, als es das ist, von dem man heute
meint, daf} es das allein richtige sei.

Nach diesen allgemeinen Bemerkungen will ich zunichst die zu
diesem Thema gehorigen Aufzeichnungen von Novalis betrachten,
um zugleich eine Einschrankung vorzunehmen und darauf hinzu-
weisen, dal3 der grofBte Teil jener fragmentarischen Niederschrif-
ten, die das Fragmentwerk von Novalis bilden, nicht zur Versf-
fentlichung bestimmt gewesen ist, dal} sich also in diesen Fragmen-
ten viele Eintragungen finden, die durch Aufgaben, die der Tag
stellte, oder auch durch die Lektiire irgendeines Buches oder auch
durch ein Gesprich veranlaBt worden sind, und das sind Aufzeich-
nungen, die in Beziehung stehen zu bestimmten Fragen und Mei-
nungen des Tages. Kein Mensch ist unabhingig von solchen Ge-
dankengiingen, die in seiner Gegenwart herrschend sind. Aehnlich
wie heute die Psychoanalyse oder der Existentialismus in unserm
Denken und Sprechen ihren Einflufl geltend machen, wirkten zur
Zeit von Novalis neben der Philosophie Fichtes die Lehre des eng-
lischen Arztes Brown von der Sthenie und Asthenie und innerhalb
der Physik die Meinungen, die man sich iiber die Natur der gal-
vanischen Elektrizitit und auch die Rolle gemacht hat, die der
Sauerstoff, das Oxygen, in der Natur spielt. Den hiermit verbun-
denen Lehrmeinungen begegnen wir hiufig in den Aufzeichnungen
von Novalis, und sie treten auch in Beziehung zu jener héchsten
Forderung der romantischen Schule, die Novalis und seine
Freunde an die Dichtung iiberhaupt stellten. In einer iiberraschen-
den und wohl auch abschreckenden Kiihnheit verfiigt Novalis iiber
die verschiedensten Lehrmeinungen, so etwa, wenn er an August

534



Wilhelm Schlegel schreibt, dall sein Vorhaben wire, die Wissen-
schaften, alle Wissenschaften zu poetisieren. Solcher iibersteigerter
Vorsitze gab es manche unter den Freunden, die die romantische
Schule bildeten, Friedrich Schlegel z. B. hatte lange den maflosen
Plan, ein Buch zu schreiben, das eine Bibel sein sollte. Es zeichnen
sich aber die Pline von Novalis durch eine grofere Sachlichkeit
aus, er blieb, obgleich er fraglos der groBere Dichter war, bei der
Behandlung seiner Projekte der Erde ndher. Was aber plante No-
valis unter einer Poetisierung der Wissenschaften?

Eines bestimmt nicht, ndmlich nicht, daf3 er die Wissenschaft in
Reimen hitte vortragen wollen. Sondern er verstand darunter die
Aufgabe, die Umwelt, Natur und Leben in einem hcheren Zusam-
menhang zu geben, einem Zusammenhang, deren Vorbild etwa die
Fabel war; denn Fabeln und Mérchen sind die Dichtungsformen,
die am weitesten ihrem poetischen Vorsatz entsprachen. Von der
Fabel aber notierte er sich, dal} in ihr eine Begebenheit, eine hie-
roglyphische Formel komponiert wére, die physiognomisch derart
sprechend sei, daf} man bei ihrer Anhorung, bei der geistigen Nach-
bildung, den darin verborgnen Satz notwendig mit nachbilden
miisse (Frgt. 248). Was Novalis unter der Poetisierung der Wissen-
schaften erstrebte, das war diese Art der Erhchung oder Gradie-
rung, wo der Inhalt nicht nur die Begebenheit, nicht nur der Vor-
gang oder das Faktum ist, sondern zugleich wie jene hierogly-
phische Formel einen Gedanken enthilt, den der, der den Satz an-
hort oder richtiger meditierend bedenkt, notwendig mit nachbilden
mull. An dieses vielleicht unerreichbare Ziel mull man sich erin-
nern, wenn man die Sdtze, die er an Karoline Schlegel schrieb,
liest und die ihm offenbar sehr wichtig gewesen sind, da er sie
aullerdem in seine Studienhefte eintrug. «Hemsterhuiss — schrieb
er — «ahndete diesen heiligen Weg zur Physik deutlich genug. Auch
in Spinoza lebt der gottliche Funke des Naturverstandes. Plotin
betrat, vielleicht durch Plato erregt, zuerst mit echtem Geiste dies
Heiligtum, und noch ist nach ihm keiner so weit in demselben vor-
gedrungen. In manchen #lteren Schriften klopft ein geheimnis-
voller Pulsschlag und bezeichnet eine Beriihrungsstelle mit der
unsichtbaren Welt — ein Lebendigwerden. Goethe soll der Liturg
dieser Physik werden — er versteht vollkommen den Dienst im
Tempel. Leibniz’ Theodizee ist immer ein herrlicher Versuch in
diesem Felde gewesen. Etwas Aehnliches wird die kiinftige Physik
— aber freilich in einem héheren Stile»*. Danach schwebt Novalis
eine Losung vor, die mit der Physik, wie wir sie kennen, kaum
etwas gemeinsam hat.

4 l.c. Bd. 1, S.361.

535



Acehnlich negativ ist auch die erste Begegnung mit seinen Noti-
zen, die sich sonst mit der Wissenschaft der Physik beschiftigen.
So notiert er sich etwa: «In der Physik hat man bisher die Phéno-
mene stets aus dem Zusammenhang gerissen und sie nicht in ihre
geselligen Verhiltnisse verfolgt. Jedes Phianomen ist ein Glied
einer unermeflichen Kette — die alle Phinomene als Glieder be-
greift. Die Naturlehre mufl nicht mehr kapitelweise — fachweise
behandelt werden —. Sie mul} ein Kontinuum — eine Geschichte —
ein organisches Gewichs — ein Baum werden — oder ein Tier —
oder ein Menschy (Frgt.1426). Und in einem andern Fragment
sagt er: «Hs gibt noch keine Physik — es gibt nur einzelne physi-
kalische Wissenschafteny, und schlieBlich notiert er sich sogar: «Die
Physik ist nichts als die Lehre von der Phantasie.» Mit solchen
Bemerkungen wird man nicht viel beginnen kénnen und wohl auch
nicht mit dem Fragment, das wir unter dem Titel: «Hohere
Physik» finden und das lautet: «Der Mittelpunkt ist ein Konsonant
— ebenso wie die Peripherie des Universums. Die Betrachtung der
Welt fangt im unendlichen, absoluten Diskant am Mittelpunkt an
und steigt die Skala herunter. — Die Betrachtung unserer selbst
fingt mit dem unendlichen, absoluten Baf} an, der Peripherie, und
steigt die Skala aufwirts. Absolute Vereinigung des Basses und
Diskants. Dies ist die Systole und Diastole des géttlichen Lebens»
(Frgt. 1430). Die Begriffe Systole und Diastole stellen eine Bezie-
hung zu Goethe her, den er in dem Briefe an Karoline Schlegel den
Liturg der kiinftigen Physik genannt hatte, und daraus konnen wir
schlieBen, daB} diesem Satz ein grofleres Gewicht eignet, als man zu-
nichst meinen mochte. Was aber ist in ihm ausgesagt? Der Puls-
schlag der Systole und Diastole erfolgt zwischen einem, das er so-
wohl durch den Mittelpunkt des Universums als auch durch den
hochst denkbaren Ton, den Diskant, verbildlicht und einem, das er
sowohl weiteste Ausdehnung, Peripherie des Universums nennt und
auch als den tiefsten Ton, den Bal, bezeichnet... Beide, Mittel-
punkt und Diskant, Peripherie und BaB}, sind nur Bezeichnungen
fiir die Richtung einer Stufenfolge, die aufwirts und abwirts fiithrt,
so daB sich in diesem Auf und Ab zwei Stufenfolgen durchdringen,
die die ganze Schopfung, die die Physis und alles Leben gliedern,
worin wir unschwer wie auch in der entsprechenden Lehre Goethes
das Erbe Plotinscher Gedankenginge erkennen konnen. Das aber,
was mich hierbei fesselt, ist die Schilderung des zweifachen Weges
vom Bal} zum Diskant oder was er bedeutet, von der Physis zum
Geist und vom Geist zur Natur und die Fluktuation zwischen Peri-
pherie und Mittelpunkt; so dall man auch sagen kann, dal Novalis
hier neben einem Hin und Her eine vertikale Bewegung bestimmt

536



hat, die man als Auf und Ab von jenem Hin und Her unterscheiden
mufl. Weshalb wir fragen diirfen, welche Gedanken sich Novalis
sonst {iber diesen vertikalen Pulsschlag gemacht hat? Es zeigt sich,
dal} er von grofer Bedeutung in seinem Denken ist, dal} wir ihn
aber zunichst nicht in seinen Notizen zur Physik, sondern in an-
derm Zusammenhang suchen miissen.

Novalis hatte, wie ich bemerkt habe, A. W. Schlegel gegeniiber
geduBert, da} er die Wissenschaften poetisieren wolle. «Eine Wis-
senschafty, notierte er sich, «laf3t sich nur durch Gradierung aller
ihrer Glieder perfektionieren und gradierens (Frgt.1059). Poeti-
sieren ist danach nur ein anderes Wort fiir gradieren, und gradie-
ren bedeutet potenzieren, mathematisch zur Potenz erheben. Die
Stufe, die er fiir die Wissenschaften erreichen will, begreift er folg-
lich als einen hoheren Grad, mathematisch als Potenz der iiber-
lieferten Wissenschaften, sie soll eine Ausdehnung mehr haben,
offenbar nicht nur die Fakten, sondern aullerdem einen «notwen-
digen Gedanken» enthalten, sie soll etwas wie eine Hieroglyphe,
wie ein Bild sein, die diesen Gedanken unmittelbar vermitteln. Die
Stufen vom Baf zum Diskant sind Stufen der Grade, der Gradie-
rung. Hiermit steht dann offenbar ein Fragment in Beziehung, wo
er fragt: «Ob Gott das Ideal der Grade sei und ob wir infolgedes-
sen, wenn Gott der Infinitesimalgrad (also die unendliche Potenz
alles Endlichen sei), nicht mit der Definition eines Mittelgrades (d.h.
eines endlichen Grades zwischen den Unendlichen) beginnen miif3-
ten?» (Frgt. 1027.)

Novalis war anders als Goethe ein Kenner und Liebhaber der
Mathematik, und dieser mathematische Hintergrund fiigt sehr aus-
einandergehende Gedankenginge zusammen, bei denen man zu-
niachst an keinen Zusammenhang denken mochte. Das gilt vor
allem auch fiir den Begriff der Potenz, des hoheren Grades, den er
auf Erscheinungen anwendet, wo wir nicht gewohnt sind, diese
Begriffe zu verwenden. So notierte er sich: «Einem Wort entspricht
ein Satz. Ein Satz ist Potenz des Wortes. Jedes Wort kann zum
Satz — zur Definition — erhoben werden. Sitze werden zu Wissen-
schaften erhoben. Wissenschaft ist die Dignitit des Satzes» (Frgt.
2252). Doch nicht nur die Wissenschaft bezeichnet er derart, als
Potenz des Satzes, sondern er wendet diese Vorstellung auch auf
die Fabel an, die er in dem oben zitierten Fragment eine hierogly-
phische Formel nennt und die er nun als Sprache in der zweiten
Potenz bezeichnet, und zwar deshalb, weil sie Ausdruck eines gan-
zen Gedankens wire und so «in die Hieroglyphistik der zweiten
Potenz, in die Ton- oder Schriftbildersprache, gehdre» (Frgt. 2311).
Doch nicht nur innerhalb der Sprache und Dichtung suchte Nova-

537



lis nach Beispielen fiir das, was er Potenz nannte. Er wendet den
Begriff auch auf das Leben des Menschen an. «Jede Persony,
notiert er sich, «die aus Personen besteht, ist eine Person in der
zweiten Potenz oder ein Geniusy (Frgt. 325). Und dieser Gedanke
gehort zugleich zu einer andern Gedankenreihe, die um die Mog-
lichkeit, Gedanken gemeinschaftlich hervorzubringen, zu «symphi-
losophierens, kreist. Und so setzt er den oben zitierten Gedanken
fort: «Ist gemeinschaftliches Denken moglich, so ist ein gemein-
schaftlicher Wille, die Realisierung groller neuer Ideen moglich.»
Neben der einzelnen Person gibt es die Potenz der Person, die er
auch synthetische Person nennt, so daf3 die hohere Wissenschafts-
lehre diejenige Disziplin ist, «wo vom zusammengesetzten Men-
schen die Rede isty (Frgt. 1047). Zu dem zusammengesetzten
Menschen rechnet er bereits als niedrigste Form die Vereinigung
von zwei Menschen in der Ehe, und hierzu gehoren folglich auch
die Lehren von der Gesellschaft und vom Staat, wo ein neuer
Begriff auftritt: «der Geniusy. «Jede Person ist Keim zu einem
unendlichen Genius» (Frgt.2674). Diese sehr eigenwilligen An-
sichten iiber eine bestehende Beziehung des Einzelnen zu einer
hoheren personalen Wirklichkeit erldutert eine andere Notiz:
«Vielleicht hat jeder Mensch einen eigentiimlichen Anteil an dem,
was ich denke und tue, und so ich an den Gedanken anderer Men-
schens (Frgt. 2673). Novalis meint also, dafl wir alle als niedere
GrofBen, quasi als Wurzelgréffen — Differentiale —, in einer hohe-
ren Wirklichkeit zusammenhingen. Das, was er Genius nennt —
und er sah wohl in Goethe den Genius der literarischen Welt sei-
ner Epoche —, ist héheren Grades, ist Potenz — Integral — der
einzelnen Personen, er ist auch unter uns Menschen, als uns gleich
erscheinend, Ausdruck einer hoheren Stufe, die uns als Einzelne
erfaBBt und doch in unserer Endlichkeit beliBt. Alles Niedere ist
zwar ursichlich bedingt, aber jede «Wirkung» ist zugleich «von
einem hoheren Genius begleitety. Alles steht zwischen einem Nie-
deren und einem Hoheren, zwischen der Ursache und dem Genius,
den er auch Weltseele nennt, denn anschliefend an den erwihnten
Satz fihrt er fort: «Die individuelle Seele soll mit der Weltseele
iibereinstimmend werden. Herrschaft der Weltseele und Mitherr-
schaft der individuellen Seele.» Derart von Stufe zu Stufe bis zu
der hochsten Person als «Infinitesimalgrad der Wirklichkeity, den
Novalis hier in der Tradition des Pantheismus Weltseele oder auch
hiufig Weltgeist genannt hat, fithrt der Weg aufwirts durch die
Grade der Potenzen. Da aber die Lehre vom Genius die Tendenz
zeigt, das so Benannte personhaft zu begreifen, tritt sie in grof3e
Nzhe zu jener Ueberlieferung des abendlandischen Denkens, das

538



die Lebensmichte grundsatzlich personhaft begriffen hat, eine Ver-
wandtschaft, die nicht ohne Folgen innerhalb des Denkens von
Novalis geblieben ist.

In vielen Beispielen hat Novalis die héhere Form, die das Nie-
dere transzendiérende Stufe, von der niederen zu unterscheiden
gesucht, die Seinsstufe der Potenz oder Potenzen von der Seinsstufe
der Basis, und diese Ueberlegungen auch auf die Physik ange-
wandt. «Mehrere Stoffe zusammen bilden organische Stoffe, meh-
rere Krifte zusammengenommen: lebendige Krifte, mehrere Kon-
traktionen zusammen: Empfindungen, mehrere Sensationen: Ge-
danken, mehrere Gedanken: Ideen.» Hier ist jeweils das Hohere
Potenz oder der Genius des Niederen, was der darauffolgende
Satz erlautert: «Mehrere Menschen (bilden zusammen) Genien,
mehrere Tiere: Menschen, mehrere Pflanzen: Tiere, mehrere
Stoffe: Pflanzen, mehrere Elemente: Stoffe» (Frgt. 1467), eben jene
Stoffe, die in der Stufenfolge des ersten Satzes den Anfang gebildet
hatten. Da Novalis die Stufe des Menschen durch die Stufe der Ge-
nien tiberhoht, diirfen wir annehmen, daf} er im Menschen den Ge-
nius der Tiere und in den Tieren den Genius der Pflanzen und in
der Pflanze den Genius der Stoffe begreifen wollte, dafl also die
Natur immer zugleich aus einem Hoheren wie aus einem Niederen
bedingt oder bestimmt ist. Dieser Gedanke zum mindesten diirfte
den Nachdenklichen nachdenklich stimmen konnen, denn hiermit
riithrt Novalis offenbar an ein Tor zur Wirklichkeit, das, wenn man
von Dacqué absieht, fast unbeachtet geblieben ist. Ich werde also
fragen miissen, wie sich Novalis die Beziehung zwischen der Natur
und der Person oder der Natur zum Menschen, der hiernach an
der Spitze der Hierarchie steht, gedacht hat. In einem Fragment,
das mit dem Satz beginnt: «Ueber die Natur als einem geschlos-
senen Korper — als einem Baum, an dem wir die Bliitenknospen
sind», sagt er: «Naturen sind solche Wesen, bei denen das Ganze
den Gliedern dient, bei denen die Glieder Zwecke an sich sind, die
Glieder selbstindig sindy; also ist eine Natur dort gegeben, wo
jedes fiir sich besteht und eines neben dem andern gedacht werden
kann. «Personen», fahrt er dann fort, «sind solche Wesen, wo das
umgekehrte Verhiltnis stattfindet.» D. h., er nennt Personen solche
Wesen, wo die Glieder dem Ganzen dienen, derart, dafl das Glied
aus einer hoheren Einheit verstanden werden mulf, einer Einheit,
die nicht die additive Summe der Teile, sondern Produkt, Potenz
der Teile, ist. In dem Fragment, dem ich diese Sdtze entnommen,
bestimmt aber Novalis noch ein drittes Bereich, das der Mittelwe-
sen, von denen er sagt: «Mittelwesen zwischen Natur und Person
sind dort gegeben, wo beide sich wechselseitig nezessitieren und

539



jedes oder vielmehr keines Zweck an sich selbst ists (Frgt. 2675).
Was aber meint er mit diesen Mittelwesen? Offenbar meint er da-
mit die Sinne und die Organe der Lebewesen, die also sind Potenz
der unsinnlichen, eigentlich unverbundenen Natur, derart, dal3 die
Person alsdann als Potenz der Mittelwesen Potenz der Potenz ist
und #dhnlich wie der kubische Raum Potenz der Potenz der
Linie ist.

Die Lehre von den Potenzen, der Gradierung des Niederen und
der Dignitdt des Hoheren — was nicht mit einer Lehre hoherer
Dimensionen des Raumes verwechselt werden darf, sind doch die
Dimensionen des Raumes hiernach nur Analogie der Seinsstufen
der Wirklichkeit —, ist das Schema, so glaube ich sagen zu diir-
fen, nach dem Novalis den Abrif3 der kiinftigen Physik gestal-
ten wollte. Aber, so wird man fragen, ist das nicht ein abwegiger,
ein fruchtloser Versuch, ein Unternehmen, das nur in der Ge-
schichte des Denkens, der Philosophie ein bedingtes Interesse be-
anspruchen kann? Wire das wahr, wiirde ich mit Pascal meinen,
diese ganze Philosophie sei keine Stunde Miihe wert. Und deshalb,
um zu erweisen, dafl diese Hinweise fruchtbar gemacht werden
konnen, mochte ich die Ansitze, die sich bei Novalis finden, auf
zwei Probleme anwenden, namlich auf das Verhiltnis des techni-
schen Werkes zur Natur und auf die Sprache, Ueberlegungen, die
sich nur insofern auf Novalis berufen konnen, als er gesagt hat:
«Nur dann zeig ich, daB3 ich einen Schriftsteller verstanden habe,
wenn ich in seinem Geiste handeln kann, wenn ich ihn, ohne seine
Individualitidt zu schmilern, iibersetzen und mannigfach verindern
kann!» (Frgt. 31.)

Ich frage also, ob das Werk der Erfinder, die Maschinen und
Werkzeuge, die wir fertigen und unter Beachtung der der Natur
eigentiimlichen Gesetze bilden, Natur wie die lastende Ruhe der
Steine oder die Kraft des stiirmischen Wildwassers sind, oder ob
diese Werke nicht richtiger den Organen des Menschen, diesen «Mit-
telwesen» dhnlich und vergleichbar genannt werden sollten. Offen-
bar dienen sie einem Zweck. Was aber einem Zweck dient, ist nicht
nur das natiirliche Sein, sondern es stellt sich zugleich in ihm
etwas anderes, ein Zweck, und das heil}t ein Abbild, dar, es ist
etwas und aulerdem ist es wie ein Bild, d. h. es eignet ihm eine
Seinsweise, die der Natur nicht gehort, und das ist #hnlich, wie die
Fliche eine Ausdehnung hat, die der Linie nicht zu eigen ist. Ich
darf also sagen, keine Maschine, kein Werkzeug ist die Naturkraft
oder natiirliche Grofe selbst, jedes von ihnen ist zugleich als Bild
eines andern, namlich als Korper eines Zweckes: gradierte Natur,

540



Potenz des niederen Seins. Diese Werke sind gradierte Natur, wie
es der Stein ist, den der Meiflel des Bildhauers zur Statue eines
Menschen fiigte, die ihrerseits Hieroglyphe, Potenz der Potenz,
namlich Zeichen fiir den Gott sein kann. Der Stein selbst aber
wiirde in dem Gespréach der Naturen, jenem aus den «Lehrlingen zu
Sais» von den hoheren Stufen, in die er gehoben, nichts berichten
konnen, dort wire er Stein unter Steinen und ohne Wiirde, ohne
Dignitét. Sehen wir genau hin, so bemerken wir, daf3 wir iiberhaupt
nur mit einer derart gradierten Natur umgehen, wie unser Leben
dadurch ausgezeichnet ist, dal} unsere Arbeit die Natur gradiert
und daB} darin der eigentliche Wert aller Arbeit besteht.

Das, was Novalis angeregt durch die Moglichkeit der gesteiger-
ten Sprache in der Poesie, als Gradierung begriffen hat, bildet, so
scheint es, das Prinzip unseres Daseins in der Welt, und wir haben
uns nur durch eine irrtiimliche Akzentverleihung an die Stufe —
die Fliche — der Basis unseres Daseins daran gewdhnt, dieser
Steigerung keine Beachtung zu schenken, obgleich wir, recht ge-
sehen, ohne sie zu bedenken, nichts verstehen konnen. Denn was
ist die Sprache des Menschen anders als Gradierung, ja genauer,
als Potenz der Potenz? Was ist das Wort, das wir horen, in der
Natur, in der Basis? Erschiitterung der Luft ist es, wohl wirkend, -
doch ohne Wirklichkeit. Was wir aber horen, als Klang horen, ist
Gradierung, Potenz des Niederen, und zwischen dem Sein in der
Physis und dem Klang, den wir horen, liegt eben die gleiche Kluft
der Unendlichkeit, wie zwischen dem Punkt und der Linie. Der
Klang als Wort aber ist zugleich ein Zeichen fiir ein anderes, und
also eignet ihm eine weitere Seinsweise, die dem Laut nicht eig-
nete, es ist Potenz des Klanges, also Potenz der Potenz. Gewill ge-
hort die niedere Stufe zum Sein der hoheren, aber im Wertgefiige
der hoheren zihlen die GroBlen der niederen nicht, und deshalb
konnen wir auch die Trager des Sinnes dndern, ohne den Sinn zu
dndern, den Klang etwa durch die Schrift ersetzen. Diese Moglich-
keit beweist, da3 die Groflen der niederen Ordnung nicht die aus-
schlieBliche Bedingung der hoheren Wiirde bilden, dafl wir also
nicht nur von unten nach oben, sondern auch von oben nach unten
schauen miissen, wenn wir uns selbst und unsere Stellung in der
Welt, der Physis, richtig deuten wollen.

Was ich am Beispiel der Technik und der Sprache zu klédren ver-
suchte, bestitigt sich auf Schritt und Tritt unseres Daseins. Denn
was ist Dichtung, was ist Kunst anderes als eine Gradierung unse-
rer Begegnungen im Alltag, und gibt es nicht auch etwas wie
Degradierung, den Absturz in die Bereiche der negativen Poten-
zen? Nur andeuten wollte ich, was es fiir Folgerungen aus Novalis

541



Ansatz gibt. Doch vielleicht bin ich zu sehr dem eignen Denkbe-
miihen® verfallen und zu weit von Novalis ausgeschwarmt?

«Produkte», hei3t es bei Novalis, «sind unvollkommene Potenzen.
Der Geist ist das potenzierende Prinzip — daher die Schriftwelt
die potenzierte Natur oder die technische Welty (Frgt. 1287). Pro-
dukte sind unvollkommene Potenzen, jede Gradierung der Natur
ist durch den Geist gegeben, und seine Bedeutung hatte man in der
Wissenschaft der Physik vergessen. Hatte man ... Die neue Physik
dagegen braucht die gradierte Natur fiir ihre Definitionen, denn
sowohl die Uhren, die in der Relativitdtstheorie zur Definition der
Gleichzeitigkeit notwendig sind, wie das beobachtende Gerit, das
in der Quantentheorie Heisenbergs eine Rolle spielt, sind gradierte
Natur, kiinstliche Organe jener Art, wie Novalis das Fernrohr ein
kiinstliches Organ genannt hat. Aus dem unheimlichen, «sinnlosen»
(C. F. v. Weizséicker) Kosmos oder Chaos der neuen Physik schaut
das Bild des Menschen zuriick, er setzt das potenzierende Prinzip in
uns, den Geist, voraus, d. h. die Gradierung der Basis durch die
Sinne. «Der Menschy, sagte Novalis, «ist diejenige Substanz, die die
ganze Welt unendlichfach bricht» (Frgt. 1826) und ferner: «Die
Welt ist ein Universaltropus des Geistes.» Alles, was wir von ihr
erkennen, kann nur im Bilde unserer selbst sein, nimlich nicht nur
es selbst, sondern es muf} ein anderes zugleich sein und ohne, daB3
sie deshalb aufhort zu sein, was sie ist, so wenig aufhort, sie selbst
zu sein, wie der Marmor, den Phidias zum Bilde der Athene fiigte,
aufhort, ein Stein unter den Steinen zu sein. Was ich mit Novalis
sage, andert nichts an den empirischen Fakten, nichts an der
Methode, die Natur zu erforschen, wohl aber einiges an den Vor-
eingenommenheiten, die unsere Epoche und unser Denken bela-
sten. Doch ist nichts schwerer, als Voreingenommenheiten abzu-
tun, denn in ihnen lieben wir uns selbst, das heil3t jenen Willen:
sein zu wollen wie Gott.

Es ist kaum moglich, die Vielfalt der Ein- und Fernsichten von
Novalis einem Grundgedanken unterzuordnen, zu weit ist, was er
uns hinterlassen hat, von systematischer Klarung entfernt. Und
doch ist es wahrscheinlich, daBl auch die Notizen, die von einer
eignen Sprache der Natur handeln, in Beziehung zu der Lehre von
den Potenzen stehen, insofern nidmlich, als diese Sprache verschie-
dene Stufen des gleichen Prinzips bilden und die niedere als Ana-
logie der hoheren aufgefalit werden sollte. Denn wenn auch No-
valis den Begriff der «analogia entisy nicht erwidhnt, die «Kunst,

5 Dargelegt in: Sophie oder iiber die Sprache, Berlin 43, Johannes

oder vom Menschen im Kosmos, Heidelberg 46, Die Philosophie
Pascals, Heidelberg 49.

542



analogisch zu konstruieren» (Frgt. 2372) gehort fiir ihn zu dem Ge-
heimnis der Kunst iiberhaupt. Derart, also als Versuch, die Ent-
sprechung eines und des gleichen in den niederen Seinsstufen zu
kldaren, mochte ich die folgenden Notizen aufgefallt wissen. «Der
Menschy, heil3t es im Fragment 1461, «spricht nicht allein, auch das
Universum spricht.» Diesen Gedanken erlautert eine andere Notiz:
«Die Atome sind gleichsam die Schriftzeichen der Natur — und
ihnen entsprechen die Schwingungen des Aethers — der Feste.
Beide Systeme erkldren sich gegenseitig. — Aus einem allgemei-
nen Atom und einer allgemeinen Schwingung ist die Welt entstan-.
dens» (Frgt. 1499). Und dieser letzte Satz wird der heutigen Physik
nicht abwegig erscheinen und sich in manchem mit Ansichten von
Frau Conrad-Martius beriihren. Zu diesem eigenartigen Gedan-
kenkreis gehoren nicht wenige seiner Bemerkungen und auch der
folgende eigenwillige Satz: «Vielleicht sind alle Bewegungen nur
Sprache der Natur; vielleicht sind die Korper und Figuren die
Substantive, die Krifte, die Verben und also die Naturlehre nur
Dechiffrierkunsty (Frgt. 1457). Danach wire die Natur nicht in
mathematischer Sprache geschrieben, wie Galilei und ihm folgend
viele andere gemeint haben, sondern sie sprache in Bewegungen
und Zustandsédnderungen, deren mathematische Abbildung als Bild
des urhaften Daseins eine hohere Ebene, eine Gradierung voraus-
setzt. Jene Modelle aus mathematischen Formeln, die wir heute an
Stelle der eignen Sprache der Natur besitzen, sind echte Hiero-
glyphen und nicht etwa Aussagen der Natur selbst. Die Ueberein-
stimmung aber zwischen der Natur und diesen Bildern von ihr, die
Moglichkeit logischer Erkenntnis und rechnerischer Erschlieung
der Umwelt, weist auf den Geist als das potenzierende Prinzip, und
ohne ihn gibt es keine Wirklichkeit, richtiger keine Verwirklichung,
die einer hoheren Stufe als die Wirkung angehort und die Potenz
der Wirkung ist. Und also mul} ich fragen, ob Novalis uns Auf-
schlul} dariiber gegeben hat, wie er die besondere Rolle des Geistes
gedacht hat.

Das soll durch die Betrachtung nur eines Fragments geschehen,
das dabei eher drgerlich als erfreulich genannt werden kann, ich
meine das Fragment 726, das lautet: «Zur Wissenschaft ist der
Mensch nicht allein bestimmt, der Mensch muf3 Mensch sein, zur
Menschheit ist er bestimmt. Universaltendenz ist dem eigentlichen
Gelehrten unentbehrlich. Aber nie mufl der Mensch wie ein Phan-
tast etwas Unbestimmtes, ein Kind der Phantasie, ein Ideal suchen.
Er gehe nur von bestimmter Aufgabe zu bestimmter Aufgabe fort.
Eine unbekannte Geliebte hat freilich einen magischen Reiz. Das
Streben nach dem Unbekannten, Unbestimmten ist duBerst ge-

543



fahrlich und nachteilig. Offenbarungen lassen sich nicht mit Ge-
walt erzwingen. — Der echt idealische Weg des Physikers ist nicht
aus dem Einfachen, Zersplitterten das Zusammengesetzte, das
Verbundene, sondern umgekehrt, d. h. aus dem Verbundenen das
Einfache zu erklaren. Aus einem Naturstand wird nie ein Staat,
wohl aber aus einem Staat ein Naturstand entstehen. Durch Aus-
artung ist die Natur entstanden. Aus der Sensibilitdt erklart die
Schwere, nicht aus Schwere, Elektrizitiat usw. die Sensibilitdt. Aus
Gedanken erklart die Entstehung der Schwere. Der Geisterwelt
gehort das erste Kapitel der Physik. Die Natur kann nicht stillste-
hend, sie kann nur fortschreitend zur Moralitdt erkldrt werden.
Einst soll keine Natur mehr sein. In eine Geisterwelt soll sie all-
mahlich iibergehen.»

Zunichst scheint es, dafl Novalis in dieser Notiz der Forderung,
nicht in das Phantastische auszuschweifen, selbst nicht geniigt hat;
denn mehr an gegensitzlichen Gedanken lassen sich kaum in
einem Satz unterbringen. Und doch erldutern alle Sdtze nur einen
Gedanken, der in der Mitte dieses Fragmentes steht, den namlich,
daf3 wir nicht aus dem Einfachen, dem Zersplitterten das Zusam-
mengesetzte, das Gradierte erkldren sollen, sondern, da3 wir das
Einfache aus dem Hoheren deuten miissen. Zwischen dem Niede-
ren und dem Hoheren liegt eine Kluft, die vom Niederen aus nie
iiberwunden werden kann. Die Linie konnte, wie ich bildlich sagen
mochte, nie zur Fliche werden, wohl aber konnte die Fliche in
sich die Linie definieren. Diese Beziehung nun erliautert der in die-
sem Zusammenhang zunichst fremd anmutende Satz vom Staat,
der nicht aus einem Naturstand, wie es Rousseau gemeint hatte,
werden konne. Was aber ist dann zu dem daran anschlieBenden
Satz zu bemerken: «Durch Ausartung ist die Natur entstanden?»
Dieser Satz erinnert an dhnliche nihilistische Bemerkungen ande-
rer, die den Menschen als eine Krankheit der Natur, der Erde auf-
fassen wollten. Vielleicht ist er nichts als eine paradoxe Formulie-
rung, die wir nicht beim Wort halten diirfen. Novalis beginnt seine
Ueberlegung mit dem Satz: dal der Mensch zur Menschheit be-
stimmt sei, d. h. einem, das hoher als der Einzelne ist, einem, was
er sonst Genius genannt hat, unterstellt ware. Und dieser gleiche
Gedanke beschlief3t die Ueberlegung, dort sagt er: «Der Geister-
welt gehore das erste Kapitel der Physik», und diese Geisterwelt ist
nur ein anderer Name fiir die Genien, die jede Wirkung begleiten,
die bei jeder niederen Erscheinung ebenso mitgerufen sind wie
die niedere Natur, wo die Ursachen wohnen. Deshalb ist der Satz
iiber die Ausartung dahin zu verstehen, daf3 Novalis die Natur als
Degradierung, als Abstieg durch die Stufen der Potenzen, als Ab-

544



stieg von einer hoheren Seinsstufe, einer hcheren Wirklichkeits-
ebene aufgefalit wissen will. Das Wort Ausartung ist nur ein Syno-
nym fiir Degradierung. Durch Degradierung ist die Natur, die wir
kennen, entstanden; sie verhilt sich zu der hoheren Stufe der
Genien, die wir nicht kennen, wie sich der Naturstand zum Staat
verhilt, auch dieser kann eine Ausartung des Staates sein, wenn
er sich selbst zum Inhalt des Staates macht. Es ist also kein Durch-
einander willkiirlicher Assoziationen, sondern eine geschlossene
Folge des Gedankens in dem Fragment gegeben. Hat man das ein-
gesehen, so wird auch der darauffolgende Satz sich deuten lassen,
der, in dem er fordert: «Aus der Sensibilitdt erkliart die Schwere,
nicht aus Schwere, Elektrizitiat usw. die Sensibilitdt.» Was Schwere
als eigne Sprache der Natur ist, setzt die Begegnung mit dem
Geist, dem potenzierenden Prinzip, voraus, und zwar richtiger mit
jenem «Mittelgrad» der Sinnlichkeit, der ersten Stufe der Poten-
zenreihe, den wir aber nur von der hochsten uns zuginglichen
Wirklichkeitserfahrung, der im Geiste erfolgten Vergegenwarti-.
gung der Umwelt, der Verwirklichung der Welt und Natur, be-
stimmen konnen. Novalis meint also, dall wir der Natur und ihren
ihr eigentiimlichen Eigenschaften, die die Physik als Inhalt ihrer
Beziehungslehren beschreibt, nur auf dem Wege der Degradie-
rung, der Diastole gegen die Peripherie, begegnen, dafl die durch
die Sinne erfolgende Gradierung der Natur die Gliederung der
Schopfung bedingt, in der wir sie finden und erforschen konnen.
Die Sensibilitdt ist nicht aus den Naturgriinden abzuleiten, denn
was sie vermittelt ist Wirklichkeit, nicht Wirkung, Wirklichkeit
und Wirkung gehoren verschiedenen Seinsstufenr an. Wir kennen
die Natur nicht anders, als bezogen auf das potenzierende Prinzip
des Geistes, bezogen auf jenen Grad, Dignitidt der Verwirklichung,
worunter alle naturhaften Eigenschaften zuriickbleiben und von
wo aus allein erst diese Eigenschaften verstindlich werden, wes-
halb wir, recht gesehn, die Schwere nur aus der Sensibilitit erkla-
ren konnen und niemals die Sensibilitdt aus der Schwere, der
Elektrizitit usw., die dabei den Korper, der mit ihnen gerufenen
hoheren Wesenstufe bilden, eben einen Korper jener Art, wie die
Schwingung der Luft und der Klang als Potenz dieser Schwingung
Korper des Wortes ist, das wir im Geiste verstehen, wo es mit
andern Worten sich zum Satze fiigt, den Novalis Potenz des Wortes
genannt hat.

Was ich hier aus Novalis Studien und Fragmenten herauszu-
lIosen versuchte, mutet fremd an, dessen bin ich mir wohl bewuft.
Dafiir aber gewinnt diese Schau die Vertikale zuriick, die Stufung
des Auf und Ab im Wechsel zwischen Gradierung und Degradie-

» 545



rung, zwischen Systole und Diastole. Dieser Wechsel im Auf und
Ab, den ja auch Goethe in seiner Konzeption der Systole und Dia-
stole gemeint hat, stellt den Menschen zum SchluB3 zwischen das
wahrhaft unendlich Hohere, den personlichen Genius der Hohe,
die unendliche Person Gottes, denn dorthin weist notwendig die
Stufung, wie sie sich Novalis gezeigt hatte, und die Person der
Tiefe, den Ddmonen der Nacht — den Gott-nichts. Es tritt bei No-
valis zu der Natur, deren Peripherie sich in unermefliche Ferne
erstreckt, als weitere Ausdehnung in Analogie zur Lehre der
Dimensionen des Raumes — die Stufung durch die Grade der Po-
tenzen, die gegen den Infinitesimalgrad fiithrt, unter dem Novalis,
wie ich erwiahnte, Gott begriff und nach unten gegen den Grad der
unendlichen Negation, der aber, da er dialektisch zum Geist, zu
Gott gehort, kein Nichts, sondern als Gegensatz der unendlichen
Person selbst personhaft, Chim#re, Dimon, der Bose sein muB.
Durch die Erkenntnis der auf- und abwiarts fithrenden Stufen
suchte Novalis den Abri3 der kiinftigen Physik, der Physik in
einem hoheren Stile zu gewinnen, und wihrend er am Beginn den
Wegweisern des pantheistischen Schwirmens folgte, Weltseele und
Weltgeist zu begreifen und zu bestimmen suchte, wandelte sich
ihm jener plotinsche Ansatz durch die Lehre vom Genius, des
personhaften Genius als der hochsten Person, in eine Schau der
christlichen Wirklichkeit sehr eigenartiger Tiefe. Denn nur aus
dieser Verwandlung, dem geheimen Reifen der Gedanken erklart
sich jener erregende, von prophetischem Atem erfiillte Aufsatz aus
seinem letzten Jahre: «Die Christenheit oder Europa», den seine
Freunde so wenig verstehen konnten, daf} sie sich weigerten, ihn im
«Athendum» und auch zunichst in den gesammelten Schriften von
Novalis abzudrucken. Dies Bekenntnis zu Christus und zu der einen
christlichen Kirche, zur christlichen Einheit des Abendlandes ist
kein romantischer Ausbruch, wie man gemeint hat, sondern eine
Konsequenz seines Wissens und seiner Einsicht von der hochsten
personhaften Wirklichkeitsstufe, die sich ihm enthiillt hatte. Nach-
dem er die Bedeutung der Gradierung in allem, was wir von der
Schopfung kennen, erkannt hatte, mulite sich ihm von hier aus ein
erneutes Begreifen der Wirklichkeit Jesu Christi aufdriangen und
die Wahrheit seines Lebens und Sterbens wie seiner Gottlichkeit
und die Stiftung der Kirche in neuem Glanze erstrahlen. Novalis
konnte sein Werk nicht vollenden; was er uns zuriicklieB, sind
Scherben einer kristallenen Schale, in der er das Bild der Welt im
Bilde seiner eignen Seele gesucht und zu formen versucht hat, eine
Schau, die des Nachdenkens lohnt, und die zu vollenden wohl
keinem Sterblichen gegonnt ist.

546



	Novalis Beitrag zu einer "Physik in einem höheren Stile"

