
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 9

Artikel: Novalis Beitrag zu einer "Physik in einem höheren Stile"

Autor: Wasmuth, Ewald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOVALIS BEITRAG ZU EINER
«PHYSIK IN EINEM HÖHEREN STILE»

Von Ewald Wasmuth

Vor 150 Jahren, am 25. März 1801, wenige Wochen vor der
Vollendung seines 29. Lebensjahres starb Friedrich von Hardenberg,
der sich Novalis genannt hatte, und mit seinem Tode endete die
Jugendblüte der deutschen Romantik, die in ihm den Dichter verlor,

der ihr das gültige Symbol, jene blaue Blume, die der Held im
«Ofterdingen» sucht, geschenkt hatte und der selbst im Leben und
Sterben die Forderungen der romantischen Dichtung erfüllt hat.
So eins sind Leben, Werk und Dichtung, daß die Konturen seines
wirklichen Lebens unmerklich übergehen in die Landschaft der
Dichtung, ja daß er selbst wie eine Figur seines Werkes zu sein
scheint. In keines Menschen Leben ist die Jugend so rein und mit
allen Schatten in ihrer Mischung aus «Schwermut, Liebe und Lust»
in dieser Reinheit Gestalt geworden. Diesen einen Tag seines Frühlings

lebte er ganz, sich selbst verschwendend und sich selbst
erfüllend. «Muß man denn immer bedächtig sein? Wer zu alt zum
Schwärmen ist, vermeide jugendliche Zusammenkünfte. Jetzt sind
literärische Saturnalien. Je bunteres Leben, desto besser» (Frgt.
119) J Vier Jahre sind Novalis zu diesem bunten Leben gegönnt
gewesen, vier Jahre überlebte er Sophie von Kühn, die er kennenlernte,

als sie dreizehn Jahre alt war, und die starb, als sie fünfzehn
Jahre zählte, und der er nachsterben wollte, um ewig mit ihr vereint

zu sein, was gewiß wie jugendliche romantische Uebersteige-
rung klingt. Das Tagebuch aber, das von diesem Entschluß berichtet,

ist sachlich, keine Uebertreibung trübt es. «Mancherlei Gedanken

über sie und mich» ist alles, was von diesem Plan am ersten Tag
notiert wird, und wenige Tage später heißt es: «An Sophie hab ich
oft — aber nicht mit Innigkeit gedacht». Und später: «An Sophie
ist oft gedacht worden, doch fehlt es noch immer nicht an leichtsinnigen

Gedanken». Und gegen das Ende dieses einzigartigen
menschlichen Dokuments trägt er den Satz ein: «Wer sie
ausschließt, schließt mich aus. Das Engagement war nicht für diese

1 Ich zitiere nach der von mir besorgten Ausgabe: Novalis Briefe und
Werke, 3 Bde., in der die Fragmente nach von Novalis selbst
angedeuteten Plänen geordnet worden sind. Verlag Lambert Schneider,
Berlin 1943.

531



Welt. Ich soll hier nicht vollendet werden. — Alle Anlagen sollen
nur berührt und rege sein».

Wer könnte einen richtigeren Satz über Novalis sagen als
diesen? Das Engagement war nicht für diese Welt und doch darin
gerade für diese, für unsere Welt. Nur berührt und nicht
vollendet, doch alle Anlagen sollten rege sein. Sah Novalis, als er diesen

Satz schrieb, «des ganzen langen Lebens / kurze Freuden /
und vergebliche Hoffnungen / kommen in buntem Zuge / wie
Abendnebel / hinter der Sonne / Untergang?»2 Wußte er davon,
daß alles, was er berührte, Fragment bleiben würde, Fragment wie
sein Leben und darin zugleich mehr als Fragment, nämlich ein
Sinnbild dafür, daß wir nie hier vollendet sein können und daß die
Scherbe unseres Lebens Ergänzung in einer andern Wirklichkeit
finden muß? Das Opiat seiner Sehnsucht — dieser Sehnsucht, die
die Nacht des Todes in das Licht des Tages holte, färbte, was immer
er berührte, sie ist die Droge, die es ihm ermöglichte, alles in den
«Geheimnisstand zu erheben», die seine Tränen in den Tau jener
Welt verwandelten, nach der er Heimweh trug. Heimweh, denn
auch die Philosophie ist nur «Heimweh, Trieb überall — und das
heißt auf Erden und im Himmel, hier und dort — zu Hause zu
sein». Heimweh ist die Sehnsucht nach jener Reinheit, die er
verloren, nach der Heimat, wo uns nichts mehr von dem Geliebten
trennt. Diese Landschaft des Traumes, die ihm die Heimat der
Seele ist, schimmert durch jedes Wort, das Novalis schrieb, und
dadurch ist alles, was er uns schenkte, doppeldeutig, oder wie er
sagte «gradiert», «Hieroglyphe», nicht Allegorie, sondern wirklich
in den Geheimnisstand erhoben. Diese Schau nun, wo alles eine
geheime Sprache, eine doppeldeutige Rede spricht, diese Forderung,

zugleich dies und das zu sagen, wurde für Novalis die Aufgabe

der Poesie, jener «künftigen, transzendentalen oder auch
organischen Poesie» (Frgt. 301), die er als Aufgabe von der romantischen

Dichtung forderte. Diese Forderung wollte er auf alles
anwenden; alles Leben, so notierte er sich, sei einer Steigerung fähig.
«Zur Welt suchen wir den Entwurf. Dieser Entwurf sind wir
selbst!» (Frgt. 304.)

Wir selbst Entwurf zur Welt? Zur Welt, die uns unendlich
übersteigt? Kann das mehr sein als eine romantische Phrase, die uns
vielleicht gefällt, die aber nicht bestehen kann vor einem Weltall,
dessen äußerste Ränder uns fliehen wie die Splitter einer platzenden

Granate und vor einer Natur, die wachsend von Ordnung zu
Unordnung, zum Chaos absinkt? Novalis aber meinte: «Die Natur

2 Hymne an die Nacht, Fassung der unkorrigierten Handschrift, 1. c.
Bd. 2, S. 266.

532



soll moralisch werden, wir sind ihre Erzieher» (Frgt. 2706). Es sieht
nicht aus, als wären wir sehr erfolgreich damit. Doch auch Novalis

ließ die Natur schon klagen, ließ die Natur den Menschen in den
«Lehrlingen zu Sais» anklagen: «Die weiten hallenden Säle standen
leer und hell da, und das wunderbare Gespräch in zahllosen Sprachen

unter den tausendfältigen Naturen, die in diesen Sälen
zusammengebracht und in mannigfaltigen Ordnungen aufgestellt waren,
dauerte fort. Ihre innern Kräfte spielten gegeneinander. Sie strebten

in ihre Freiheit, in ihre alten Verhältnisse zurück. Wenige standen

auf ihrem eigentlichen Platze und sahen in Ruhe, dem
mannigfaltigem Treiben um sich her zu. Die übrigen klagten über
entsetzliche Qualen und Schmerzen und bejammerten das alte herrliche

Leben im Schöße der Natur, wo sie eine gemeinschaftliche
Freiheit vereinigte und jedes von selbst erhielt, was es bedurfte.
,0 daß der Mensch1, sagten sie, ,die innere Musik der Natur
verstände und einen Sinn für äußere Harmonie hätte. Aber er weiß ja
kaum, daß wir zusammengehören und keins ohne das andere
bestehen kann. Er kann nichts hegen lassen, tyrannisch trennt er uns
und greift in lauter Dissonanzen herum. Wie glücklich könnte er
sein, wenn er mit uns freundlich umginge, und auch in unsern großen

Bund träte wie ehemals in der goldenen Zeit, wie er sie mit
Recht nennt. In jener Zeit verstand er uns, wie wir ihn verstanden.
Seine Begierde, Gott zu werden, hat ihn von uns getrennt, er
sucht, was wir nicht wissen und ahnden können, und seitdem ist er
keine begleitende Stimme, keine Mitbewegung mehr'.»3 Nun, die
«Lehrlinge zu Sais» sind eine Dichtung, und was Novalis hier die
Natur sagen läßt, geht den tätigen Menschen kaum etwas an. Aber
ist es nicht doch so, daß die Menschen heute nicht nur Gott verloren,
sich nicht nur von Gott abgewandt haben, sondern auch von der
Natur, ist es nicht wahr, daß die Domestizierung der Naturkräfte
mißlungen ist, weil wir als sittliche Wesen ihnen gegenüber und
überhaupt versagt haben? Die Natur gehört zur Schöpfung; als
wir aber werden wollten wie Gott, hörten wir auf, eine begleitende
Stimme der Natur zu sein; sollte die Aufhebung der Harmonie
zwischen ihr und uns, die Gewalten des Abgrunds, die Masken des

Bösen, den Bösen gerufen haben? Der Mensch in der Schöpfung
ist geheimnisvoller, als wir wahrhaben möchten. «Der Mensch»,
schrieb Novalis, «ist sich selbst das größte Geheimnis. Die
Auflösung dieser unendlichen Aufgabe in der Tat ist die
Weltgeschichte» (Frgt. 724). Wir können uns wenden, wie wir wollen, das

Geheimnis, das wir uns selbst sind, löst sich nicht durch die Daten
der Wissenschaften auf. Immer bleibt ein Rest, der allem Wissen

3 1. c. Bd. 2, S. 220 f.

533



spottet; auch die Erkenntnisse von diesem und jenem, von allem,
enden in den Händen der Menschen, dienen ihrem fragwürdigen
Willen wie die Waffen, die die Menschen erst zu ihrem Schutz,
dann um ihrer Begierde zu frönen, herzustellen lernten. Alles tritt
zum Schluß in Beziehung zu uns selbst, zur Sittlichkeit, zur Moral
des Menschen. Wenn das aber so ist, so muß eine künftige Wissenschaft

von der Natur, die künftige Physik, die «Physik in einem
höheren Stile», wie sie Novalis einmal als seine Aufgabe bezeichnet

hat, den Menschen und seine Stellung in der Schöpfung
miterfassen.

Von diesen Ein- und Fernsichten, die sich in Novalis Aufzeichnungen

zu dieser Aufgabe zeigen, die in der Masse seiner
Fragmente, dieser großartigen und noch lange nicht erschlossenen
Hinterlassenschaft von Novalis, verschüttet liegen, möchte ich
nunmehr kurz berichten und versuchen, seine bisher unbeachteten
Gedanken zu einer «künftigen Physik» herauszulösen, die gewiß
zu einem andern Weltbild gehört, als es das ist, von dem man heute
meint, daß es das allein richtige sei.

Nach diesen allgemeinen Bemerkungen will ich zunächst die zu
diesem Thema gehörigen Aufzeichnungen von Novalis betrachten,
um zugleich eine Einschränkung vorzunehmen und darauf
hinzuweisen, daß der größte Teil jener fragmentarischen Niederschriften,

die das Fragmentwerk von Novalis bilden, nicht zur
Veröffentlichung bestimmt gewesen ist, daß sich also in diesen Fragmenten

viele Eintragungen finden, die durch Aufgaben, die der Tag
stellte, oder auch durch die Lektüre irgendeines Buches oder auch
durch ein Gespräch veranlaßt worden sind, und das sind Aufzeichnungen,

die in Beziehung stehen zu bestimmten Fragen und
Meinungen des Tages. Kein Mensch ist unabhängig von solchen
Gedankengängen, die in seiner Gegenwart herrschend sind. Aehnlich
wie heute die Psychoanalyse oder der Existentialismus in unserm
Denken und Sprechen ihren Einfluß geltend machen, wirkten zur
Zeit von Novalis neben der Philosophie Fichtes die Lehre des
englischen Arztes Brown von der Sthenie und Asthenie und innerhalb
der Physik die Meinungen, die man sich über die Natur der
galvanischen Elektrizität und auch die Rolle gemacht hat, die der
Sauerstoff, das Oxygen, in der Natur spielt. Den hiermit verbundenen

Lehrmeinungen begegnen wir häufig in den Aufzeichnungen
von Novalis, und sie treten auch in Beziehung zu jener höchsten
Forderung der romantischen Schule, die Novalis und seine
Freunde an die Dichtung überhaupt stellten. In einer überraschenden

und wohl auch abschreckenden Kühnheit verfügt Novalis über
die verschiedensten Lehrmeinungen, so etwa, wenn er an August

534



Wilhelm Schlegel schreibt, daß sein Vorhaben wäre, die
Wissenschaften, alle Wissenschaften zu poetisieren. Solcher übersteigerter
Vorsätze gab es manche unter den Freunden, die die romantische
Schule bildeten, Friedrich Schlegel z. B. hatte lange den maßlosen
Plan, ein Buch zu schreiben, das eine Bibel sein sollte. Es zeichnen
sich aber die Pläne von Novalis durch eine größere Sachlichkeit
aus, er blieb, obgleich er fraglos der größere Dichter war, bei der
Behandlung seiner Projekte der Erde näher. Was aber plante
Novalis unter einer Poetisierung der Wissenschaften?

Eines bestimmt nicht, nämlich nicht, daß er die Wissenschaft in
Reimen hätte vortragen wollen. Sondern er verstand darunter die
Aufgabe, die Umwelt, Natur und Leben in einem höheren
Zusammenhang zu geben, einem Zusammenhang, deren Vorbild etwa die
Fabel war; denn Fabeln und Märchen sind die Dichtungsformen,
die am weitesten ihrem poetischen Vorsatz entsprachen. Von der
Fabel aber notierte er sich, daß in ihr eine Begebenheit, eine
hieroglyphische Formel komponiert wäre, die physiognomisch derart
sprechend sei, daß man bei ihrer Anhörung, bei der geistigen
Nachbildung, den darin verborgnen Satz notwendig mit nachbilden
müsse (Frgt. 248). Was Novalis unter der Poetisierung der
Wissenschaften erstrebte, das war diese Art der Erhöhung oder Gradierung,

wo der Inhalt nicht nur die Begebenheit, nicht nur der
Vorgang oder das Faktum ist, sondern zugleich wie jene hieroglyphische

Formel einen Gedanken enthält, den der, der den Satz
anhört oder richtiger meditierend bedenkt, notwendig mit nachbilden
muß. An dieses vielleicht unerreichbare Ziel muß man sich
erinnern, wenn man die Sätze, die er an Karoline Schlegel schrieb,
liest und die ihm offenbar sehr wichtig gewesen sind, da er sie
außerdem in seine Studienhefte eintrug. «Hemsterhuis» —• schrieb
er — «ahndete diesen heiligenWeg zur Physik deutlich genug. Auch
in Spinoza lebt der göttliche Funke des Naturverstandes. Plotin
betrat, vielleicht durch Plato erregt, zuerst mit echtem Geiste dies
Heiligtum, und noch ist nach ihm keiner so weit in demselben
vorgedrungen. In manchen älteren Schriften klopft ein geheimnisvoller

Pulsschlag und bezeichnet eine Berührungsstelle mit der
unsichtbaren Welt — ein Lebendigwerden. Goethe soll der Liturg
dieser Physik werden — er versteht vollkommen den Dienst im
Tempel. Leibniz' Theodizee ist immer ein herrlicher Versuch in
diesem Felde gewesen. Etwas Aehnliches wird die künftige Physik
— aber freilich in einem höheren Stile»4. Danach schwebt Novalis
eine Lösung vor, die mit der Physik, wie wir sie kennen, kaum
etwas gemeinsam hat.

4 1. c. Bd. 1, S. 361.

535



Aehnlich negativ ist auch die erste Begegnung mit seinen Notizen,

die sich sonst mit der Wissenschaft der Physik beschäftigen.
So notiert er sich etwa: «In der Physik hat man bisher die Phänomene

stets aus dem Zusammenhang gerissen und sie nicht in ihre
geselligen Verhältnisse verfolgt. Jedes Phänomen ist ein Glied
einer unermeßlichen Kette — die alle Phänomene als Glieder
begreift. Die Naturlehre muß nicht mehr kapitelweise — fachweise
behandelt werden —. Sie muß ein Kontinuum — eine Geschichte —
ein organisches Gewächs — ein Baum werden — oder ein Tier -—

oder ein Mensch» (Frgt. 1426). Und in einem andern Fragment
sagt er: «Es gibt noch keine Physik — es gibt nur einzelne
physikalische Wissenschaften», und schließlich notiert er sich sogar: «Die
Physik ist nichts als die Lehre von der Phantasie.» Mit solchen
Bemerkungen wird man nicht viel beginnen können und wohl auch
nicht mit dem Fragment, das wir unter dem Titel: «Höhere
Physik» finden und das lautet: «Der Mittelpunkt ist ein Konsonant
— ebenso wie die Peripherie des Universums. Die Betrachtung der
Welt fängt im unendlichen, absoluten Diskant am Mittelpunkt an
und steigt die Skala herunter. — Die Betrachtung unserer selbst
fängt mit dem unendlichen, absoluten Baß an, der Peripherie, und
steigt die Skala aufwärts. Absolute Vereinigung des Basses und
Diskants. Dies ist die Systole und Diastole des göttlichen Lebens»
(Frgt. 1430). Die Begriffe Systole und Diastole stellen eine Beziehung

zu Goethe her, den er in dem Briefe an Karoline Schlegel den
Liturg der künftigen Physik genannt hatte, und daraus können wir
schließen, daß diesem Satz ein größeres Gewicht eignet, als man
zunächst meinen möchte. Was aber ist in ihm ausgesagt? Der
Pulsschlag der Systole und Diastole erfolgt zwischen einem, das er
sowohl durch den Mittelpunkt des Universums als auch durch den
höchst denkbaren Ton, den Diskant, verbildlicht und einem, das er
sowohl weiteste Ausdehnung, Peripherie des Universums nennt und
auch als den tiefsten Ton, den Baß, bezeichnet.. Beide, Mittelpunkt

und Diskant, Peripherie und Baß, sind nur Bezeichnungen
für die Richtung einer Stufenfolge, die aufwärts und abwärts führt,
so daß sich in diesem Auf und Ab zwei Stufenfolgen durchdringen,
die die ganze Schöpfung, die die Physis und alles Leben gliedern,
worin wir unschwer wie auch in der entsprechenden Lehre Goethes
das Erbe Plotinscher Gedankengänge erkennen können. Das aber,
was mich hierbei fesselt, ist die Schilderung des zweifachen Weges
vom Baß zum Diskant oder was er bedeutet, von der Physis zum
Geist und vom Geist zur Natur und die Fluktuation zwischen
Peripherie und Mittelpunkt; so daß man auch sagen kann, daß Novalis
hier neben einem Hin und Her eine vertikale Bewegung bestimmt

536



hat, die man als Auf und Ab von jenem Hin und Her unterscheiden
muß. Weshalb wir fragen dürfen, welche Gedanken sich Novalis
sonst über diesen vertikalen Pulsschlag gemacht hat? Es zeigt sich,
daß er von großer Bedeutung in seinem Denken ist, daß wir ihn
aber zunächst nicht in seinen Notizen zur Physik, sondern in an-
derm Zusammenhang suchen müssen.

Novalis hatte, wie ich bemerkt habe, A. W. Schlegel gegenüber
geäußert, daß er die Wissenschaften poetisieren wolle. «Eine
Wissenschaft», notierte er sich, «läßt sich nur durch Gradierung aller
ihrer Glieder perfektionieren und gradieren» (Frgt. 1059).
Poetisieren ist danach nur ein anderes Wort für gradieren, und gradieren

bedeutet potenzieren, mathematisch zur Potenz erheben. Die
Stufe, die er für die Wissenschaften erreichen will, begreift er folglich

als einen höheren Grad, mathematisch als Potenz der
überlieferten Wissenschaften, sie soll eine Ausdehnung mehr haben,
offenbar nicht nur die Fakten, sondern außerdem einen «notwendigen

Gedanken» enthalten, sie soll etwas wie eine Hieroglyphe,
wie ein Bild sein, die diesen Gedanken unmittelbar vermitteln. Die
Stufen vom Baß zum Diskant sind Stufen der Grade, der Gradierung.

Hiermit steht dann offenbar ein Fragment in Beziehung, wo
er fragt: «Ob Gott das Ideal der Grade sei und ob wir infolgedessen,

wenn Gott der Infinitesimalgrad (also die unendliche Potenz
alles Endlichen sei), nicht mit der Definition eines Mittelgrades (d. h.
eines endlichen Grades zwischen den Unendlichen) beginnen
müßten?» (Frgt. 1027.)

Novalis war anders als Goethe ein Kenner und Liebhaber der
Mathematik, und dieser mathematische Hintergrund fügt sehr
auseinandergehende Gedankengänge zusammen, bei denen man
zunächst an keinen Zusammenhang denken möchte. Das gilt vor
allem auch für den Begriff der Potenz, des höheren Grades, den er
auf Erscheinungen anwendet, wo wir nicht gewohnt sind, diese

Begriffe zu verwenden. So notierte er sich: «Einem Wort entspricht
ein Satz. Ein Satz ist Potenz des Wortes. Jedes Wort kann zum
Satz — zur Definition — erhoben werden. Sätze werden zu
Wissenschaften erhoben. Wissenschaft ist die Dignität des Satzes» (Frgt.
2252). Doch nicht nur die Wissenschaft bezeichnet er derart, als

Potenz des Satzes, sondern er wendet diese Vorstellung auch auf
die Fabel an, die er in dem oben zitierten Fragment eine hieroglyphische

Formel nennt und die er nun als Sprache in der zweiten
Potenz bezeichnet, und zwar deshalb, weil sie Ausdruck eines ganzen

Gedankens wäre und so «in die Hieroglyphistik der zweiten
Potenz, in die Ton- oder Schriftbildersprache, gehöre» (Frgt. 2311).
Doch nicht nur innerhalb der Sprache und Dichtung suchte Nova-

537



Iis nach Beispielen für das, was er Potenz nannte. Er wendet den
Begriff auch auf das Leben des Menschen an. «Jede Person»,
notiert er sich, «die aus Personen besteht, ist eine Person in der
zweiten Potenz oder ein Genius» (Frgt. 325). Und dieser Gedanke
gehört zugleich zu einer andern Gedankenreihe, die um die
Möglichkeit, Gedanken gemeinschaftlich hervorzubringen, zu «symphi-
losophieren», kreist. Und so setzt er den oben zitierten Gedanken
fort: «Ist gemeinschaftliches Denken möglich, so ist ein
gemeinschaftlicher Wille, die Realisierung großer neuer Ideen möglich.»
Neben der einzelnen Person gibt es die Potenz der Person, die er
auch synthetische Person nennt, so daß die höhere Wissenschaftslehre

diejenige Disziplin ist, «wo vom zusammengesetzten
Menschen die Rede ist» (Frgt. 1047). Zu dem zusammengesetzten
Menschen rechnet er bereits als niedrigste Form die Vereinigung
von zwei Menschen in der Ehe, und hierzu gehören folglich auch
die Lehren von der Gesellschaft und vom Staat, wo ein neuer
Begriff auftritt: «der Genius». «Jede Person ist Keim zu einem
unendlichen Genius» (Frgt. 2674). Diese sehr eigenwilligen
Ansichten über eine bestehende Beziehung des Einzelnen zu einer
höheren personalen Wirklichkeit erläutert eine andere Notiz:
«Vielleicht hat jeder Mensch einen eigentümlichen Anteil an dem,
was ich denke und tue, und so ich an den Gedanken anderer
Menschen» (Frgt. 2673). Novalis meint also, daß wir alle als niedere
Größen, quasi als Wurzelgrößen — Differentiale —, in einer höheren

Wirklichkeit zusammenhingen. Das, was er Genius nennt —
und er sah wohl in Goethe den Genius der literarischen Welt seiner

Epoche —, ist höheren Grades, ist Potenz —- Integral — der
einzelnen Personen, er ist auch unter uns Menschen, als uns gleich
erscheinend, Ausdruck einer höheren Stufe, die uns als Einzelne
erfaßt und doch in unserer Endlichkeit beläßt. Alles Niedere ist
zwar ursächlich bedingt, aber jede «Wirkung» ist zugleich «von
einem höheren Genius begleitet». Alles steht zwischen einem
Niederen und einem Höheren, zwischen der Ursache und dem Genius,
den er auch Weltseele nennt, denn anschließend an den erwähnten
Satz fährt er fort: «Die individuelle Seele soll mit der Weltseele
übereinstimmend werden. Herrschaft der Weltseele und Mitherrschaft

der individuellen Seele.» Derart von Stufe zu Stufe bis zu
der höchsten Person als «Infinitesimalgrad der Wirklichkeit», den
Novalis hier in der Tradition des Pantheismus Weltseele oder auch
häufig Weltgeist genannt hat, führt der Weg aufwärts durch die
Grade der Potenzen. Da aber die Lehre vom Genius die Tendenz
zeigt, das so Benannte personhaft zu begreifen, tritt sie in große
Nähe zu jener Ueberlieferung des abendländischen Denkens, das

538



die Lebensmächte grundsätzlich personhaft begriffen hat, eine
Verwandtschaft, die nicht ohne Folgen innerhalb des Denkens von
Novalis geblieben ist.

In vielen Beispielen hat Novalis die höhere Form, die das
Niedere transzendiërende Stufe, von der niederen zu unterscheiden
gesucht, die Seinsstufe der Potenz oder Potenzen von der Seinsstufe
der Basis, und diese Ueberlegungen auch auf die Physik
angewandt. «Mehrere Stoffe zusammen bilden organische Stoffe, mehrere

Kräfte zusammengenommen: lebendige Kräfte, mehrere
Kontraktionen zusammen: Empfindungen, mehrere Sensationen:
Gedanken, mehrere Gedanken: Ideen.» Hier ist jeweils das Höhere
Potenz oder der Genius des Niederen, was der darauffolgende
Satz erläutert: «Mehrere Menschen (bilden zusammen) Genien,
mehrere Tiere: Menschen, mehrere Pflanzen: Tiere, mehrere
Stoffe: Pflanzen, mehrere Elemente: Stoffe» (Frgt. 1467), eben jene
Stoffe, die in der Stufenfolge des ersten Satzes den Anfang gebildet
hatten. Da Novalis die Stufe des Menschen durch die Stufe der
Genien überhöht, dürfen wir annehmen, daß er im Menschen den
Genius der Tiere und in den Tieren den Genius der Pflanzen und in
der Pflanze den Genius der Stoffe begreifen wollte, daß also die
Natur immer zugleich aus einem Höheren wie aus einem Niederen
bedingt oder bestimmt ist. Dieser Gedanke zum mindesten dürfte
den Nachdenklichen nachdenklich stimmen können, denn hiermit
rührt Novalis offenbar an ein Tor zur Wirklichkeit, das, wenn man
von Dacqué absieht, fast unbeachtet geblieben ist. Ich werde also

fragen müssen, wie sich Novalis die Beziehung zwischen der Natur
und der Person oder der Natur zum Menschen, der hiernach an
der Spitze der Hierarchie steht, gedacht hat. In einem Fragment,
das mit dem Satz beginnt: «Ueber die Natur als einem geschlossenen

Körper — als einem Baum, an dem wir die Blütenknospen
sind», sagt er: «Naturen sind solche Wesen, bei denen das Ganze
den Gliedern dient, bei denen die Glieder Zwecke an sich sind, die
Glieder selbständig sind»; also ist eine Natur dort gegeben, wo
jedes für sich besteht und eines neben dem andern gedacht werden
kann. «Personen», fährt er dann fort, «sind solche Wesen, wo das

umgekehrte Verhältnis stattfindet.» D. h., er nennt Personen solche

Wesen, wo die Glieder dem Ganzen dienen, derart, daß das Glied
aus einer höheren Einheit verstanden werden muß, einer Einheit,
die nicht die additive Summe der Teile, sondern Produkt, Potenz
der Teile, ist. In dem Fragment, dem ich diese Sätze entnommen,
bestimmt aber Novalis noch ein drittes Bereich, das der Mittelwesen,

von denen er sagt: «Mittelwesen zwischen Natur und Person
sind dort gegeben, wo beide sich wechselseitig nezessitieren und

539



jedes oder vielmehr keines Zweck an sich selbst ist» (Frgt. 2675).
Was aber meint er mit diesen Mittelwesen? Offenbar meint er
damit die Sinne und die Organe der Lebewesen, die also sind Potenz
der unsinnlichen, eigentlich unverbundenen Natur, derart, daß die
Person alsdann als Potenz der Mittelwesen Potenz der Potenz ist
und ähnlich wie der kubische Raum Potenz der Potenz der
Linie ist.

Die Lehre von den Potenzen, der Gradierung des Niederen und
der Dignität des Höheren — was nicht mit einer Lehre höherer
Dimensionen des Raumes verwechselt werden darf, sind doch die
Dimensionen des Raumes hiernach nur Analogie der Seinsstufen
der Wirklichkeit —, ist das Schema, so glaube ich sagen zu dürfen,

nach dem Novalis den Abriß der künftigen Physik gestalten

wollte. Aber, so wird man fragen, ist das nicht ein abwegiger,
ein fruchtloser Versuch, ein Unternehmen, das nur in der
Geschichte des Denkens, der Philosophie ein bedingtes Interesse
beanspruchen kann? Wäre das wahr, würde ich mit Pascal meinen,
diese ganze Philosophie sei keine Stunde Mühe wert. Und deshalb,
um zu erweisen, daß diese Hinweise fruchtbar gemacht werden
können, möchte ich die Ansätze, die sich bei Novalis finden, auf
zwei Probleme anwenden, nämlich auf das Verhältnis des technischen

Werkes zur Natur und auf die Sprache, Ueberlegungen, die
sich nur insofern auf Novalis berufen können, als er gesagt hat:
«Nur dann zeig ich, daß ich einen Schriftsteller verstanden habe,
wenn ich in seinem Geiste handeln kann, wenn ich ihn, ohne seine
Individualität zu schmälern, übersetzen und mannigfach verändern
kann!» (Frgt. 31.)

Ich frage also, ob das Werk der Erfinder, die Maschinen und
Werkzeuge, die wir fertigen und unter Beachtung der der Natur
eigentümlichen Gesetze bilden, Natur wie die lastende Ruhe der
Steine oder die Kraft des stürmischen Wildwassers sind, oder ob
diese Werke nicht richtiger den Organen des Menschen, diesen
«Mittelwesen» ähnlich und vergleichbar genannt werden sollten. Offenbar

dienen sie einem Zweck. Was aber einem Zweck dient, ist nicht
nur das natürliche Sein, sondern es stellt sich zugleich in ihm
etwas anderes, ein Zweck, und das heißt ein Abbild, dar, es ist
etwas und außerdem ist es wie ein Bild, d. h. es eignet ihm eine
Seinsweise, die der Natur nicht gehört, und das ist ähnlich, wie die
Fläche eine Ausdehnung hat, die der Linie nicht zu eigen ist. Ich
darf also sagen, keine Maschine, kein Werkzeug ist die Naturkraft
oder natürliche Größe selbst, jedes von ihnen ist zugleich als Bild
eines andern, nämlich als Körper eines Zweckes: gradierte Natur,

540



Potenz des niederen Seins. Diese Werke sind gradierte Natur, wie
es der Stein ist, den der Meißel des Bildhauers zur Statue eines
Menschen fügte, die ihrerseits Hieroglyphe, Potenz der Potenz,
nämlich Zeichen für den Gott sein kann. Der Stein selbst aber
würde in dem Gespräch der Naturen, jenem aus den «Lehrlingen zu
Sais» von den höheren Stufen, in die er gehoben, nichts berichten
können, dort wäre er Stein unter Steinen und ohne Würde, ohne
Dignität. Sehen wir genau hin, so bemerken wir, daß wir überhaupt
nur mit einer derart gradierten Natur umgehen, wie unser Leben
dadurch ausgezeichnet ist, daß unsere Arbeit die Natur gradiert
und daß darin der eigentliche Wert aller Arbeit besteht.

Das, was Novalis angeregt durch die Möglichkeit der gesteigerten

Sprache in der Poesie, als Gradierung begriffen hat, bildet, so
scheint es, das Prinzip unseres Daseins in der Welt, und wir haben
uns nur durch eine irrtümliche Akzentverleihung an die Stufe —
die Fläche — der Basis unseres Daseins daran gewöhnt, dieser
Steigerung keine Beachtung zu schenken, obgleich wir, recht
gesehen, ohne sie zu bedenken, nichts verstehen können. Denn was
ist die Sprache des Menschen anders als Gradierung, ja genauer,
als Potenz der Potenz? Was ist das Wort, das wir hören, in der
Natur, in der Basis? Erschütterung der Luft ist es, wohl wirkend,
doch ohne Wirklichkeit. Was wir aber hören, als Klang hören, ist
Gradierung, Potenz des Niederen, und zwischen dem Sein in der
Physis und dem Klang, den wir hören, liegt eben die gleiche Kluft
der Unendlichkeit, wie zwischen dem Punkt und der Linie. Der
Klang als Wort aber ist zugleich ein Zeichen für ein anderes, und
also eignet ihm eine weitere Seinsweise, die dem Laut nicht
eignete, es ist Potenz des Klanges, also Potenz der Potenz. Gewiß
gehört die niedere Stufe zum Sein der höheren, aber im Wertgefüge
der höheren zählen die Größen der niederen nicht, und deshalb
können wir auch die Träger des Sinnes ändern, ohne den Sinn zu
ändern, den Klang etwa durch die Schrift ersetzen. Diese Möglichkeit

beweist, daß die Größen der niederen Ordnung nicht die
ausschließliche Bedingung der höheren Würde bilden, daß wir also

nicht nur von unten nach oben, sondern auch von oben nach unten
schauen müssen, wenn wir uns selbst und unsere Stellung in der
Welt, der Physis, richtig deuten wollen.

Was ich am Beispiel der Technik und der Sprache zu klären
versuchte, bestätigt sich auf Schritt und Tritt unseres Daseins. Denn
Was ist Dichtung, was ist Kunst anderes als eine Gradierung unserer

Begegnungen im Alltag, und gibt es nicht auch etwas wie
Degradierung, den Absturz in die Bereiche der negativen Potenzen?

Nur andeuten wollte ich, was es für Folgerungen aus Novalis

541



Ansatz gibt. Doch vielleicht bin ich zu sehr dem eignen Denkbemühen5

verfallen und zu weit von Novalis ausgeschwärmt?
«Produkte», heißt es bei Novalis, «sind unvollkommene Potenzen.

Der Geist ist das potenzierende Prinzip — daher die Schriftwelt
die potenzierte Natur oder die technische Welt» (Frgt. 1287).
Produkte sind unvollkommene Potenzen, jede Gradierung der Natur
ist durch den Geist gegeben, und seine Bedeutung hatte man in der
Wissenschaft der Physik vergessen. Hatte man Die neue Physik
dagegen braucht die gradierte Natur für ihre Definitionen, denn
sowohl die Uhren, die in der Relativitätstheorie zur Definition der
Gleichzeitigkeit notwendig sind, wie das beobachtende Gerät, das
in der Quantentheorie Heisenbergs eine Rolle spielt, sind gradierte
Natur, künstliche Organe jener Art, wie Novalis das Fernrohr ein
künstliches Organ genannt hat. Aus dem unheimlichen, «sinnlosen»
(C. F. v. Weizsäcker) Kosmos oder Chaos der neuen Physik schaut
das Bild des Menschen zurück, er setzt das potenzierende Prinzip in
uns, den Geist, voraus, d. h. die Gradierung der Basis durch die
Sinne. «Der Mensch», sagte Novalis, «ist diejenige Substanz, die die
ganze Welt unendlichfach bricht» (Frgt. 1826) und ferner: «Die
Welt ist ein Universaltropus des Geistes.» Alles, was wir von ihr
erkennen, kann nur im Bilde unserer selbst sein, nämlich nicht nur
es selbst, sondern es muß ein anderes zugleich sein und ohne, daß
sie deshalb aufhört zu sein, was sie ist, so wenig aufhört, sie selbst
zu sein, wie der Marmor, den Phidias zum Bilde der Athene fügte,
aufhört, ein Stein unter den Steinen zu sein. Was ich mit Novalis
sage, ändert nichts an den empirischen Fakten, nichts an der
Methode, die Natur zu erforschen, wohl aber einiges an den
Voreingenommenheiten, die unsere Epoche und unser Denken belasten.

Doch ist nichts schwerer, als Voreingenommenheiten abzu-
tun, denn in ihnen lieben wir uns selbst, das heißt jenen Willen:
sein zu wollen wie Gott.

Es ist kaum möglich, die Vielfalt der Ein- und Fernsichten von
Novalis einem Grundgedanken unterzuordnen, zu weit ist, was er
uns hinterlassen hat, von systematischer Klärung entfernt. Und
doch ist es wahrscheinlich, daß auch die Notizen, die von einer
eignen Sprache der Natur handeln, in Beziehung zu der Lehre von
den Potenzen stehen, insofern nämlich, als diese Sprache verschiedene

Stufen des gleichen Prinzips bilden und die niedere als Analogie

der höheren aufgefaßt werden sollte. Denn wenn auch
Novalis den Begriff der «analogia entis» nicht erwähnt, die «Kunst,

5 Dargelegt in: Sophie oder über die Sprache, Berlin 43, Johannes
oder vom Menschen im Kosmos, Heidelberg 46, Die Philosophie
Pascals, Heidelberg 49.

542



analogisch zu konstruieren» (Frgt. 2372) gehört für ihn zu dem
Geheimnis der Kunst überhaupt. Derart, also als Versuch, die
Entsprechung eines und des gleichen in den niederen Seinsstufen zu
klären, möchte ich die folgenden Notizen aufgefaßt wissen. «Der
Mensch», heißt es im Fragment 1461, «spricht nicht allein, auch das

Universum spricht.» Diesen Gedanken erläutert eine andere Notiz:
«Die Atome sind gleichsam die Schriftzeichen der Natur — und
ihnen entsprechen die Schwingungen des Aethers — der Feste.
Beide Systeme erklären sich gegenseitig. — Aus einem allgemeinen

Atom und einer allgemeinen Schwingung ist die Welt entstanden»

(Frgt. 1499). Und dieser letzte Satz wird der heutigen Physik
nicht abwegig erscheinen und sich in manchem mit Ansichten von
Frau Conrad-Martius berühren. Zu diesem eigenartigen
Gedankenkreis gehören nicht wenige seiner Bemerkungen und auch der
folgende eigenwillige Satz: «Vielleicht sind alle Bewegungen nur
Sprache der Natur; vielleicht sind die Körper und Figuren die
Substantive, die Kräfte, die Verben und also die Naturlehre nur
Dechiffrierkunst» (Frgt. 1457). Danach wäre die Natur nicht in
mathematischer Sprache geschrieben, wie Galilei und ihm folgend
viele andere gemeint haben, sondern sie spräche in Bewegungen
und Zustandsänderungen, deren mathematische Abbildung als Bild
des urhaften Daseins eine höhere Ebene, eine Gradierung voraussetzt.

Jene Modelle aus mathematischen Formeln, die wir heute an
Stelle der eignen Sprache der Natur besitzen, sind echte
Hieroglyphen und nicht etwa Aussagen der Natur selbst. Die Ueberein-
stimmung aber zwischen der Natur und diesen Bildern von ihr, die
Möglichkeit logischer Erkenntnis und rechnerischer Erschließung
der Umwelt, weist auf den Geist als das potenzierende Prinzip, und
ohne ihn gibt es keine Wirklichkeit, richtiger keine Verwirklichung,
die einer höheren Stufe als die Wirkung angehört und die Potenz
der Wirkung ist. Und also muß ich fragen, ob Novalis uns
Aufschluß darüber gegeben hat, wie er die besondere Rolle des Geistes
gedacht hat.

Das soll durch die Betrachtung nur eines Fragments geschehen,
das dabei eher ärgerlich als erfreulich genannt werden kann, ich
meine das Fragment 726, das lautet: «Zur Wissenschaft ist der
Mensch nicht allein bestimmt, der Mensch muß Mensch sein, zur
Menschheit ist er bestimmt. Universaltendenz ist dem eigentlichen
Gelehrten unentbehrlich. Aber nie muß der Mensch wie ein Phantast

etwas Unbestimmtes, ein Kind der Phantasie, ein Ideal suchen.
Er gehe nur von bestimmter Aufgabe zu bestimmter Aufgabe fort.
Eine unbekannte Geliebte hat freilich einen magischen Reiz. Das
Streben nach dem Unbekannten, Unbestimmten ist äußerst ge-

543



fährlich und nachteilig. Offenbarungen lassen sich nicht mit
Gewalt erzwingen. — Der echt idealische Weg des Physikers ist nicht
aus dem Einfachen, Zersplitterten das Zusammengesetzte, das

Verbundene, sondern umgekehrt, d. h. aus dem Verbundenen das
Einfache zu erklären. Aus einem Naturstand wird nie ein Staat,
wohl aber aus einem Staat ein Naturstand entstehen. Durch
Ausartung ist die Natur entstanden. Aus der Sensibilität erklärt die
Schwere, nicht aus Schwere, Elektrizität usw. die Sensibilität. Aus
Gedanken erklärt die Entstehung der Schwere. Der Geisterwelt
gehört das erste Kapitel der Physik. Die Natur kann nicht stillstehend,

sie kann nur fortschreitend zur Moralität erklärt werden.
Einst soll keine Natur mehr sein. In eine Geisterwelt soll sie
allmählich übergehen.»

Zunächst scheint es, daß Novalis in dieser Notiz der Forderung,
nicht in das Phantastische auszuschweifen, selbst nicht genügt hat;
denn mehr an gegensätzlichen Gedanken lassen sich kaum in
einem Satz unterbringen. Und doch erläutern alle Sätze nur einen
Gedanken, der in der Mitte dieses Fragmentes steht, den nämlich,
daß wir nicht aus dem Einfachen, dem Zersplitterten das
Zusammengesetzte, das Gradierte erklären sollen, sondern, daß wir das
Einfache aus dem Höheren deuten müssen. Zwischen dem Niederen

und dem Höheren liegt eine Kluft, die vom Niederen aus nie
überwunden werden kann. Die Linie könnte, wie ich bildlich sagen
möchte, nie zur Fläche werden, wohl aber könnte die Fläche in
sich die Linie definieren. Diese Beziehung nun erläutert der in
diesem Zusammenhang zunächst fremd anmutende Satz vom Staat,
der nicht aus einem Naturstand, wie es Rousseau gemeint hatte,
werden könne. Was aber ist dann zu dem daran anschließenden
Satz zu bemerken: «Durch Ausartung ist die Natur entstanden?»
Dieser Satz erinnert an ähnliche nihilistische Bemerkungen anderer,

die den Menschen als eine Krankheit der Natur, der Erde
auffassen wollten. Vielleicht ist er nichts als eine paradoxe Formulierung,

die wir nicht beim Wort halten dürfen. Novalis beginnt seine
Ueberlegung mit dem Satz: daß der Mensch zur Menschheit
bestimmt sei, d. h. einem, das höher als der Einzelne ist, einem, was
er sonst Genius genannt hat, unterstellt wäre. Und dieser gleiche
Gedanke beschließt die Ueberlegung, dort sagt er: «Der Geisterwelt

gehöre das erste Kapitel der Physik», und diese Geisterwelt ist
nur ein anderer Name für die Genien, die jede Wirkung begleiten,
die bei jeder niederen Erscheinung ebenso mitgerufen sind wie
die niedere Natur, wo die Ursachen wohnen. Deshalb ist der Satz
über die Ausartung dahin zu verstehen, daß Novalis die Natur als
Degradierung, als Abstieg durch die Stufen der Potenzen, als Ab-

544



stieg von einer höheren Seinsstufe, einer höheren Wirklichkeitsebene

aufgefaßt wissen will. Das Wort Ausartung ist nur ein Synonym

für Degradierung. Durch Degradierung ist die Natur, die wir
kennen, entstanden; sie verhält sich zu der höheren Stufe der
Genien, die wir nicht kennen, wie sich der Naturstand zum Staat
verhält, auch dieser kann eine Ausartung des Staates sein, wenn
er sich selbst zum Inhalt des Staates macht. Es ist also kein
Durcheinander willkürlicher Assoziationen, sondern eine geschlossene
Folge des Gedankens in dem Fragment gegeben. Hat man das
eingesehen, so wird auch der darauffolgende Satz sich deuten lassen,
der, in dem er fordert: «Aus der Sensibilität erklärt die Schwere,
nicht aus Schwere, Elektrizität usw. die Sensibilität.» Was Schwere
als eigne Sprache der Natur ist, setzt die Begegnung mit dem
Geist, dem potenzierenden Prinzip, voraus, und zwar richtiger mit
jenem «Mittelgrad» der Sinnlichkeit, der ersten Stufe der
Potenzenreihe, den wir aber nur von der höchsten uns zugänglichen
Wirklichkeitserfahrung, der im Geiste erfolgten Vergegenwärtigung

der Umwelt, der Verwirklichung der Welt und Natur,
bestimmen können. Novalis meint also, daß wir der Natur und ihren
ihr eigentümlichen Eigenschaften, die die Physik als Inhalt ihrer
Beziehungslehren beschreibt, nur auf dem Wege der Degradierung,

der Diastole gegen die Peripherie, begegnen, daß die durch
die Sinne erfolgende Gradierung der Natur die Gliederung der
Schöpfung bedingt, in der wir sie finden und erforschen können.
Die Sensibilität ist nicht aus den Naturgründen abzuleiten, denn
was sie vermittelt ist Wirklichkeit, nicht Wirkung, Wirklichkeit
und Wirkung gehören verschiedenen Seinsstufen an. Wir kennen
die Natur nicht anders, als bezogen auf das potenzierende Prinzip
des Geistes, bezogen auf jenen Grad, Dignität der Verwirklichung,
worunter alle naturhaften Eigenschaften zurückbleiben und von
wo aus allein erst diese Eigenschaften verständlich werden, weshalb

wir, recht gesehn, die Schwere nur aus der Sensibilität erklären

können und niemals die Sensibilität aus der Schwere, der
Elektrizität usw., die dabei den Körper, der mit ihnen gerufenen
höheren Wesenstufe bilden, eben einen Körper jener Art, wie die
Schwingung der Luft und der Klang als Potenz dieser Schwingung
Körper des Wortes ist, das wir im Geiste verstehen, wo es mit
andern Worten sich zum Satze fügt, den Novalis Potenz des Wortes
genannt hat.

Was ich hier aus Novalis Studien und Fragmenten herauszulösen

versuchte, mutet fremd an, dessen bin ich mir wohl bewußt.
Dafür aber gewinnt diese Schau die Vertikale zurück, die .Stufung
des Auf und Ab im Wechsel zwischen Gradierung und Degradie-

35 545



rung, zwischen Systole und Diastole. Dieser Wechsel im Auf und
Ab, den ja auch Goethe in seiner Konzeption der Systole und
Diastole gemeint hat, stellt den Menschen zum Schluß zwischen das
wahrhaft unendlich Höhere, den persönlichen Genius der Höhe,
die unendliche Person Gottes, denn dorthin weist notwendig die
Stufung, wie sie sich Novalis gezeigt hatte, und die Person der
Tiefe, den Dämonen der Nacht — den Gott-nichts. Es tritt bei
Novalis zu der Natur, deren Peripherie sich in unermeßliche Ferne
erstreckt, als weitere Ausdehnung in Analogie zur Lehre der
Dimensionen des Raumes — die Stufung durch die Grade der
Potenzen, die gegen den Infinitesimalgrad führt, unter dem Novalis,
wie ich erwähnte, Gott begriff und nach unten gegen den Grad der
unendlichen Negation, der aber, da er dialektisch zum Geist, zu
Gott gehört, kein Nichts, sondern als Gegensatz der unendlichen
Person selbst personhaft, Chimäre, Dämon, der Böse sein muß.
Durch die Erkenntnis der auf- und abwärts führenden Stufen
suchte Novalis den Abriß der künftigen Physik, der Physik in
einem höheren Stile zu gewinnen, und während er am Beginn den
Wegweisern des pantheistischen Schwärmens folgte, Weltseele und
Weltgeist zu begreifen und zu bestimmen suchte, wandelte sich
ihm jener plotinsche Ansatz durch die Lehre vom Genius, des

personhaften Genius als der höchsten Person, in eine Schau der
christlichen Wirklichkeit sehr eigenartiger Tiefe. Denn nur aus
dieser Verwandlung, dem geheimen Reifen der Gedanken erklärt
sich jener erregende, von prophetischem Atem erfüllte Aufsatz aus
seinem letzten Jahre: «Die Christenheit oder Europa», den seine
Freunde so wenig verstehen konnten, daß sie sich weigerten, ihn im
«Athenäum» und auch zunächst in den gesammelten Schriften von
Novalis abzudrucken. Dies Bekenntnis zu Christus und zu der einen
christlichen Kirche, zur christlichen Einheit des Abendlandes ist
kein romantischer Ausbruch, wie man gemeint hat, sondern eine
Konsequenz seines Wissens und seiner Einsicht von der höchsten
personhaften Wirklichkeitsstufe, die sich ihm enthüllt hatte. Nachdem

er die Bedeutung der Gradierung in allem, was wir von der
Schöpfung kennen, erkannt hatte, mußte sich ihm von hier aus ein
erneutes Begreifen der Wirklichkeit Jesu Christi aufdrängen und
die Wahrheit seines Lebens und Sterbens wie seiner Göttlichkeit
und die Stiftung der Kirche in neuem Glänze erstrahlen. Novalis
konnte sein Werk nicht vollenden; was er uns zurückließ, sind
Scherben einer kristallenen Schale, in der er das Bild der Welt im
Bilde seiner eignen Seele gesucht und zu formen versucht hat, eine
Schau, die des Nachdenkens lohnt, und die zu vollenden wohl
keinem Sterblichen gegönnt ist.

546


	Novalis Beitrag zu einer "Physik in einem höheren Stile"

