
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 9

Artikel: Aufklärung gegen Apokalyptik

Autor: Broch, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUFKLÄRUNG GEGEN APOKALYPTIK

Von Erich Brock

Es gibt genug wissenschaftliche Darstellungen des Gedankensystems

von Karl Marx, und auch schwergepanzerte Auseinandersetzungen,

ob es innerlich stimmig sei und äußerlich zutreffe. Doch
bezweifeln wir, ob es schon ein Buch gab wie das, welches Walter
Theimer jetzt vorlegt: «Der Marxismus; Lehre — Wirkung —
Kritik» (A. Francke Verlag, Bern). Es ist in der «Sammlung Dalp»
gemeinverständlicher und doch sachlich zum Mittelpunkt strebender

Handbücher erschienen, die dieser Verlag verdienstlicherweise
bereits in bedeutender Anzahl herausgebracht hat. Theimers Buch
gibt sowohl eine lichtvolle und zulängliche Darstellung von Marx'
Lehre, ohne auf allzu verwickelte Einzelheiten einzugehen, wie
auch eine fortlaufende Kritik, deren negativer Vorzug ist, nicht
von einem entgegengesetzten Parteistandpunkt auszugehen,
sondern der Lebenshebung des Arbeiterstandes mit warmer
Sympathie gegenüberzustehen. Positiv aber ist das Bestimmende an
dieser Kritik, daß sie besonderes Gewicht auf die Beurteilung legt,
welche die marxistischen Theorien durch den tatsächlichen Ablauf
der letzten hundert Jahre gefunden hat. Schon ziemlich bald nach
Auftreten der Marxschen Ideen und der Sammlung großer
politischer Kräfte hinter ihnen hat man sich darangemacht, ihre
zuversichtlichen Behauptungen an der damals übersehbaren
Entwicklung nachzuprüfen. Die notwendig fortschreitende
Verelendung des Proletariats, die fallende Profitrate, die sich
steigernde Zusammenhäufung des Kapitals — das alles wurde bereits
um 1900 als falsch nachgewiesen. Und alles, was seither tatsächlich
doch wiederum mindestens in die Richtung der Verelendung zu
weisen schien, hat durchaus andere Ursachen, als Marx dieser
Erscheinung untergeschoben hat — vor allem großenteils radikal
nicht-wirtschaftliche. Aber auch die mehr philosophischen Grundlagen

der marxistischen Lehre, die materialistische Dialektik, das
Verhältnis Unterbau—Oberbau, die Allmacht der Wirtschaft und
manches andere ist schon frühzeitig in seiner Unstimmigkeit
aufgezeigt worden. Hier beschränkt sich unser Buch notwendig auf
eine schlagkräftige, immer wieder von der Gegenwart
zurückbeleuchtete Zusammenfassung des bereits Vorgebrachten. Das

526



eigentlich Neue dürfte in der ungemein scharfsinnigen und
erbarmungslosen Auswertung der Zeit seit 1914 für die Beurteilung
der Marxschen Thesen und Voraussagen hegen. In diesen
Jahrzehnten sind aus den finsteren Schicksalswolken die Widerlegungen

nur so gehagelt. Das Schlagende daran ist besonders, daß in
dem Augenblick, wo der Marxismus sich in Rußland elementar
durchzusetzen scheint, gerade unter diesem Zwang der Verwirklichung

eigentlich fast nichts mehr von seinen Kernpositionen
übrigbleibt — und daß gerade darum nun eine fanatische Dogmen-
gläubigkeit ihm gegenüber einsetzt, wie selbst die Geschichte der
Religionen sie kaum je aufgewiesen hat. Die Theorie wird im
selben Maße starrer, wie sie praktisch aufhört, eine Rolle zu
spielen. Daß das möglich wird, daran mag die Gläubigkeit der
Massen und die gewaltsame Verhinderung jeder Kritik ungefähr
zu gleichen Teilen schuld sein.

Ganz besonders an Lenin weist Theimer das nach, der, an geistiger

Schöpferkraft Marx und Engels bei weitem unterlegen, mit
diesen und dem wissenschaftlich ziemlich unbeschriebenën Blatte
Stalin die hochheilige Tetraktys der inspirierten Autoritäten bildet.
Er hat das Auseinanderklaffen von Theorie und Praxis auf den
höchsten Punkt gebracht. Niemand hat einen so sklavischen
Buchstabenglauben den klassischen Schriften des Marxismus gegenüber
aufgewandt, niemand hat mit ihrem Gehalt so kurzen Prozeß
gemacht. Als er die bolschewistische Revolution zum Ausbruch
brachte, war dies bereits die Sünde wider den Geist der Marxschen
Lehre. Daß eine proletarische Revolution nur nach Durchlaufung
einer hochkapitalistischen Periode bis zum bitteren Ende, das heißt
bis zur höchsten Verelendung eines riesigen Proletariats und der
vollen Ratlosigkeit einer einzig ihm noch gegenüberstehenden
winzigen Kapitalistenklasse möglich sein würde — das gehört zu den
marxistischen Axiomen. Nun waren 1917 in Rußland nur 1,4 Prozent

Arbeiter vorhanden; die Revolution wurde nur möglich durch
das Vorhandensein von großen Massen erbitterter demobilisierter
Soldaten und das Nichtvorhandensein einer kleinen, doch
zuverlässigen Truppe. Jene Arbeiter wurden dann zum Träger der
Staatsgewalt; die hundertmal so starke Bauernschaft erhielt nur
ein Fünftel des Wahlrechtes von ihnen, die anderen Stände
überhaupt keines. Alles Weitere wickelte sich auf der Grundlage der
nackten Gewalt ab, oder, wie Theimer sagt: Die nach orthodoxer
Lehre notwendige Verfügung über die Produktionsmittel wurde
überflüssig durch die Verfügung über die Hinrichtungsmittel. Wir
erfahren, daß die Idee des absoluten Raubtierstaates durch Lenin
hinzugefügt wurde auf Grund von Anregungen eines halb geistes-

527



kranken Schülers des Anarchisten Bakunin, Netschajew (er sei
weitgehend das Urbild von Dostojewskis Stawrogin gewesen). 1936
wurde geräuschlos das Rätesystem, welches noch gewisse
anarchistische Impulse aufwies, abgeschafft und durch die Demokratie
nach westlich-bürgerlichem Muster ersetzt — tatsächlich, versteht
sich, durch die «Volksdemokratie».

Wieweit diese Widersprüche von den östlichen Massen bemerkt
werden, wissen wir natürlich nicht. Auf jeden Fall ist da ein
geballter Anteil von wirklich Gläubigen anzunehmen. Und ist dies
einmal erreicht, so sind die Gefahrenmomente für die reine Lehre
weitgehend ausgeschaltet. Ist ein gewisser Kern von Ideen vorhanden,

der einem tiefen und zentralen Lebensgefühl kräftigen
Ausdruck verleiht, so ist noch keine Religion — und um eine Art Religion

handelt es sich heute beim Marxismus — an ihren noch so
gehäuften Einzelwidersprüchen zugrunde gegangen. Die Ideen werden

zum Mythus erhöht, und der Mythus ist weitgehend der
gewöhnlichen Logik überhoben. Dazu kommt hier noch die Gründung

auf die Hegeische Dialektik, welche ihrerseits ja grundsätzlich
den Widerspruch nicht ausscheidet, sondern zu Grunde legt.

Theimer unterschätzt das Wesentliche, ja Unentbehrliche dieser
Idee über der teilweise notwendigen Unzulänglichkeit ihrer
Einzelentwicklung und ihres Ausdrucks bei Hegel ganz erheblich. Aber
bei den Marxisten wird die Dialektik (abgesehen von der
grundsätzlichen Sinnwidrigkeit einer materialistischen, die Materie in
Geist verwandelnden Dialektik) ja wirklich zu einem reinen
Wunderapparat, mit dem sich alles Gewünschte hervorzaubern läßt.
Dazu kommt dann noch die erkenntnistheoretische Lehre, daß
Objektivität «kleinbürgerlich» ist. «Kleinbürgerlich» bedeutet in
der marxistischen Lehre soviel wie sonst «schlecht», «falsch». Denn
es gibt hier keine unabhängigen Inhalts-Kriterien mehr, sondern
es handelt sich nur darum, wer wertet, wer handelt. Wenn «das
Proletariat» Imperialismus treibt, andere Völker unterwirft und
ausbeutet, so ist das nicht schlecht, sondern billigenswert — und
zwar aus dem einfachen Grunde, weil es rein definitionsgemäß
überhaupt nur seitens des Kapitalismus einen Imperialismus geben
kann; während das Proletariat überhaupt nur Friedensarbeit und
Beförderung des seligen Endzustandes leisten kann. Das wird
schon dadurch klar, daß der Proletarier wesensgemäß der
fortschrittliche, gerechte, revolutionäre, klar denkende Mensch ist.
(Theimer weist demgegenüber darauf hin, daß mindestens unklar
bleibt, wieso der Proletarier so leicht durch den Kapitalisten zu
einem seinem Eigenwesen entgegengesetzten Verhalten zu
verführen ist. Auch schildert er ausgezeichnet, wie gerade der techni-

528



sierte Mensch eine große Fähigkeit erwiesen hat, seine technische
Rationalisierung in den Beruf einzukapseln und davon eine desto
größere irrationale und passive Mythengläubigkeit abzuspalten.)

Was dann die kunstvolle Einschließung des Menschen in ein
System von Zirkelschlüssen noch vollendet, ist das aus letzten
philosophischen Gründen im Marxismus undurchsichtige Verhältnis

von Willensfreiheit und zwangsläufiger Entwicklung — wenn
dieses Verhältnis auch stellenweise eine Hemmung im zielbewußten

Handeln der Marxisten bedeutet — so etwa jene Anweisung
an die deutschen Kommunisten, Hitler zunächst gewähren zu
lassen, als parlamentarisch noch etwas gegen ihn zu machen war,
weil nach dem Dogma das zur schleunigsten proletarischen
Revolution führen würde. Vielleicht hat auch Westeuropa die Atempause

der letzten Jahre dem Umstand zu verdanken, daß man in
Moskau unaufhörlich auf die nach rechtgläubiger Ansicht
unausbleibliche krisenhafte Selbstzersetzung und Selbstzerstörung der
westlich-kapitalistischen Welt wartet. Aber im ganzen ist doch die
Befördernis unvergleichlich größer, welche die marxistische Welt
aus jener unlöslichen Verquickung von Determinismus und
Willensfreiheit gezogen hat. Auch die klassischen Religionen des
Fatalismus, Islam und Calvinismus, haben auf ihrem Höhepunkt die
gespannteste Willensaktivität gerade aus dem Gefühl gezogen, daß
eigentlich schon gehandelt sei und daß alle höher gerechtfertigten
Eigenziele sowieso und zwangsläufig verwirklicht würden. Es zeigt
sich auch hier, wie sehr der angeblich so wissenschaftliche Marxismus

den Gesetzen religiöser Erscheinungen unterliegt. In den
Religionen tritt jener Fatalismus dann auf, wenn der Wille Gottes
nicht mehr darum angenommen wird, weil er gut und gerecht sei,
sondern wenn das Gute und Gerechte sich allein nach dem
tatsächlichen, am wirklichen Weltlauf abzulesenden Willen Gottes
bestimmt. So ist auch hier, was das Proletariat tut, nicht darum
gut, weil es mit einer unabhängigen Idee des Guten
übereinstimmte, sondern gut ist, was das Proletariat tatsächlich tut.

Natürlich kann dies alles nur in Geltung gehalten werden,
solange der Erfolg mit seiner ungeheuren Ueberzeugungskraft sich
an die eigenen Fahnen heftet. Sonst bleibt immer die Möglichkeit,
daß man einmal der Wirklichkeit ansichtig wird. Und wenn dann
die Einsicht aufdämmern würde, daß weder Heil noch Verderb
allein aus wirtschaftlichen Dialektiken erwächst, sondern aus dem
weit unterhalb liegenden Wesen des Menschen — daß
Unterdrückung und Krieg zuletzt aus der nicht weiter ableitbaren
Brutalität der Menschennatur schlechthin kommt, Freiheit und Frieden

aus deren höheren Möglichkeiten entspringen kann — dann

34 529



wäre vielleicht die erste Vorbedingung einer fruchtbaren
Aufklärung geschaffen. Aufklärung, das ist es, was aus Theimers Buch
hervorgehen kann, und sein Wert ist die Kraft der nüchternsten
Tatsachenbetrachtung, die nach einem Zeitalter krampfhaft infla-
tionierter Weltanschaulichkeit wiederum ihren heilenden Wert
bewähren wird. Denn auf die Uebermacht einer neuen, guten Religion

über die irrtümliche und verderbliche zu hoffen, das wäre
wohl ziemlich unfruchtbar.

Kann Aufklärung gegen Apokalyptik aufkommen? Ja, aber nur,
wenn die Apokalyptik an den Tatsachen ihre Unzulänglichkeit
erweist und die Aufklärung nicht platonisch bleibt, sondern zu Glauben,

Willen und Einsatz führt. Vor hundert Jahren schrieb ein
kleiner emigrierter rheinischer Rabbinerssohn, der mit Arbeiter-
tum nicht das geringste zu tun hatte, auf Grund der schwierigen,
hochfliegenden Geistphilosophie eines darnach fünfzig Jahre lang
für einen halbverrückten Schwätzer geltenden schwäbischen
Universitätsprofessors, in grauenhaftem Stil ein Buch, das bis heute
Leben und Denken eines Viertels der Menschheit bis ins Letzte hinein

umgewälzt hat — und morgen vielleicht der Hälfte. Europa war
auf Grund der brutalen Zustände des Frühindustrialismus fast ein
einziger Zunder dafür — und heute ist es Asien, morgen wird es
Afrika sein — jenes großenteils und dieses fast restlos durch unsere,
der Weißen säkulare und grauenvolle Schuld. Aber übermorgen
wird die Welt ein einziger Zunder sein für ein Ideal von Freiheit
und Menschenwürde (nicht allerdings für eines, das wieder einfach
Ideale statt Brot anbietet) — und geben wir, die Einzelnen und
Abgelegenen, unsere Herzen und Hirne wirklich ganz hin, damit
aus ihnen der Funke in diesen Zunder springen könne, wie einst
aus Marx und Hegel?

530


	Aufklärung gegen Apokalyptik

