
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 8

Artikel: Ernst Robert Curtis als Kritiker

Autor: Cavelti, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERNST ROBERT CURTIUS ALS KRITIKER

Von Leo Cavelti

In der universalen und souveränen Betrachtungsweise
europäischer Literatur ist Ernst Robert Curtius der Erbe Hofmannsthals.

Mit der verschwenderischen Gebärde eines Königs im Reiche
der Kunst und Literatur, als Dichter, der «sich hier nicht irren
konnte», beschwor Hofmannsthal das Vermächtnis eines Balzac,
Stendhal, Goethe, Stifter oder Calderon; als Gelehrter, der den
Weg vom literarischen Frankreich und England nach Spanien und
ins Mittelalter einschlug, errang sich Curtius einen Standort, dessen
Ausblick durch das Getriebe der Gegenwart nicht mehr getrübt
werden konnte.

«Um überhaupt sehen zu können, muß man den Sand aus den
Augen kriegen, den die Gegenwart beständig hineinstreut.» Diese
Lehre Hofmannsthals spürt man in jeder Zeile, in den kleinsten
und verborgensten Hinweisen der achtzehn Aufsätze, die unter dem
Titel «Kritische Essays zur europäischen Literatur» (A. Francke
Verlag, Bern) erschienen und einem andern heute lebenden Meister
der literarischen Kritik, Max Rychner, gewidmet sind.

«Für frühere Zeiten waren die ,exempla maiorum' Bestätigung,
für uns bedeuten sie Konfrontierung, und die Tradition biegt sich
um zur Korrektur.» Dieser gewichtige Satz aus dem Essay über
Virgil, der wohl mit Absicht dem Buche vorangestellt ist, trifft die
geistige Intention dieses literarkritischen Werkes.

In unserer Gegenwart, die sich mehr und mehr einer einst lebendigen

Tradition entfremdet und in kurzfristigen Zeitdiagnosen über
chaotische Kräfte Herr werden möchte, erweist sich solche
Konfrontierung nicht nur als heilsame Besinnung. Dem mitdenkenden
Leser wird sie sich als neuer Zugang zu den beharrenden Wurzeln
unseres Daseins bewähren, als Eingehen neuer, gültiger Bindungen,
die das Relativistische und Zusammenhanglose unserer Situation
bloßstellen.

Als wegweisende Gestalt läßt Curtius Virgil aus der Augusteischen

Zeit hervortreten. Der Verwurzelung in der Ueberlieferung
und in der geschichtlich-politischen Sphäre Roms, dem Ringen nach.
Vollkommenheit («labor improbus»), das in der römischen
Kontinuität Muster und Abbild zur Gestaltung des Persönlichen findet,

467



stellt Curtius die virgilische Sehnsucht nach der seligen Muße des
Goldenen Zeitalters gegenüber, welche bei aller Formstrenge seiner
Verse als leuchtende Kraft die Trauer und Einsamkeit des menschlichen

Herzens beschwört und überstrahlt. So bedeutet dieses Dichten

Neuwertung; es war der Wille Virgils, «das Verlorene und
Vergangene auf fremdem Boden, in neuem Stoff aufzuerbauen».

«Integration, Verdichtung und Anhäufung von Energien» nennt
Curtius diesen Vorgang, den er in den beiden sich ergänzenden
Essays über Goethe noch ausführlicher darlegt. Im Essay «Goethe
als Kritiker» legt Curtius Goethe nicht nur auf die mündlichen
Aeußerungen über zeitgenössische Dichter, auf die Schriften
über Winckelmann, Shakespeare oder das Straßburger Münster
fest. Goethes Kritik hatte nicht nur die Literatur zu ihrem
Gegenstande, in seinem dichterischen und naturwissenschaftlichen

Werke verstreut, ist sie in ihrem Wesen Wertung,
indem sie die Aeußerungen des Menschlichen an ihrem Bezug zu
«Erleuchtung und Verfinsterung», zu «Barbarei und Bildung» mißt.
Solches Messen und solche Sicht setzt die Verwurzelung in den
verschiedenen Kulturepochen voraus. Aus diesem Geiste ist das
klassische deutsche Drama entstanden, «Tasso» und «Iphigenie»
in denen Griechenland und Rom, Shakespeare und französische
Klassik sich zusammenfinden. Das Goethe-Jahr gab Gelegenheit,
festzustellen, wie heute weitgehend diese Seite Goethes übersehen
oder mißverstanden wird. Die konservative Distanz zum beginnenden

Zeitalter der Massen wird als Verrat am Leben oder gar am
Dichterischen gerügt, die Gestalt des alten Goethe, der wir in den
Gesprächen mit Eckermann begegnen, Goethe, der sich selber zur
Historie wurde, als maßlose Selbstübersteigerung empfunden. Man
vergißt, daß Goethes Bewußtheit eigenen Wertes ein demütiges
Sicheinfügen in die Vorbilder der Vergangenheit gegenübersteht.

Am schönsten und eindrücklichsten läßt sich dies an zwei Zitaten
ausführen, die Curtius solchen Erwägungen zugrunde legt. Tieck
erwähnend, den er ein bedeutendes Talent nannte, sprach Goethe
die stolzen Worte aus: «Allein, wenn man ihn über sich selbst
erheben und mir gleichstellen will, so ist man im Irrtum. Ich kann
dieses gerade heraussagen, denn was geht es mich an, ich habe
mich nicht gemacht. Es wäre ebenso, wenn ich mich mit Shakespeare

vergleichen wollte, der sich. auch nicht gemacht hat und
der doch ein Wesen höherer Art ist, zu dem ich hinaufblicke und
das ich zu verehren habe.» Und das andere Zitat: «Hätte ich so
deutlich wie jetzt gewußt, wieviel Vortreffliches seit Jahrhunderten
und Jahrtausenden da ist, ich hätte keine Zeile geschrieben, sondern
etwas anderes getan.»

468



In einem äußerlichen Sinne dem Aktuellen verfallen, glauben
wir, dieser «millenaren Sicht», Goethes Weisheit, enthoben zu sein.
So sieht denn Curtius — leider mit Recht — Goethe als den Dichter
einer «kleinen Schar», als «letzte Selbstkonzentration der
europäischen Geisteswelt in einem großen Individuum».

In dem äußerst anregenden Essay «Goethe als Kritiker» läßt
Curtius Goethe die Frage nach dem Wesen der Dichtung
beantworten. Der oft mißverstandene Begriff «Gelegenheitsdichtung»
erfährt hier durch das nachfolgende Goethe-Wort in neue Tiefen
gehende Erläuterung: «Die Welt ist so groß und reich und das
Leben so mannigfaltig, daß es an Anlässen zu Gedichten nie fehlen
wird. Aber es müssen alles Gelegenheitsgedichte sein, das heißt,
die Wirklichkeit muß die Veranlassung und den Stoff dazu
hergeben. Von Gedichten aus der Luft gegriffen halte ich nichts.
Solange ein Dichter bloß seine wenigen, subjektiven Empfindungen
ausspricht, ist er noch keiner zu nennen, aber sobald er die Welt
sich anzueignen weiß, ist er ein Poet.» Aneignen der Welt bedeutet
aber nicht nur Aneignen der Vergangenheit, es bedeutet, wie
Goethe in der Einleitung zu «Dichtung und Wahrheit» darlegt, ein
Heraustreten aus dem «engen Privatleben in die Welt», das heißt
Darstellung des Menschen «in seinen Zeitverhältnissen». Es wird
also gefordert, «daß das Individuum sich und sein Jahrhundert
kenne».

So kommt denn Goethes Besinnung auf die Vorbilder der
Vergangenheit keineswegs einem Verschließen gegen das Gegenwärtige
gleich. Ueberall war Goethe zugegen, im Vergangenen, Gegenwärtigen

und Künftigen, und als zeitlose Gestalt ist er es auch heute
für jene «kleine Schar», die es sich zur Aufgabe gestellt hat, «den
Bestand europäischer Ueberlieferung zu wahren».

«Selbstkonzentration der abendländischen Geisteswelt» oder im
Sinne der Renaissance Widerspiegelung des Makrokosmus in einem
Mikrokosmus, Erfassung und Meisterung der Welt im Individuellen,
hierfür bleibt uns Goethe beispielhaft. Mit Hofmannsthal, dem Curtius

drei Essays gewidmet hat, verlassen wir den Boden, auf dem
sich das klassische Drama und der deutsche Bildungsroman
entwickelt haben. In Hofmannsthals «Turm» oder «Jedermann» wird
die menschliche Gestalt nicht mehr in einer psychologischen Situation

gesehen, die im Individuellen und Einmaligen Menschliches
exemplarisch darzustellen wußte. Hier, wo die Welt durch ihre
typischen Vertreter und in Symbol und Allegorie in Erscheinung
tritt, entfaltet sich menschliches Schicksal aus den Mächten einer
überpersönlichen, festgefügten Ordnung. Mysteriendrama und
Mediaevalismus, Calderon sind die Größen, welche dieser Dich-

469



tung Muster und Vorbild waren. Nicht aus dem Ringen und Sehnen,
in strenger «Selbstkonzentration» hat Hofmannsthal das
europäische Erbe in seinem Werk heraufbeschworen. Hofmannsthal war
der Erbe, dem alles zur Gestalt wurde, dem sich das Gefüge der
Vergangenheit frei von philosophischen Begriffen enthüllte. Wie
bei Goethe vollzieht sich hier ein Heraustreten aus dem
Gegenwärtigen in eine überpersönliche Ordnung, das aber Künftiges
tief und rein erahnte.

Hofmannsthals Wort: «Das Anthropozentrische ist auch eine Art
von Chauvinismus» läßt sich nicht nur auf seine eigene Dichtung
anwenden, es trifft einen geistigen Umwandlungsprozeß, der sich
in den gültigen literarischen und künstlerischen Zeugnissen unserer
Zeit abzeichnet. Wie tief verbunden hierin Curtius dem Sinnen
und Trachten Hofmannsthals ist, bezeugt folgende Stelle aus dem
Essay liber Eliot, sie entspricht einem Ahnen, das in Hofmannsthals
Münchner Rede im Jahre 1927 wirkungslos verhallte: «Materialismus

und Spiritualismus sind für uns keine Gegensätze mehr. Wer
von den heutigen Dichtern vermag noch Leib und Seele zu trennen?
Vielleicht ist gerade diese Trennung, die den vergangenen
Jahrhunderten so gewiß war und so selbstverständlich schien, Zeichen
eines Verfalls gewesen. Und vielleicht liegt gerade in der
Tatsache, daß sie für uns nicht mehr gilt, die Gewähr, daß ein neuer
Menschentypus sich bildet, der die Ganzheit zurückgewonnen hat.»1

Dieses neue Spannungsverhältnis zwischen Materialismus und
Spiritualismus, zwischen Vernunft und Leben, das Versagen einer
Kultur, die sich vom Leben gelöst hat und unser Dasein nicht mehr
schützt, formt und erhöht, könnte uns seit Nietzsches Eintritt in
das europäische Geistesleben bewußt sein. Curtius erforscht diese
Situation des modernen Menschen in den Essays über Unamuno
und Ortega y Gasset. Beide Spanier kämpften gegen den Historismus

und für die «ewige Tradition»; ihr Suchen nach neuen
Formenergien im «Innergeschichtlichen», das keine tote, sondern nur
lebendige, allgegenwärtige Vergangenheit kennt, entspricht einem
Denken, das zur Lebensfunktion wird und in der Unterwerfung
an eine objektive Wahrheit ort- und zeitgebundene Wahrheiten
erfährt. Dieses «perspektivische» Denken, das nicht nach einer
Wahrheit schlechthin sucht, sondern die Wahrheiten aus den
jeweiligen Gesichtspunkten abliest, gründet nicht auf einem Relati-

1 In der oben erwähnten Rede, «Das Schrifttum als geistiger Raum
der Nation», entwirft Hofmannsthal das Bild dieses neuen Menschentypus

und kennzeichnet ihn in seinem Streben nach Bindung und
Form, sieht ihn einbezogen in den großen Vorgang der «konservativen
Revolution».

470



vismus. Jede so gewonnene Wahrheit ist ein Hinweis auf die
allgültige Wahrheit, denn «die Summe aller Perspektiven ist die
Allwissenheit, ist Gott».

Es ist nicht Zufall, daß dieses erstmals von Nietzsche in Bewegung

gesetzte Denken sich bei Unamuno und Ortega y Gasset
entfaltet hat. Aus der gedrängten, aber um so inhaltsreicheren Betrachtung

spanischer Kultur, wie sie heute wohl nur noch von Curtius
im deutschen Sprachraum geübt werden kann, wird deutlich, daß
«der Perspektivismus vielleicht die notwendige Perspektive
Spaniens ist». «Er gehört einer Rasse an, deren künstlerische Begabung
ihr Höchstes in der Schilderung des konkreten Menschen erreicht,
im psychologischen Realismus des Porträts. Er ist gebildet durch
eine Literatur, deren Meisterwerke das Nebeneinander verschiedener

Lebensperspektiven vorführen: Traum und Leben — so

Calderon, Don Quijote und Sancho Pansa. Er besitzt in der Malerei
des Greco das grandiose Beispiel einer phantastischen Steigerung
der Wirklichkeit durch die Verschiebung eines genialen Geistes
und Auges.»

Curtius' «konservativ-revolutionärer» Geist und sein kritisches
Betrachten aus der jeweils richtigen, dem Gegenstand angemessenen
Perspektive erweisen sich aufs schönste in der Würdigung Coc-
teaus, den er als Spielmannsdichter rühmt, als «Joculator», dessen
innerer Engel manchmal einem Harlekin Platz macht, den wir
aus Picassos Bildern kennen und der darüber hinaus auf Watteaus
Gilles zurückdeutet. Und meisterhaft versteht es Curtius, Inhalt,
Gefüge und Atmosphäre der Dichtung Eliots zu umschreiben,

ihre religions- und geistesgeschichtlichen Zusammenhänge
aufzuweisen; auf erstaunliche Weise gelingt es ihm, dem Leser
die geistige Geladenheit der «Four Quartets» spürbar zu machen.
Hier steht die ordnende Besinnung des Kritikers ebenbürtig
neben den Aporien des Dichters und Künstlers, hier werden
Fragen laut, die aus solchem Zusammenhang kaum jemand
so deutlich zu stellen wüßte: «Die Quartette sind als Kunstwerk

der Vorstoß eines isolierten Künstlers; ein Aufsteigen zu
unbetretenen Gipfeln, die aus der Tiefe manchmal wie ein
Sichversteigen wirkt. Die letzten Werke von Mallarmé hatten diesen
Endcharakter. ,Ulysses' und ,Finnegan's Wake' haben ihn. Warum
bringt die moderne Kunst derartige Gebilde hervor?» Fruchtbarer
kann die Verbundenheit mit dem europäischen Geschick nicht mehr
gedacht werden. Es ist daher folgerichtig, wenn Curtius zu Eliots
kritischen Essays einige Vorbehalte anbringt. Den Grundlagen
dieser Aesthetik stimmt Curtius weitgehend zu; den Begriff des

«geistigen Korrelats» macht er sich im Essay über Hermann Hesse

471



zu eigen. Mit Recht weist er jedoch auf den jansenistisch gefärbten
Dogmatismus Eliots hin, der zu dessen künstlerischem Verhalten
in Widerspruch steht.

In diesem Ausüben einer höheren, geistigen Gerechtigkeit, in
diesem «Scheiden der Geister», wird wie in aller echten Literatur
Unaussprechliches vernehmbar. Curtius' Sprechen über Bücher
ist eine Bestätigung dafür, daß die literarische Kritik keine Literatur

geringerer Gattung zu sein braucht, auch sie ist «eine Form des
Lebens: eine Form seines Genusses, seiner Erkenntnis, seiner
Ueberwindung».

472


	Ernst Robert Curtis als Kritiker

