Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 18 (1950-1951)

Heft: 8

Artikel: Ernst Robert Curtis als Kritiker
Autor: Cavelti, Leo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758862

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERNST ROBERT CURTIUS ALS KRITIKER

Von Leo Cav eth’

In der universalen und souverdnen Betrachtungsweise euro-
paischer Literatur ist Ernst Robert Curtius der Erbe Hofmanns-
thals. Mit der verschwenderischen Gebérde eines Konigs im Reiche
der Kunst und Literatur, als Dichter, der «sich hier nicht irren
konnte», beschwor Hofmannsthal das Vermaichtnis eines Balzac,
Stendhal, Goethe, Stifter oder Calderon; als Gelehrter, der den
Weg vom literarischen Frankreich und England nach Spanien und
ins Mittelalter einschlug, errang sich Curtius einen Standort, dessen
Ausblick durch das Getriebe der Gegenwart nicht mehr getriibt
werden konnte.

«Um iiberhaupt sehen zu konnen, mul3 man den Sand aus den
Augen kriegen, den die Gegenwart bestindig hineinstreut.» Diese
Lehre Hofmannsthals spiirt man in jeder Zeile, in den kleinsten
und verborgensten Hinweisen der achtzehn Aufsitze, die unter dem
Titel «Kritische Essays zur europiischen Literatur» (A.Francke
Verlag, Bern) erschienen und einem andern heute lebenden Meister
der literarischen Kritik, Max Rychner, gewidmet sind.

«Flir frithere Zeiten waren die ,exempla maiorum‘ Bestidtigung,
fiir uns bedeuten sie Konfrontierung, und die Tradition biegt sich
um zur Korrektur.» Dieser gewichtige Satz aus dem Essay iiber
Virgil, der wohl mit Absicht dem Buche vorangestellt ist, trifft die
geistige Intention dieses literarkritischen Werkes.

In unserer Gegenwart, die sich mehr und mehr einer einst leben-
digen Tradition entfremdet und in kurzfristigen Zeitdiagnosen iiber
chaotische Krifte Herr werden mochte, erweist sich solche Kon-
frontierung nicht nur als heilsame Besinnung. Dem mitdenkenden
Leser wird sie sich als neuer Zugang zu den beharrenden Wurzeln
unseres Daseins bewihren, als Eingehen neuer, giiltiger Bindungen,
die das Relativistische und Zusammenhanglose unserer Situation
blofBstellen. :

Als wegweisende Gestalt 1iBt Curtius Virgil aus der Auguste-
ischen Zeit hervortreten. Der Verwurzelung in der Ueberlieferung
und in der geschichtlich-politischen Sphiare Roms, dem Ringen nach
Vollkommenheit («<labor improbus»), das in der rémischen Kon-
tinuitdt Muster und Abbild zur Gestaltung des Personlichen findet,

467



stellt Curtius die virgilische Sehnsucht nach der seligen MulBe des
Goldenen Zeitalters gegeniiber, welche bei aller Formstrenge seiner
Verse als leuchtende Kraft die Trauer und Einsamkeit des mensch-
lichen Herzens beschwort und iiberstrahlt. So bedeutet dieses Dich-
ten Neuwertung; es war der Wille Virgils, «das Verlorene und
Vergangene auf fremdem Boden, in neuem Stoff aufzuerbauens».
«Integration, Verdichtung und Anhiufung von Energien» nennt
Curtius diesen Vorgang, den er in den beiden sich ergidnzenden
Essays iiber Goethe noch ausfiihrlicher darlegt. Im Essay «Goethe
als Kritiker» legt Curtius Goethe nicht nur auf die miindlichen
AeuBerungen iiber zeitgenossische Dichter, auf die Schriften
iiber Winckelmann, Shakespeare oder das StraBburger Miinster
fest. Goethes Kritik hatte nicht nur die Literatur zu ihrem
Gegenstande, in seinem dichterischen und naturwissenschaft-
lichen Werke verstreut, ist sie in ihrem Wesen Wertung, in-
dem sie die AeuBerungen des Menschlichen an ihrem Bezug zu
«Erleuchtung und Verfinsterung», zu «Barbarei und Bildung» mif3t.
Solches Messen und solche Sicht setzt die Verwurzelung in den
verschiedenen Kulturepochen voraus. Aus diesem Geiste ist das
klassische deutsche Drama entstanden, «Tasso» und «Iphigenie»
in denen Griechenland und Rom, Shakespeare und franzdsische
Klassik sich zusammenfinden. Das Goethe-Jahr gab Gelegenheit,
festzustellen, wie heute weitgehend diese Seite Goethes iibersehen
oder miflverstanden wird. Die konservative Distanz zum beginnen-
den Zeitalter der Massen wird als Verrat am Leben oder gar am
Dichterischen geriigt, die Gestalt des alten Goethe, der wir in den
Gesprachen mit Eckermann begegnen, Goethe, der sich selber zur
Historie wurde, als maBlose Selbstiibersteigerung empfunden. Man
vergiBt, daB Goethes BewuBtheit eigenen Wertes ein demiitiges
Sicheinfiigen in die Vorbilder der Vergangenheit gegeniibersteht.
Am schonsten und eindriicklichsten 148t sich dies an zwei Zitaten
ausfithren, die Curtius solchen Erwdgungen zugrunde legt. Tieck
erwihnend, den er ein bedeutendes Talent nannte, sprach Goethe
die stolzen Worte aus: «Allein, wenn man ihn iiber sich selbst
erheben und mir gleichstellen will, so ist man im Irrtum. Ich kann
dieses gerade heraussagen, denn was geht es mich an, ich habe
mich nicht gemacht. Es wire ebenso, wenn ich mich mit Shake-
speare vergleichen wollte, der sich.auch nicht gemacht hat und
der doch ein Wesen hoherer Art ist, zu dem ich hinaufblicke und
das ich zu verehren habe.» Und das andere Zitat: «Hitte ich so
deutlich wie jetzt gewult, wieviel Vortreffliches seit Jahrhunderten
und Jahrtausenden da ist, ich hatte keine Zeile geschrieben, sondern

etwas anderes getan.»

468



In einem duBerlichen Sinne dem Aktuellen verfallen, glauben
wir, dieser «millenaren Sicht», Goethes Weisheit, enthoben zu sein.
So sieht denn Curtius — leider mit Recht — Goethe als den Dichter
einer «kleinen Schar», als «letzte Selbstkonzentration der euro-
piischen Geisteswelt in einem groBen Individuums.

In dem &uBerst anregenden Essay «Goethe als Kritiker» 143t
Curtius Goethe die Frage nach dem Wesen der Dichtung beant-
worten. Der oft milverstandene Begriff «Gelegenheitsdichtung»
erfihrt hier durch das nachfolgende Goethe-Wort in neue Tiefen
gehende Erlduterung: «Die Welt ist so grol und reich und das
Leben so mannigfaltig, dafl es an Anlidssen zu Gedichten nie fehlen
wird. Aber es miissen alles Gelegenheitsgedichte sein, das heift,
die Wirklichkeit mufl die Veranlassung und den Stoff dazu her-
geben. Von Gedichten aus der Luft gegriffen halte ich nichts. So-
lange ein Dichter blof3 seine wenigen, subjektiven Empfindungen
ausspricht, ist er noch keiner zu nennen, aber sobald er die Welt
sich anzueignen weil, ist er ein Poet.» Aneignen der Welt bedeutet
aber nicht nur Aneignen der Vergangenheit, es bedeutet, wie
Goethe in der Einleitung zu «Dichtung und Wahrheit» darlegt, ein
Heraustreten aus dem «engen Privatleben in die Welt», das heil3t
Darstellung des Menschen «in seinen Zeitverhaltnissen». Es wird
also gefordert, «da3 das Individuum sich und sein Jahrhundert
kenne».

So kommt denn Goethes Besinnung auf die Vorbilder der Ver-
gangenheit keineswegs einem VerschlieB3en gegen das Gegenwirtige
gleich. Ueberall war Goethe zugegen, im Vergangenen, Gegenwiir-
tigen und Kiinftigen, und als zeitlose Gestalt ist er es auch heute
fiir jene <«kleine Schar», die es sich zur Aufgabe gestellt hat, «den
Bestand européischer Ueberlieferung zu wahren».

«Selbstkonzentration der abendldndischen Geisteswelt» oder im
Sinne der Renaissance Widerspiegelung des Makrokosmus in einem
Mikrokosmus, Erfassung und Meisterung der Welt im Individuellen,
hierfiir bleibt uns Goethe beispielhaft. Mit Hofmannsthal, dem Cur-
tius drei Essays gewidmet hat, verlassen wir den Boden, auf dem
sich das klassische Drama und der deutsche Bildungsroman ent-
wickelt haben. In Hofmannsthals «Turm» oder «Jedermann» wird
die menschliche Gestalt nicht mehr in einer psychologischen Situa-
tion gesehen, die im Individuellen und Einmaligen Menschliches
exemplarisch darzustellen wufte. Hier, wo die Welt durch ihre
typischen Vertreter und in Symbol und Allegorie in Erscheinung
tritt, entfaltet sich menschliches Schicksal aus den Mé&chten einer
liberpersonlichen, festgefiigten Ordnung. Mysteriendrama und
Mediaevalismus, Calderon sind die Groflen, welche dieser Dich-

469



tung Muster und Vorbild waren. Nicht aus dem Ringen und Sehnen,
in strenger «Selbstkonzentration» hat Hofmannsthal das euro-
piische Erbe in seinem Werk heraufbeschworen. Hofmannsthal war
der Erbe, dem alles zur Gestalt wurde, dem sich das Gefiige der
Vergangenheit frei von philosophischen Begriffen enthiillte. Wie
bei Goethe vollzieht sich hier ein Heraustreten aus dem Gegen-
wirtigen in eine iiberpersonliche Ordnung, das aber Kiinftiges
- tief und rein erahnte.

Hofmannsthals Wort: «<Das Anthropozentrische ist auch eine Art
von Chauvinismus» 146t sich nicht nur auf seine eigene Dichtung
anwenden, es trifft einen geistigen Umwandlungsprozef3, der sich
in den giiltigen literarischen und kiinstlerischen Zeugnissen unserer
Zeit abzeichnet. Wie tief verbunden hierin Curtius dem Sinnen
und Trachten Hofmannsthals ist, bezeugt folgende Stelle aus dem
Essay iiber Eliot, sie entspricht einem Ahnen, das in Hofmannsthals
Miinchner Rede im Jahre 1927 wirkungslos verhallte: «Materialis-
mus und Spiritualismus sind fiir uns keine Gegensitze mehr. Wer
von den heutigen Dichtern vermag noch Leib und Seele zu trennen?
Vielleicht ist gerade diese Trennung, die den vergangenen Jahr-
hunderten so gewill war und so selbstverstiandlich schien, Zeichen
eines Verfalls gewesen. Und vielleicht liegt gerade in der Tat-
sache, daf} sie fiir uns nicht mehr gilt, die Gewihr, daf3 ein neuer
Menschentypus sich bildet, der die Ganzheit zuriickgewonnen hat.»*

Dieses neue Spannungsverhaltnis zwischen Materialismus und
Spiritualismus, zwischen Vernunft und Leben, das Versagen einer
Kultur, die sich vom Leben gelost hat und unser Dasein nicht mehr
schiitzt, formt und erhoht, konnte uns seit Nietzsches Eintritt in
das europdische Geistesleben bewuflt sein. Curtius erforscht diese
Situation des modernen Menschen in den Essays iiber Unamuno
und Ortega y Gasset. Beide Spanier kdmpften gegen den Historis-
mus und fiir die «ewige Tradition»; ihr Suchen nach neuen Form-
energien im «Innergeschichtlichen», das keine tote, sondern nur
lebendige, allgegenwirtige Vergangenheit kennt, entspricht einem
Denken, das zur Lebensfunktion wird und in der Unterwerfung
an eine objektive Wahrheit ort- und zeitgebundene Wahrheiten
erfihrt. Dieses «perspektivische» Denken, das nicht nach einer
Wahrheit schlechthin sucht, sondern die Wahrheiten aus den je-
weiligen Gesichtspunkten abliest, griindet nicht auf einem Relati-

1 In der oben erwihnten Rede, «Das Schrifttum als geistiger Raum
der Nation», entwirft Hofmannsthal das Bild dieses neuen Menschen-
typus und kennzeichnet ihn in seinem Streben nach Bindung und
Form, sieht ihn einbezogen in den groflen Vorgang der <konservativen
Revolutions. '

470



vismus. Jede so gewonnene Wahrheit ist ein Hinweis auf die all-
giiltige Wahrheit, denn «die Summe aller Perspektiven ist die All-
wissenheit, ist Gott».

Hs ist nicht Zufall, daf} dieses erstmals von Nietzsche in Bewe-
gung gesetzte Denken sich bei Unamuno und Ortega y Gasset ent-
faltet hat. Aus der gedrangten, aber um so inhaltsreicheren Betrach-
tung spanischer Kultur, wie sie heute wohl nur noch von Curtius
im deutschen Sprachraum gelibt werden kann, wird deutlich, daf3
«der Perspektivismus vielleicht die notwendige Perspektive Spa-
niens ist». «<Er gehort einer Rasse an, deren kiinstlerische Begabung
ihr Hochstes in der Schilderung des konkreten Menschen erreicht,
im psychologischen Realismus des Portrits. Er ist gebildet durch
eine Literatur, deren Meisterwerke das Nebeneinander verschie-
dener Lebensperspektiven vorfithren: Traum und Leben — so
Calderon, Don Quijote und Sancho Pansa. Er besitzt in der Malerei
des Greco das grandiose Beispiel einer phantastischen Steigerung
der Wirklichkeit durch die Verschiebung eines genialen Geistes
und Auges.»

Curtius’ «konservativ-revolutiondrer» Geist und sein kritisches
Betrachten aus der jeweils richtigen, dem Gegenstand angemessenen
Perspektive erweisen sich aufs schonste in der Wiirdigung Coc-
teaus, den er als Spielmannsdichter rithmt, als «Joculator», dessen
innerer Engel manchmal einem Harlekin Platz macht, den wir
aus Picassos Bildern kennen und der dariiber hinaus auf Watteaus
Gilles zuriickdeutet. Und meisterhaft versteht es Curtius, Inhalt,
Geflige und Atmosphdare der Dichtung Eliots zu umschrei-
ben, ihre religions- und geistesgeschichtlichen Zusammenhinge
aufzuweisen; auf erstaunliche Weise gelingt es ihm, dem Leser
die geistige Geladenheit der «Four Quartets» spiirbar zu machen.
Hier steht die ordnende Besinnung des Kritikers ebenbiirtig
neben den Aporien des Dichters und Kiinstlers, hier werden
Fragen laut, die aus solchem Zusammenhang kaum jemand
so deutlich zu stellen wiillte: «Die Quartette sind als Kunst-
werk der Vorstof3 eines isolierten Kiinstlers; ein Aufsteigen zu
unbetretenen Gipfeln, die aus der Tiefe manchmal wie ein Sich-
versteigen wirkt. Die letzten Werke von Mallarmé hatten diesen
Endcharakter. ,Ulysses‘ und ,Finnegan’s Wake‘ haben ihn. Warum
bringt die moderne Kunst derartige Gebilde hervor?» Fruchtbarer
kann die Verbundenheit mit dem europiischen Geschick nicht mehr
gedacht werden. Es ist daher folgerichtig, wenn Curtius zu Eliots
kritischen Essays einige Vorbehalte anbringt. Den Grundlagen
dieser Aesthetik stimmt Curtius weitgehend zu; den Begriff des
«geistigen Korrelats» macht er sich im Essay iiber Hermann Hesse

471



zu eigen. Mit Recht weist er jedoch auf den jansenistisch gefarbten
Dogmatismus Eliots hin, der zu dessen kiinstlerischem Verhalten
in Widerspruch steht.

In diesem Ausiiben einer hcheren, geistigen Gerechtigkeit, in
diesem «Scheiden der Geister», wird wie in aller echten Literatur
Unaussprechliches vernehmbar. Curtius’ Sprechen iiber Biicher
ist eine Bestatigung dafiir, dal3 die literarische Kritik keine Litera-
tur geringerer Gattung zu sein braucht, auch sie ist «eine Form des
Lebens: eine Form seines Genusses, seiner Erkenntnis, seiner
Ueberwindung».

472



	Ernst Robert Curtis als Kritiker

