
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 7

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

WESEN UND AUFGABE DER UNIVERSITÄT

Der Regierungsrat des Kantons Bern bereitet ein neues «Universitäts-
gesetz» vor, das — als Pendant zur Zürcher «Universitätsordnung» — das noch
aus dem Gründungsjahr der Universität Bern stammende «Hochschulgesetz»
ablösen soll. In der Erkenntnis, daß das neue Gesetzeswerk die Besinnimg auf
die Lebensform der Universität und auf die Notwendigkeit der Wahrung
ihrer traditionellen Grundrechte erfordert, erteilte der Senat der Universität
dem Ordinarius für neuere allgemeine Geschichte, Werner Näf, den Auftrag,
eine Denkschrift über «Wesen und Aufgabe der Universität» auszuarbeiten,
die, im Verlag Herbert Lang in Bern, als Buch erschienen, ein aus gründlich-
lichster Kenntnis des Hochschulwesens schöpfendes schweizerisches Gegenstück

zu dem deutschen «Gutachten zur Hochschulreform» bildet und damit
weit über den engeren Kreis hinaus, für den sie bestimmt ist, beachtet zu
werden verdient.

Es ist verständlich, daß Prof. Näf die für die Universität Bern spezifischen
Institutionen im allgemeinen bejaht. Als besonderen Vorzug empfindet die
Universität Bern ihre «Reichsunmittelbarkeit», wie man sagen könnte, d.h.
das Fehlen der in Basel und in Zürich zwischen die Universität bzw. die
Fakultäten einerseits, die Erziehungsdirektion und den Gesamtregierungsrat
anderseits eingeschalteten Zwischeninstanzen, der Kuratel in Basel, der
Hochschulkommission in Zürich und des Erziehungsrates an beiden Orten;
«mit Entschiedenheit», erklärt Näf, «lehnen wir jede Form eines Aufsichtsrates

ab, weil er sich grundsätzlich mit der geistigen Autonomie der Universität

nicht vertrüge». Die in Bern obligate öffentliche Ausschreibung zu
besetzender Lehrstühle allerdings, an der auch die Denkschrift festhalten
möchte, würde sich durch die Berufung auf die «geistige Autonomie» der
Universität kaum rechtfertigen lassen: grundsätzlich wird man ja wohl einer
Fakultät die erforderliche Kenntnis der in Frage kommenden Persönlichkeiten

zutrauen dürfen; die neueste Geschichte unserer Universitäten liefert
mehr als ein Beispiel dafür, daß die Fakultäten auch da, wo man die öffentliche

Bewerbung um akademische Lehrstühle nicht kennt und auch nicht
vermißt, berufene Hochschullehrer auch außerhalb des corpus academicum
zu finden wissen. Wenn der Verfasser den vom Senat gewählten «Rektoratssekretär»

dem von den staatlichen Behörden bestellten «Universitätssekretär»
vorzieht, weil er zu befürchten scheint, der letztere würde als «Beamtensekretär»

einen Fremdkörper in der Universitätsverwaltung bilden, so kann
z. B. die Universität Zürich darauf hinweisen, daß sich ihre Universitätssekretäre

von jeher durchaus als Vertrauensmänner der Universität gefühlt
und bewährt haben.

Geht die Universität Bern in diesen und in anderen Angelegenheiten ihrer
inneren Organisation ihre eigenen Wege und niemand wird ihr die Befugnis
dazu absprechen, so dürfen die grundsätzlichen Feststellungen und
Erwägungen des Verfassers, die den Kern der vorliegenden Denkschrift bilden,
allgemeine Geltung beanspruchen; sie bewegen sich in der gleichen Linie wie
die Apologien der Universität neuhumanistischer Herkunft, durch die sich in

431



der Gegenwart Karl Jaspers, Eduard Spranger, in der Schweiz vor allem
Ernst Howald um die Erhaltung der Universität «im deutschen Sinn» bemüht
haben. Entschieden fordert Näf für die Universität auch dem Staat, ihrem
Brotherrn, gegenüber das Recht auf geistige Eigenständigkeit, das allein die
wissenschaftliche Arbeit ihrer Lehrer und Schüler zu sichern vermag. Auf
der «gekoppelten Zweiheit von Lehre und Forschimg» beruht die Lebensform

der Universität, wissenschaftliche Forschung ist auch getrennt von
Lehre möglich, das akademische Lehramt dagegen hat die eigene
Forschungsarbeit des Dozenten zur Voraussetzimg und zieht aus dieser seine
besten Kräfte. «Die Professorenschaft», sagt Näf, «darf nicht bloß ein
Lehrkörper sein», d.h. die Arbeitskraft des akademischen Lehrers darf nicht, wie
dies heute in steigendem Maß der Fall ist, durch die vielen unmittelbaren
und mittelbaren Verpflichtungen des Hochschullehrers aufgezehrt werden —
«die Forschung kommt zu kurz», hat kürzlich Spranger in einem Aufsatz
«Innere Notstände der Hochschulen» («Deutsche Zeitung», 26. Aug. 1950) in
tiefster Besorgnis um die Zukunft der deutschen Universitäten festgestellt.

Als Schule hat die Universität die Aufgabe, die Studierenden «nach den ihr
eigenen Prinzipien zu formen»; sie muß sich daher — im Gegensatz zu einer
falschen, nur scheinbar demokratischen Politik der offenen Türen — «geistig
anspruchsvolle, nicht geistig genügsame Schüler» wünschen; und Schüler
solcher Art erwartet sie heute vor allem von den mit dem Maturitätsrecht
ausgestatteten Gymnasien. Unbeirrt durch die in einen uferlosen Disput über
das Wesen einer «Bildung überhaupt» hineinführende Behauptung, die
Gymnasien haben einfach «Menschen» zu bilden, und sie können dies nur dann
tun, wenn sie sich von jeder inneren Beziehung zu den Hochschulen frei
machen, hält Näf — der selber vom Gymnasiallehramt herkommt —
nachdrücklich daran fest, daß «gymnasiale Vorbildung und akademische
Ausbildung ein organisches Ganzes» darstellen — gymnasiale Vorbildung
selbstverständlich nicht im Sinn einer Abrichtung auf bestimmte Hochschulstudien
oder einer Vorwegnahme von Dingen, die nur der Hochschule zukommen,
sondern in der Form einer allgemeinen geistigen Bildung, die als solche auch
eine Bildung eigenständigen Wertes ist. Näf kennzeichnet das Wesen dieser
Bildung zutreffend als «Bereitschaft für die akademischen Studien» — genau
das ist es, was auch der «Zweckartikel» der Eidg. Maturitätsverordnung in
noch nicht durchweg geglückter Formulierung zu sagen versucht. Näf sieht
das Heil des Gymnasiums wie der Universität, also nicht in einer Lockerung,

sondern in einer Festigung ihrer inneren Beziehungen, und als
Mittel, Gymnasium und Universität einander wieder näherzubringen,
empfiehlt er die Schaffung einer aus Gymnasial- und Hochschullehrern
zusammengesetzten örtlichen Kommission zum Zweck freier Meinungsäußerung

über die gemeinsamen Anliegen (auf eidgenössischem Boden geschieht
dies schon jetzt im «Verein schweizerischer Gymnasiallehrer», der sich seit
der von Rektor Hans Fischer inaugurierten denkwürdigen Aussprache über
das Verhältnis des Gymnasiums zur Hochschule mehrfach mit diesen Fragen
beschäftigt hat), und die Ausweitung der heute wohl in den meisten
Gymnasien bestehenden Vorträge zur akademischen Berufsberatung durch eigene,
von Hochschullehrern geleitete Einführungskurse in die verschiedenen
akademischen Studien und Berufe.

Als die normalen Wege zu den Hochschulen sind die Gymnasien für ihre
eigenen ehemaligen Schüler verantwortlich, soweit eine Schule überhaupt
für das spätere Verhalten ihrer Schüler verantwortlich ist; sie sind es aber
nicht für die wachsende Zahl der Studierenden, die von anderen Mittel-

432



schulen herkommen oder sich den Zugang zu den Hochschulstudien durch
eine der vielen, allzu vielen Seitentüren der «freien» Voll- oder Halbmaturi-
täten oder bloßen «Aufnahme-» oder «Zulassungsprüfungen» verschafft haben.
Wo sich daher Mängel in der Vorbildung der Studierenden zeigen, da darf
man nicht blindlings «das Gymnasium» dafür haftbar machen, wie dies auch
in verschiedenen Aeußerungen von Hochschullehrern geschieht, die der
Verfasser seinem Buch einverleibt hat. Die freie Vollmaturität ist eine
Notwendigkeit, weil die Möglichkeit zu studieren auch solchen jungen Leuten
gewahrt bleiben muß, die ohne eigenes Verschulden den normalen Weg
durch ein Gymnasium nicht gehen können, vorausgesetzt allerdings, daß sie
sich über eine nicht bloß knapp ausreichende spezifische Begabung
ausweisen können. Mit Fug aber fordert Näf die Abschaffung der sog.
«Zulassungsprüfungen», die — in Bern — zum Studium an bestimmten Fakultäten,
aber nicht zum Zutritt zu den entsprechenden akademischen Examina berechtigen.

Ein Vorwurf, der heute immer wieder auch aus der Universität selber
gegen ihre innere Organisation erhoben wird, betrifft den Mangel einer
inneren Verbindung zwischen den verschiedenen Studienrichtungen, die
zumeist beziehungslos nebeneinanderher zu laufen scheinen — die Folge der
fortschreitenden Spezialisierung der Einzelwissenschaften, die seit dem Ende der
Alleinherrschaft des deduktiven Denkens ihre eigene Problematik und ihre
eigenen Arbeitsmethoden entwickelt haben. In seiner posthum erschienenen
«Theorie der Bildung» schlägt Kerschensteiner, allerdings mehr in der Form
eines Ballon d'essai als eines realisierbaren Organisationsplanes, die Schaffung

einer «philosophischen Abschlußfakultät für alle Hochschulstudien» vor,
und das deutsche «Gutachten zur Hochschulreform» postuliert die Einführung

eines für die Studierenden aller Fakultäten obligaten «Studium generale»,

das in strafferer, schulmäßigerer Durchführung etwa der Freifächerabteilung

der ETH entsprechen würde. Auch Näf tritt für die Idee einer
«allgemeinen akademischen Bildung» ein: er bezeichnet als «notwendig oder
wünschenswert»: grundlegende Vorlesungen für die Studierenden der früheren

Semester, ergänzende Vorlesungen zu den Fachstudien (Psychologie für
die Mediziner, Geschichte für die Juristen usw.) «orientierende» kulturphilosophische

Vorlesungen, bessere Möglichkeiten zu «gemeinsamer Forschung»
und zur Aussprache über philsophische Grundfragen des Fachstudiums und
endlich, als Krönung des akademischen Aufbaus, besondere Lern- und
Uebungsgelegenheiten für Studierende, die über den reglementarischen
Studienabschluß hinaus «eines weiteren Aufstiegs fähig und begierig sind».
Von den Schwierigkeiten, solche Institutionen zu schaffen und vor allem: die
Studierenden zur Teilnahme daran zu veranlassen, gibt sich auch Näf Rechenschaft,

und der fragwürdige Wert von «Pflichttestaten» ist ihm keineswegs
verborgen. Wichtiger als die Schaffung neuer Institutionen und die Einführung

neuer Obligatorien ist daher nach seiner begründeten Ueberzeugung die
innere Anregung zur Ausweitung des geistigen Lebensraumes über die Grenzen

des Fachstudiums hinaus, und, so darf man wohl sagen, jede rechte
Hochschulvorlesung setzt Impulse dieser Art — nur muß der Studierende sie auch
realisieren; und ob er dies tut, hängt wohl von seiner geistigen Beschaffenheit

und zu einem nicht geringen Teil von seiner Vorbildung ab, die er ins
Hochschulstudium mitbringt. Die gemeinsame Plattform, auf der sich die
Akademiker der verschiedenen Sparten miteinander verständigen können, ist
ihre Grundbildung, ist vor allem die Allgemeinbildung, die sie sich auf einem
Gymnasium erworben haben. Und daß sich die ehemaligen Gymnasiasten

28 433



zum mindesten etwas von der Weite des geistigen Horizontes bewahren, die
ihnen, nicht selten unter mehr oder weniger sanftem Druck, das Gymnasium
verschafft hat, bleibt gewiß ein Ziel aufs innigste zu wünschen. Die Universität

muß nach Möglichkeit dazu beitragen, ihre Schüler, wie Näf sagt, zu
jenem «echten und edlen Dilettantismus» zu befähigen, dessen Voraussetzung
allerdings «Fachmannschaft an einer Stelle innerhalb der Universitas litte-
rarum» ist: «Ich brauche den Heimatschein einer Wissensprovinz, um den Paß
für Grenzüberschreitungen zu erlangen; in diesem muß bescheinigt sein, daß
ich unverdächtig, durch Maß und Bescheidenheit legitimiert bin; aber er
erweist doch gleichzeitig, daß ich reisen will, aus Lust und aus der Einsicht,
daß Einkapselung zur Verkümmerung führt, sogar zur Verkümmerung der
eigenen, besonderen Wissenschaft.»

Auf alle Fragen einzutreten, die Werner Näf aufwirft und von seinem
Standort aus beantwortet, ist an dieser Stelle nicht möglich; generaliter sei
festgestellt, daß kaum ein für das Wesen der Universität und für ihre
Bestimmung innerhalb des Kulturganzen aktuelles Problem, kaum eine
Gefahr, die ihr von außen, kaum eine Versuchung, die ihr von innen droht,
in der — man ist versucht zu sagen: ganz unakademisch warm und lebendig
formulierten Berner Denkschrift unberührt bleibt. Sie kann deshalb des
lebhaftesten Interesses aller am Geschick unserer Universitäten direkt oder
indirekt Beteiligten gewiß sein. Max Zollinger

EIN GEDÄCHTNISBUCH FÜR KLAUS MANN

Nichts vermöchte den großen Verlust, den die geistige Welt durch den im
Frühjahr 1949 plötzlich erfolgten Tod Klaus Manns erlitten hat, so sehr zu
kennzeichnen, wie die ergreifende von Erika Mann, der Schwester und treuen
Gefährtin des Toten, besorgte Sammlung von Stimmen, spontan geäußerten
Sympathiekundgebungen, Charakteristiken, Deutungen und Treuebeweisen.1
Klaus Manns Freundes-, Bekannten- und Korrespondentenkreis war
unermeßlich; er kannte weder politische, sprachliche, nationale noch rassische und
ideologische Schranken und umfaßte Menschen jeden Alters und Geschlechts,
auch solche abenteuerlichster Herkunft. Der Menschenhunger dieses
leidenschaftlichen Suchers war unersättlich. In allen Menschen, die er traf, anging,
an sich zog, und von denen er berührt und gefordert war, suchte er mit
immer wacher Neugier und voll Bangen, ihn wieder zu verpassen, stets nur
den Menschen.

In dem schönen, mutig-gefaßten Vorwort Thomas Manns ist die Rede von
der «in ihrer Art einmaligen Sympathie», die das früh geschlossene Leben
seines lieben Sohnes denen, die zu diesem Buch beitrugen, eingeflößt hat, und
«von dem Reiz, der auf sie ausgegangen ist». «Reiz» und «Sympathie», das
sind zwei von den Kernworten, denen der Leser der 33 Beiträge immer wieder

begegnet. Sympathie, das heißt Mitgefühl, Mitgenommensein; es bedeutet
im erweiterten Sinne aber auch Glauben an eine Wunderkraft und -Wirkung.
In beiderlei Sinn und Ausstrahlung hat es für Klaus Mann Gültigkeit, und
die seiner Gedenkenden wenden es auch so auf ihn an, je nach der Wirkung,
die er auf sie übte. Der Reiz, der von der Persönlichkeit des Dahingegangenen
und seiner aktiven und vitalen Existenz ausging, hing aufs engste mit dieser

i «Klaus Mann zum Gedächtnis». Mit einem Vorwort von Thomas Mann
(Querido-Verlag).

434



Sympathiewirkung zusammen. Es war der Reiz des Lebensmutigen,
Lebensgläubigen, und das will in Klaus Manns Verstand auch heißen: des Todvertrauten,

Todumfangenen, Todgeliebten und Todliebenden. Thomas Mann
schreibt vom «leidenden Verlangen nach persönlicher Auslöschung»; Willi
Fehse berichtet von Klaus Manns Hingezogenheit zu Hofmannsthal «zum Teil
auch wegen dessen Todesverbundenheit und weil der Tod so anders zu ihm
gekommen ist, wie zu den meisten gewöhnlichen Menschen». Ueber dieses
dauernde, an der äußersten Grenze des Lebens Stehen, dies seltsame, zum
Aeußersten und Letzten bereite, auf der Peripherie, zwischen Tod und Leben
Marschierenmüssen, gibt ein Zitat aus Heinrich Manns Beitrag Auskunft:
«Vor dem Aufbruch (in den Krieg) wurde er gefragt — die Eltern fragten ihn
—, ob er nicht damit rechne zu fallen. ,Ich hätte nichts dagegen', hieß die
Antwort, die seine einmalige Entlarvung war.» Nun: einmalig blieb die
Entlarvung nicht und war es wohl, auf vorher bezogen, auch damals nicht
gewesen, was die vielen ernsten Zeugnisse der Berichtenden besagen und
beteuern. Aber an Eindeutigkeit ließ diese Aeußerung den Eltern gegenüber
nichts zu wünschen übrig. Der Lebensmutige hatte aus seinem Todesmut nie
ein Hehl gemacht; die Todessympathie war ihm zur Lebenssympathie brüderlich

an die Stirn geschrieben. Beide gemeinsam bewogen ihn und ermöglichten
es ihm, stets ein Aeußerstes zu wagen und zu sagen. Er war kein

Theoretiker des Lebens, sondern ein Handelnder; er war nicht ein Mann des Tuns,
aber ein Held der Tat. Er hatte keine Rücksichten zu nehmen auf Formeln,
Theorien, Ideologien, er stand darüber, stand schon jenseits und hatte den
lächerlichen Firlefanz, den die Menschen aus dem Leben machten und zu
lieben schienen, sterbenssatt. Er sprach stets von der menschlichen Daseinsgrenze

des der Erfüllung und Vollendung unmittelbar Entgegengehenden aus:
daher sein unbeschreiblicher Mut zur Wahrheit. Bei Herbert Schlüter steht:
«... so wenig konnte ihn persönliche Verbundenheit oder künstlerische
Wertschätzung abhalten, die Verräter am Geist Verräter zu nennen.»

Man kann nicht anders, als dies frühbeendete Leben von außergewöhnlichen

Standpunkten aus zu betrachten — alle in diesem Buch tun es -—, weil
der Träger dieses Lebens selber anders und anderswo gesiedelt war als
üblich. Er stieß immer quer durch, von Grenze zu Grenze, innerlich und
äußerlich; überall nahm er Bestände auf und wertete, mit ungewöhnlichen
Ergebnissen, aus, was er erfuhr. In Werk, Aufruf und Beschwörung warf er
dann in die Menschen, was ihn leidend und ahnungsvoll bewegte, als Statuierung,

Warnung oder Wegerhellung. Sein Standpunkt war exzentrisch, wie
gesagt, und er selber war es auch; gegen die erdbindenden Kräfte war er
immun. «Er hatte Angriffsflächen, Einstellungen, die man nicht teilte; wer ihm
nähertrat, der erkannte bald seine feinen und liebenswürdigen Seiten, ja, sie
erhellen heute deutlicher noch vielleicht als zuvor», lesen wir bei Annette
Kolb. Diese Feststellung ist bedeutend. Er mußte diese Angriffsflächen haben,
und gottlob hatte er sie! Es war eben dieses Enigmatisch-Tödliche, was an
ihm in allererster Linie herausfordernd wirken mußte, und erst allmählich
gab er zu erkennen, was Annette Kolb die «feinen -und liebenswürdigen Seiten»

nennt: seine Lebenszugewandtheit nämlich, die allerdings beim Tode
rückversichert war.

Klaus Mann war gänzlich illusionslos, sein donquichottischer Erdenlauf hat
alle Einbildungen von ihm abgelöst, er sah die Welt ohne idealistische
Verkleidung, und früh schon hatte ihn sein Schicksal hingeführt zum nackten,
hilflosen, des Erbarmens und der Hilfe bedürftigen Menschlichen. Von diesem
allein ließ er sich noch bewegen, gegen das Ende immer mehr.

435



In seinem Gedächtnisbuch ist viel von seinem Fleiß die Rede und von seiner

Unrast, die sich bis zuletzt zur eigentlichen Ungeduld auswuchs. All das
hängt zusammen mit dem unheimlichen Gefühl und Wissen des Gezeichnetseins.

Der Außenkreis, auf dem er sich bewegte und den er ausgeschritten
hatte, war kongruent mit seiner innern Lebensbahn, und er wußte, daß für
ihn der Zeitpunkt, abzutreten, früher als für andere kommen würde. Er hatte
innert 40 Jahren den Lebensstoff eines Siebzigjährigen zu bewältigen und zu
verbrauchen. Und er tat es bis auf den Punkt, der ihm gesetzt war, und um
den er wußte. Seine Urbanität, seine Freundestreue, seine Hilfsbereitschaft
(auch in den vielen Fällen, wo er selber hilfsbedürftig war), seine Güte und
Dienstbarkeit und ähnliche Tugenden mehr sind gerühmt in den Berichten.
Man erfährt, daß er stets tat, was er vermochte, immer das Menschenmögliche.
Und er leistete alles unbeirrbar, nach dem eigenen Gesetz, das das eines wahrhaft

sittlichen Menschen war. Er war gescheit, gewandt, sehend, hochbegabt,
ein Dichter von Geblüt. Die Not des Herzens, die Qual des Geistes aber, um
dessen Weiterexistenz in der Welt er rang und blutete, hob ihn höher und
gab ihm Kräfte, die ihn innerlich in Glut versetzten und seinen Leib aufzehrten.

Die Hülle warf er von sich, als die Zeit dazu gekommen war.
Immer wieder — fast bei allen, die ihn beschreiben — ist sein rätselvolles

Lächeln angetönt, ein Lächeln zwar, das blitzartig in sein Gegenteil umschlagen

konnte. Das süße Augenblickserleben gab es ihm, das Bewußtsein aber
gestattete es nicht und nahm es sogleich weg, mußte es ihm nehmen, da es im
Tiefsten ja doch nur Maske war, bloßer Schein noch, kreatiirliche Abwehr
gegen das Grausige, das die Welt — und das heißt ihn — bedrohte, gegen die
Dämonen, die ihn bedrängten und gegen die er, der immer Wache und
Sensible, im Aufstand war, er allein, ganz allein, auf seine Art, als Exponent.

Klaus Mann hat, schreibt Fritz Strich, «ein hochbegabter Dichter von einer
nicht gewöhnlichen Sprach- und Gestaltungskraft», die letzte Vollkommenheit
des Werkes «um des Lebens und der Liebe willen geopfert». Ein schönes und
vortreffliches Wort! Und wir fügen bei: er viußte dieses Opfer bringen, er
war dazu berufen. Der dem Gedächtnisbuche beigefügte letzte Essay, «Die
Heimsuchung des europäischen Geistes», dies zutiefst bewegende Dokument
eines Sehers und Ergriffenen, ist der Beweis für den geistigen Sonderfall
Klaus Mann und für dessen Auserwähltheit und Opferwillen. «Nichts ist
nütze in dieser Zeit als der aufrichtige, ehrliche Glaube», sagte einst Klaus
Mann. Sein Glaube aber war zuletzt nurmehr der an das Opfer. Er stellte
dieses nicht bloß als Forderung an andere, er selber brachte es. Er ging
voran und gab als erster das erschütternde Beispiel. Otto Basler

DIE ERKRANKUNG DER RELIGION

Die Religion kann ebenso erkranken wie der Mensch selbst. Früher wußte man
das weniger und sah in soldier Pathologie des religiösen Lebens eher eine
Verstocktheit oder religiösen Trotz oder gar eine Verführung des Teufels. Die Psychologie

der Religion hätte zwar bereits Material aus vielen Jahrhunderten vorlegen
können, das zeigen würde, wie die Erkrankung der Religion nicht nur einzelne
Menschen befällt, wie zum Beispiel jene schreckliche «Heilige vom Berge», die sich
in dem zürcherischen Dörflein Wildensbuch von ihrer eigenen Familie ans Kreuz
nageln ließ, sondern auch als religiöse Epidemie ganze Volksgruppen, wie jene
Tausende von Kindern, die im Kinderkreuzzug elend umkamen, oder die Fla-

436



gellanten des Mittelalters. Solche religiösen Epidemien könnten heute in der
innersten Verwirrung der Menschen wieder fällig werden. Jedenfalls beschäftigt
diese Pathologie heute bereits wieder eine Reihe von Schriftstellern, wie Bernanos
oder Lewis Carroll oder Denis de Rougemont. Man weiß zwar nie genau zu
sagen, ob ein Betroffener zu den Propheten gehört oder zu den Besessenen —
eine Frage, die der Zürcher Psychiater Alexander von Muralt an einem Falle
eingehend demonstriert hat. Auch die katholische Kirche weiß das nicht von
vornherein bei ihren Eleiligsprechungen, sondern leitet ein medizinisches und
religiöses Verfahren ein, bei dem einem besonderen «Advocatus diaboli» die Aufgabe
übertragen wird, die feinen Grenzen zwischen Betrug und Selbstbetrug oder
eigentlicher seelischer Erkrankung und — anderseits einer religiösen Begnadung
zu untersuchen. Dies ist ein Problem, das die Kirche ebenso interessiert wie den

Staat, die Psychologie ebenso wie die Medizin und die Theologie.
Die Auseinandersetzung zwischen Medizin und Theologie ist etwas vom

dringlichsten in der heutigen geistigen Arbeit. Beide Disziplinen sind in den letzten
hundert Jahren unter der Herrschaft eines materialistischen oder biologischen
Prinzips recht weit auseinandergekommen. Sie stoßen in der Behandlung des

Menschen selbst wieder sehr enge zusammen. Aber der moderne Mensch, wie
Prof. C. G. Jung festgestellt hat, wendet sich mit seinen Nöten lieber an den
Seelenarzt als an den Pfarrer. Daß muß seine Gründe haben. Liegen sie in einer
Einengung der kirchlichen Wirkung oder in einem Vertrauensverlust dem Pfarrer
gegenüber, der weltfremd geworden ist, den Menschen anpredigt oder mit
Forderungen hetzt? Oder liegt es vor allem in einer andern Sprache? Die medizinische
Sprache riecht nach der Erde, der Materie, dem Blut und den Eingeweiden; die
theologische Sprache hat den parfum des siècles und ist hoch in der Stratosphäre
des Abstrakten und Transzendenten herumgeklettert, von wo herab sie den Menschen

so häufig mehr anpredigt, als daß sie sich über sein Unvermögen und sein
Elend, auch das sprachliche, erbarmt.

Ueber die Pathologie der Religion hat ein Zürcher Mediziner ein Buch geschrieben1.

Es liegt auf der Linie anderer Werke, wie derer von Dr. Tournier, Dr.
Maeder, Dr. Trueb, und ist vielleicht bestimmt, um hier wieder eine Mitte zu
finden, in der man sich am lebendigen Menschen und seinen Nöten wieder trifft.
Dr. Bovet hat inzwischen das Opfer seiner medizinischen Praxis gebracht, um der
Kirche als Eheberater zu dienen. Was ihn dabei anzog, war sicher der in Not
geratene Mensch, der Schaden der Gemeinschaft und der Wunsch, ihm mit seiner
eigenen schrecklichen und hilfreichen Erfahrung zu dienen. Man muß es lesen,
sowohl Mediziner als Pfarrer. Der Mediziner wird ihm nicht einen Mangel an
biologischen und psychologischen Kenntnissen vorwerfen können, zumal in einem

Augenblick, da namentlich von Amerika her — in der sogenannten psychosomatischen

Medizin — dem seelischen Faktor in der Behandlung des kranken Menschen
wieder ein viel größerer Platz sogar in offiziellen Spitälern eingeräumt wird als

bisher. Im Gegenteil, das offene Verständnis, das man neuerdings bei Medizinern
und Biologen, wie zum Beispiel bei Kocher, Hentschen, Portmann konstatiert,
wird hier freudig eine Ergänzung begrüßen. Anderseits wird der Theologe, wenn
er noch imstande ist, auch intellektuell und theologisch Buße zu tun, einsehen,
daß nicht jede psychologische Besprechung religiöser Inhalte schon als Psychologismus

abzutun ist, daß die Angst, die Heuchelei, die Sünde, der hochmütige christliche

Moralismus sehr menschliche und psychologische Aspekte besitzen, die man
studieren und kennen muß, wie das Dr. Pfister längst tut, um nicht auf religiöse
Erscheinungen hereinzufallen, auf das «Herr-Herr-Sagen», auf theologische Un-

1 «Die Angst vor dem lebendigen Gott.» Eine allgemeine Pathologie der Religion. Von Dr. med.
Th. Bovet, Verlag Paul Haupt, Bern 1948.

437



duldsamkeiten, hinter denen selber wieder verdächtige, unbewußte Motive
hervorschauen.

Dr. Bovet führt weder die Religion auf die Psychologie zurück, wie Freud etwa
das tut, indem er sie als Illusion erklärt, noch preßt er den Menschen in ein
geistiges Schema hinein, etwa in dasjenige der «moralischen Aufrüstung», noch in
dasjenige einer Moralpredigt. Er weiß etwas von der Grenze und von den Grenzfällen

zwischen Biologie und Theologie. Er weiß, daß auch die Psychotherapie,
etwa die komplexe Psychologie, nur ein Pflug ist, der die harte Erde aufbricht, in
deren Furchen dann der eigentliche Same der evangelischen Verkündigung erst
hineingesät werden muß. Was er über die Dialektik der Begegnung sagt, bringt
auch den Theologen etwas in Erinnerung, was sie seit Rudolf Otto hätten wissen
können, nämlich, daß es sich eben beim wahrhaft religiösen Phänomen nicht in
erster Linie um korrekte theologische Formulierung oder moralische Antwort
handelt, sondern um den Schauer des Numinosen, um das Erschrecken vor dem
Geheimnis, um das Angerufenwerden mitten auf dem Lebenswege, wie das die
echten Mystiker Meister Ekart, Johannes vom Kreuze, Therese von Avila und
andere erfuhren. Der gewöhnliche Mensch sucht diesem Erschrecken leicht mit
der Magie zu begegnen und es durch Gedanken, Riten, Zauberformeln oder
moralische Leistungen einzubalsamieren. Bovet zeigt aber, wie der Mensch diesem
Numinosen oder Heiligen standhalten soll, wie das auch Blumhardt gezeigt hat,
um die freigewordenen Kräfte dem rechten Gebraudt entgegenzuführen.

Wer irgendwie selber an einer Grenze wohnt zwischen Wissenschaft und
Glauben, zwischen Medizin und Theologie, zwischen Psychologie und Glaube, der
wird aus der Lektüre dieses wertvollen Buches größten Gewinn haben, auch wenn
es in mancher Hinsicht durch seine Aufstellungen erst recht wieder neue
Probleme schafft. ADOLF KELLER

SCHWEIZERISCHE GOTIK

(Zum zweiten Band von J. Gantners «Kunstgeschichte der Schweiz»)

Im gleichen Gewände wie der erste, ist, wiederum im Verlag von Huber &
Co. AG. in Frauenfeld, audi der zweite Band der «Kunstgeschichte der Schweiz»

von Joseph Gantner erschienen. Nachdem der erste Band bis zum Ende der
Romanik gelangt war, wird hier die Schilderung der Kunstentwicklung in unserer
Heimat fortgesetzt: Er wird vollständig von der Gotik eingenommen, die von
ihren ersten Anfängen bis zu ihrem Verblühen und Erlöschen verfolgt wird. Also
eine vollkommen einheitliche Kulturepoche, könnte man meinen; denn tatsächlich
behaupten ja von Anfang bis zum Schluß, das heißt vom Ende des 13. bis zum
Beginn des 16., teilweise sogar darüber hinaus bis zum 17. Jahrhundert die
gotischen Stilformen das Feld. Aber trotz dieses einheitlichen gotischen Kleids
haben diese Jahrhunderte nichts weniger als einen homogenen Charakter; es

herrscht vielmehr eine Staunen erregende Vielfalt, bei der sich die klassische

Kathedralgotik immer mehr wandelt, um dann zuletzt zu vollständig neuen
Idealen zu gelangen. Die neuere Kunstwissenschaft hat daher zu den verschiedensten

Bezeichnungen gegriffen, um diesen Stilwandlungen der späteren Gotik
gerecht zu werden. So haben manche von mißverstandener, andere wie Dehio von
doktrinärer Gotik gesprochen; wieder andere meinten das Richtige zu treffen,
wenn sie den Begriff der vereinfachten, der Reduktionsgotik verwendeten, und
daneben hörte man auch von nationalisierter Gotik sprechen, was zum Beispiel
bei der italienischen Kunst dieses Zeitraums eine gewisse Berechtigung hat. Vor
nicht allzulanger Zeit hat dann Hans Sedlmayr nicht ganz grundlos sogar von

438



protestierender Gotik gesprochen, und allerneuestens hat Werner Groß in seinem
Buche über «Die abendländische Architektur um 1300» die Ansicht vertreten, daß

hinter diesem Kampfe der späteren gegen die frühere Gotik ein einheitliches, alle
Länder erfassendes neues Stilwollen stehe.

Aber nicht nur das Stilwollen hat sich in diesen Jahrhunderten stark gewandelt,
auch unter den Trägern der damaligen Kunst haben förmliche Umwälzungen
stattgefunden. So treten an Stelle der Bischöfe immer mehr die Mönchsorden,
erst die Zisterzienser und dann die Bettelorden, die raumweite Predigtkirchen mit
hohen Chören errichten. Und bald schon macht sich neben der Kirche das

höfischritterliche Element geltend, dem dann zuletzt das bürgerliche folgt. So kommt es,
daß die Gotik, die als ein rein sakraler Stil begonnen hatte, in ihren letzten
Phasen immer mehr dem aufstrebenden Bürgertum als Ausdruck dient und
dadurch oft eine rein profane Färbung erhält.

Gleich in seiner Einleitung macht uns nun Gantner auf diese verschiedenen
Wandlungen aufmerksam; er spricht von den Trägern der Bauentwicklung und
vom Vordrängen des Profanen; ein besonderer Wert seiner Darstellung liegt
darin, daß er uns auch auf die speziellen Nuancen aufmerksam macht, die diese
die ganze abendländische Welt ergreifenden Entwicklungen bei uns in der Schweiz
hervorgebracht haben. Von diesen äußeren Einwirkungen kommt, um nur einiges
zu nennen, unter anderem das Eindringen der französischen Kathedralgotik, und
zwar vor allem in ihrer burgundischen Abwandlung, in Betracht; im Süden
machten sich sodann die Einflüsse Giottos und seiner Schüler bemerkbar, und seit
dem 15. Jahrhundert wurden dann die Einwirkungen von Süddeutschland
besonders stark (Ensinger, Konrad Witz, Strigel).

Den Anfang macht der Verfasser mit der Behandlung der Architektur: erst
kommen die verschiedenen Zisterzienserkirchen, dann die frühgotischen Kirchen
von Sitten und Neuchâtel, die hochgotischen Kathedralen von Genf und
Lausanne, zuletzt die reduzierte Gotik bei den Bettelorden, bei großen Pfarrkirchen
(zum Beispiel Bern) und bei den kleineren, so zahlreichen spätgotischen Anlagen
in Graubünden, im Wallis, im Tessin und teilweise in der Urschweiz. Den Ueber-

gang von der sakralen zur profanen Baukunst bilden Klöster und Kreuzgänge,
dann folgen Burgen, Städteanlagen, Bürger- und Rathäuser.

Bei dieser Darstellung wird überall auf die charakteristischen Merkmale mit
dem nötigen Nachdruck aufmerksam gemacht, und das Wichtige wird gegenüber
dem weniger Wichtigen gebührend hervorgehoben; bedeutenderen Bauten, wie
zum Beispiel den Kathedralen von Lausanne und Genf, dem Münster von Bern
und St-Nicolas in Fribourg, wird eine sehr ausführliche Würdigung eingeräumt.
Besonderes Lob verdienen auch die sorgfältig ausgeführten Pläne, von denen oft
mehrere auf sehr instruktive Weise zu Gruppen vereinigt sind. So sind zum
Beispiel auf einer Tafel die Pläne der Zisterzienserkirchen zusammengestellt, wobei
auch einige ausländische Zisterzienserbauten zum Vergleich herangezogen sind.
Auf andern Tafeln sehen wir, ebenfalls zusammen mit verwandten Bauten, die
Kathedrale von Genf, sodann die schweizerischen Bettelordenskirchen, die im
15. und am Anfang des 16. Jahrhunderts entstandenen spätgotischen Kirchen
Graubündens.

Ich habe bereits erwähnt, daß der Verfasser uns auf die verschiedenen äußeren

Einwirkungen aufmerksam macht, die der Entwicklung der Gotik auf Schweizer
Boden ihren bestimmten Charakter verliehen haben. Daneben unterläßt er es aber
nicht, auch geistesgeschichtliche Gründe anzuführen, um uns die starken Wandlungen

zu erklären, die die Gotik auf ihrem Wege durch das 13., 14. und 15.
Jahrhundert erfahren hat. So spricht er zum Beispiel bei der Kunst der Zisterzienser
mit Recht von einem gewaltsamen Rückgriff auf ursprünglichere Formen christlicher

Frömmigkeit; dann redet er vom Armutsideal der Bettelorden, das sich in

439



der Formenreduktion der Kunst bemerkbar gemacht hat, und vom Zurücktreten
des Altardienstes und der Wichtigkeit der Predigt, die zu einer stärkeren
Ausbildung des Schiffs auf Kosten der Chorteile führen mußte. Die vorliegende
Darstellung bildet daher über ihre Bedeutung für die Schweiz hinaus auch einen
wertvollen Beitrag zu den Untersuchungen über die Grundkräfte, die die
Entwicklung dieser Zeit bestimmten. Wobei wir uns allerdings vor Augen halten
müssen, daß es wohl noch geraume Zeit dauern wird, bis diese Untersuchungen
abgeschlossen werden können; denn es gibt noch mancherlei Einflüsse, an die
wir zu wenig gedacht und die von der Kunstwissenschaft noch zu wenig berücksichtigt

worden sind. So habe ich mich, um nur ein Beispiel zu nennen, schon oft
gefragt, ob nicht gewisse mittelmeerisch-morgenländische Erinnerungen bei diesen
Umwandlungen der späteren Gotik mitbeteiligt waren. Zum Beispiel beim Burgenbau;

denn hier ist es, wie auch Gantner hervorhebt, auffallend, wie sich etwa im
13. Jahrhundert gänzlich neue Kompositionsprinzipien durchsetzen. Nach den seltsam

phantastischen, romantisch unregelmäßigen Feudalburgen des frühen Mittelalters

tritt nämlich mit einem Male, ohne durch Uebergangsglieder vorbereitet zu
werden, ein neuer Burgentypus auf, bei dem wie bei einem römischen Castrum
alles streng geometrisch und übersichtlich klar komponiert wird: ein regelmäßiges
Mauerviereck wird an den vier Ecken von Türmen begrenzt. Nicht nur bei den
Burgen Friedrichs II. in Unteritalien und den Deutschordensburgen im Ostseegebiet,

sondern auch in andern Gegenden begegnen wir diesem Typus, der bei uns
durch die Burgen von Marschlins, Champvent und Vufflens vertreten ist. Ich
kann mir nun das Auftreten dieses neuen Typus, wie dies übrigens schon Dehio
ahnte, kaum anders als durch die Eindrücke erklären, die die Abendländer auf
den Kreuzzügen von den römischen und byzantinischen Lagerfestungen des

Morgenlandes und den ihnen nachgebildeten früharabischen Schlössern erhalten
haben. Ja es scheint mir nicht ausgeschlossen, daß in einer Zeit, die beim Burgenbau

der klaren Uebersichtlichkeit römisch-morgenländischer Bauten nachstrebte,
durch solche Erinnerungen auch sonst der Sinn für große und klare, einfachere
und rationalere Formen schon lange vor der Renaissance geweckt worden sein
könnte. Ich weiß zwar, daß dies vorderhand noch bloße Mutmaßungen und Hypothesen

sind; sie verdienen es aber, wie mir scheint, trotzdem weiterverfolgt zu
werden.

Die zweite Hälfte des Bandes ist der Bildhauerei, der Malerei und dem
Kunstgewerbe gewidmet, wobei mit der frühgotischen Plastik und Malerei begonnen
wird; wir lernen da unter anderem die Portalskulpturen von Lausanne, die
Fresken im Schloß Chillon, in Romainmôtier und in Münster in Graubünden
sowie die Glasmalereien des 13. Jahrhunderts in Lausanne, des 14. Jahrhunderts in
Blumenstein, Köniz, Münchenbuchsee und Kappel kennen. In der darauffolgenden
Hochgotik bilden die Portalskulpturen von Basel und Freiburg, Fresken im Tessin
und in Graubünden, die Glasgemälde von Königsfelden die Höhepunkte; auch

von Goldschmiedearbeiten ist hier die Rede. Zuletzt wird dann der ganze Reichtum

der spätgotischen Plastik und Malerei vor uns ausgebreitet. Die Portalskulpturen

von Freiburg und vor allem von Bern, Grabmäler, reiche Flügelaltäre
bilden den Anfang; zu den Fresken und zur Glasmalerei treten nun auch Tafelbilder

(Konrad Witz, Nelkenmeister), Holzschnitte und Bilderchroniken ;

kunstgewerbliche Arbeiten (in Stein, Holz und Edelmetallen; TeppichWirkereien) bilden
den Abschluß.

Man darf wohl sagen, daß dieser zweite, Plastik und Malerei behandelnde Teil
des zweiten Bandes der Gantnerschen «Kunstgeschichte der Schweiz» fast noch
wichtiger ist als der erste, die Architektur behandelnde Teil. Denn während wir
die gotischen Bauten schon seit langem mehr oder weniger gut kennen, sind eine

ganze Reihe der in diesem Bande behandelten Holzplastiken und vor allem viele

440



Wandfresken erst in den letzten Jahrzehnten entdeckt worden. Und noch ein
weiterer Vorteil springt neben älteren Werken in die Augen: die modernen
Reproduktionsverfahren erlauben eine ganz ungleich bessere Wiedergabe von
Malereien und Plastiken, als dies in früheren Zeiten der Fall war; wir erhalten
daher hier durch das reichlich vorliegende Abbildungsmaterial einen besonders
lebendigen Eindruck des schweizerischen Kunstschaffens zur Zeit der Gotik. So

bildet diese die großen Linien der Entwicklung klarlegende schweizerische
Kunstgeschichte Joseph Gantners eine besonders wertvolle Ergänzung zu den Bänden
der Kunstdenkmäler-Inventarisation, die sich ihrem Pensum entsprechend vor
allem mit dem einzelnen Denkmal zu beschäftigen haben. SAMUEL guyer

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Aufrüstung Die Aufrüstung Europas ist akut, seitdem die russische Aggres¬
sion in Korea die Gefährdung des Weltfriedens überall dort, wo

es keine elastischen Grenzen mehr gibt, evident gemacht hat. Aber auch die
Spekulation auf getarnte Kriege hat sich als leer erwiesen. Die Leninsche
Theorie, daß im Hochkapitalismus die Staatenkriege in Klassenkriege
umschlagen, hat, wie alle anderen dogmatischen Erwartungen dieses als Denker
absurd überschätzten Tatmenschen, bankrott gemacht. Auf keinem einzigen
Fleckchen Erde hat sie sich in 34 Jahren bewahrheitet. Die Parodie des
Leninismus in den Quislingkriegen des Nazismus hat sie noch gründlicher
bloßgestellt. Die Welt ist aber aller ideologischen Verkleidungen müde. Auch
leidlich gebildete Menschen wissen, daß schon die Religionskriege des 12. bis
17. Jahrhunderts Macht- und Interessenkriege waren. Die weltanschaulichen
Verhüllungen haben von Richelieu bis Wilson und Hitler, von Roosevelt bis
Stalin, auf die Dauer das Wesen der Konflikte nicht verbergen können; sie
haben aber Verwirrung und Zerstörung gesteigert und reinliche Lösungen
verhindert. So beseitigt jetzt das Programm der deutschen Aufrüstung die
letzten Illusionen über den Kreuzzugscharakter des Weltkriegs gegen den
Nazismus. Da Ost und West sich schon seit 1945 im Wegengagieren von Hitlers
Koryphäen zuvorzukommen suchten, kann man sich nicht darüber wundern,
daß sie nun auch um die Komparserie von Infanteristen und Tankfahrern
im Wettbewerb stehen. Um so wichtiger wird es sein, daß Frankreich wieder
eine machtpolitische Realität wird und durch die Aufstellung einer starken
Armee der berechtigten Weltsorge zuvorkommt, ein wiederbewaffnetes
Deutschland könnte zum Schiedsrichter zwischen Ost und West werden. Daß
es kein stärkeres Schutzmittel gegen Aggressionen des deutschen Imperialismus

geben kann, als die Fusion der deutschen Wirtschaftskräfte mit den

französischen, ist auch die Ueberzeugung Amerikas, das hoffentlich klug
genug sein wird, der offenkundigen Sabotage des Schuman-Plans durch die
Spekulationen der Labour Party auf die deutsche Reaktion gegen Adenauer
zu begegnen. Daß freilich auch in den Kreisen der deutschen Generalität
anmaßende Erwartungen auf eine gemeinsame deutsch-französische Armee
gesetzt werden, stellt der Chefredaktor des Monat, Melvin J.Lasky, in einem
Aufsatz German Generals on the March in der Labour-Wochenschrift Tribune
(718) dar. Doch darf niemand aus dem Mißbrauch, den man mit dem Schuman-
Plan treiben kann, wie mit schlechthin allem auf der Welt, schließen, daß
dieser selbst solche Tendenzen in sich birgt. Um so deutlicher muß gesagt

441



werden: der Schuman-Plan ist der einzige Ansatz zu einer realistischen
Fusionierung Europas, alles andere ist dröhnendes Erz und mißklingende Schelle.

Die Funktion einer französischen Armee soll freilich nicht nach der
kläglichen Niederlage von 1940 beurteilt werden, wenn auch die Neigung verbreitet
ist, zu vergessen, was Frankreich von 1914 bis 1918 militärisch geleistet hat, und
zu leugnen, daß Frankreich es war, das im vorigen Weltkrieg mit Hilfe seiner
Verbündeten die entscheidenden Siege erfocht. Zum Verständnis der
militärpolitischen Studien, die jetzt in französischen Revuen erscheinen, tut man gut,
sich zu erinnern, wie es wirklich war. Es waren französische Generäle: Joffre,
Gallieni, Pétain, Foch, die Deutschland strategisch überlegen schlugen. Frankreich

besaß im 75-mm-Geschütz eine bis zum Kriegsende behauptete
artilleristische Ueberlegenheit. Bis zum Frühjahr 1917 hielt Frankreich allein drei
Viertel der undurchbrechbaren Front besetzt. Dazu kam sein großer Anteil
auf dem Balkan, wo zuletzt eine französisch geführte Armee den Zusammenbruch

der Doppelmonarchie herbeiführte. Eine große Kriegsindustrie wurde
mitten im Krieg in Mittel- und Südfrankreich aufgebaut. Frankreich war der
Hauptlieferant der Alliierten für Flugzeuge und Kanonen. Es stellte den Amerikanern

2500 Instruktionsoffiziere zur Verfügung, 4000 Kanonen und 4000

Flugzeuge. Am Tage des Waffenstillstands betrug der französische Anteil am
amerikanischen Kriegsmaterial an Tanks und 75-mm-Geschützen 100 Prozent,
Flugzeugen 81 Prozent, Langrohrgeschützen 57 Prozent, Granaten 100 Prozent.
Wenn es überhaupt eine Kriegslüge gibt, so ist es die Dolchstoßlegende, die
gegen Frankreich vom britischen Brigadegeneral Sir Frederic Barton Maurice
in die Welt gesetzt wurde.

Das Versagen der französischen Armee von 1940 war gewiß vor allem ein
moralisches. In einem mit *** gezeichneten Artikel Comment mobiliser l'Armée
française, der in der ausgezeichneten Revue de Paris (Oktoberheft) erschienen
ist, stellt der Verfasser als Hauptunterschied zwischen den beiden Mobilisierungen

fest, daß Frankreich 1914 über eine Armee der dreijährigen, 1939—40
der' einjährigen Dienstzeit verfügte. Seine Reformvorschläge, die militärisch
interessierte Leser an Ort und Stelle nachprüfen mögen, stützen sich auf die
schweizerische Militärverfassung, von der der Verfasser sagt, daß sie beiläufig
allen Bedürfnissen Frankreichs entspricht. Er gibt eine kurze Uebersicht dieser
seinen Lesern unbekannten Organisation und entwickelt einen Plan, sie den
französischen Verhältnissen anzupassen. Er glaubt nicht, daß sie von Frankreich

einfach übernommen werden kann, und die Differenzierung der Dienstzeit

zwischen Offizieren, Unteroffizieren und Mannschaften, auch die Ueber-
gabe administrativer Arbeiten an Reserveoffiziere, ist auf Frankreich nicht
anwendbar. Außerdem brauche Frankreich, im Gegensatz zur Schweiz, die
permanente Verfügung über eine bestimmte Anzahl von Divisionen. Bei
entsprechender Anpassung des schweizerischen Heeressystems an die französischen

Verhältnisse werde Frankreich im Laufe von drei Jahren nach
Einführung einer 18monatigen Dienstpflicht über 30 ausgebildete Divisionen
verfügen. Einer sechsmonatigen individuellen Ausbildung soll eine zwölfmonatige
Gemeinschaftsausbildung folgen. Die Truppeneinheiten sollen, regional
gebildet, nach 18 Monaten aufgelöst und dann alljährlich, später alle zwei bis drei
Jahre, zu Dreiwochen-Uebungen einberufen werden. Das Waffenmaterial bleibt
am Einberufungsplatz, so daß jede Division in 24 Stunden mobilisiert werden
kann. Das kombiniert schweizerisch-französische System biete allein den Vorteil,

jederzeit über 30 Divisionen in Kriegsstärke disponieren zu können.
Der neue Chefredaktor von Hommes et Mondes (51), Bernard Simiot,

erinnert in einem Leitaufsatz Défense Nationale daran, daß England, Belgien,

442



Holland, Frankreich 1939 150 Divisionen aufstellen konnten, die, wie immer
ihr damaliger Wert beurteilt werden mag, beweisen, daß die Aufstellung von
200 Divisionen nicht irreal erseheinen kann. Frankreich besitze heute allerdings

noch keine Voraussetzungen zu einer Défense Nationale, die aus einer
politischen, ökonomischen und militärischen Einheit hervorgehen müsse. Auch
die Organe der bewaffneten Macht, die Leitung durch den Ministerpräsidenten,
die dazugehörigen Institutionen liegen noch im Argen, Simiot verlangt die
Revision des Gesetzes vom 11. Juli 1938 über die Défense Nationale und seine
Anpassung an die Gegenwart, damit die Armee eine Führimg und eine oberste
verantwortliche Behörde erhalte. An einer neuen Kriegsdoktrin wird seit zwei
Jahren im Institut des Hautes Etudes de la Défense Nationale gearbeitet. Es
hat den Grundsatz Napoléons vor Augen: «Man muß die Kriegstaktik alle zehn
Jahre ändern, wenn man seine Ueberlegenheit bewahren will.» Alles im
französischen Geistesleben und in der Geschichte widerspricht dem Fatalismus,
und so will Frankreich weder fatalistisch an den Krieg noch an einen
unglücklichen Ausgang glauben. Deshalb muß es auch bereit sein.

Das Sonderheft Armée Française vom Esprit (5) ist leider nicht so befriedigend,

wie man es von den anderen Sonderheften dieser Zeitschrift gewohnt ist.
An verantwortungsbewußten Beiträgen fehlt es nicht. Wohl aber an einem
politischen Leitgedanken, durch den man Frankreich verteidigungsfähig
machen kann. Wenn die Franzosen erst einmal wissen, wofür sie sich wehren
sollen, werden sie auch wieder Helden sein. Solange aber Frankreich zu einer
untergeordneten Rolle in Westeuropa bestimmt wird und sich nicht selbst
zu höheren Konzeptionen zu erheben wagt, wie es sie nur in der westeuropäischen

Wirtschaftsunion finden könnte, wird es schwer sein, dem französischen

Geist den Aufschwung zu geben, den er im Glauben an seine
europäische Mission allein wiedergewinnen kann. Daher ist der verwirklichte
Schuman-Plan das Fundament eines wehrfähigen europäischen Kontinents
und eine Voraussetzung zur Aufrüstung.

Deutungen Die kontinentale Lizenzausgabe von Kafkas Werken im S.-Fischer-
Kafkas Verlag, die mit dem Prozeß zu erscheinen beginnt und bis 1952

in 10 Bänden vorliegen soll, beendet den kafkaisch absurden
Zustand, daß das Werk des meistdiskutierten Dichters der Gegenwart in
seinem eigenen Idiom noch nicht vollständig vorliegt. Denn was wir von den
Tagebüchern zu erwarten haben, wissen die Leser der englischen Ausgabe
des Schocken-Verlags. Außer den Briefen wird aber, wie Max Brod im
Merkur (31), selbst völlig überrascht, mitteilt, ein Band Gespräche erscheinen,
die ein anderer getreuer, des Kafkaschen Genius gewisser Jugendfreund,
Gustav Janousch, eckermannisch aufgezeichnet hat. So dürfen wir denn bald
die Fragmente des Lebensfragments Kafka vollständig besitzen und auf
eigene Faust eine Deutung dieses an sich niemals eindeutig erfaßbaren Werkes
wagen, mit dem sich schon über 200 Denker, Dichter, Publizisten unserer Zeit
versucht haben. So viele Zeitschriften-Exegesen erfaßt bibliographisch der
Sammelband The Kafka Problem, in dem Angel Flores 40 Erklärungen in
Buchform wiedergibt (New directions, New York), darunter die von Auden,
Camus, Groethuysen, Werfel und Brod, auf dessen Schultern alle stehen, auch
jene, die es ihm nicht immer gebührend danken.

In der Gesamtausgabe wird Brod nun endlich, wie er auch im Merkur
anläßlich der Veröffentlichung einer Reihe von Briefen Kafkas an ihn mitteilt,
den Brief an den Vater vollständig veröffentlichen, dieses wahrscheinlich
wichtigste Dokument der Selbstdeutung des Dichters. Rücksichten, die gegen

443



die vollständige Veröffentlichung sprachen, sind nun hinfällig geworden, denn
auch den drei geliebten Schwestern Kafkas ist der deutsche Tod von Auschwitz
nicht erspart geblieben. Dort konnten sie erfahren, wie die grausigsten
Halluzinationen des Bruders Wirklichkeit geworden waren, und nicht Gregor
Samsa allein, in der Erzählung Die Verwandlung, sondern Millionen Menschen
in Ungeziefer verwandelt und nachher weggekehrt wurden, in die Abfallkübel

zur industriellen Verwertung. Daß Menschen durch ihre Beerdigung
der Kollektivgesellschaft ihren hochgradigen Phosphatgehalt entziehen, gilt
ja in Huxleys Wackerer, neuen Welt (Steinberg-Verlag) als schweres
Vergehen gegen die Sittenordnung, der sich freilich Gott nur durch seine
Abwesenheit kundgibt. Auch das ist echtester Kafka, das Geheimnis seiner
theologischen Friedlosigkeit, mit der sich der Weltkommentar zu seinem Werk
unablässig auseinandersetzt.

Kafkas Leiden am «Gesetz» und an der absurden, vor nichts
zurückschreckenden Versuchung eines omnipotenten Vatergotts mußte eine christliche

Deutung seines Werkes provozieren, die seinem Leiden nicht die Sehnsucht

nach der christlichen Gnade, aber ihre Unkenntnis, und damit auch das
unbewußte Verlangen nach ihr, nachsagt. Wie weit die Deutungswillkür gehen
kann, zeigt eine Studie Notes on Hemingway and Kafka von Caroline Gordon
in The Sewanee Review (LVII, 2) über den Jäger Gracchus. Diese Parabel
stellt die Irrfahrten eines Toten dar, der nicht ganz sterben kann, da der
Charon des Todeskahns die letzte Fahrt verfehlte: «Eine falsche Drehung des

Steuers, ein Augenblick der Unaufmerksamkeit des Führers, eine Ablenkung
durch meine wunderschöne Heimat (sc. den Schwarzwald), ich weiß nicht,
was es war, nur das weiß ich, daß ich auf der Erde blieb und daß mein Kahn
seither die irdischen Gewässer befährt. So reise ich, der nur in seinen Bergen
leben wollte, nach meinem Tode durch alle Länder der Erde.»

Wer Kafka kennt, wird sogleich an konstante Motive des Dichters erinnert:
an den Schluß des Landarzts: «Betrogen! Betrogen! Einmal dem Fehlläuten
der Nachtglocke gefolgt —• es ist niemals gutzumachen.» Auch der
Totenschiffer folgte einer unaufmerksamen Regung und beging etwas Irreparables,
wie Kafka oft Schuld definiert. Aber auch die sträfliche Ichsucht in der
Tierparabel Der Bau klingt an. Weitere Parallelen zu dem Motivkreis des
verfehlten Gesetzes wird jeder Kafka-Kenner finden. Nach Caroline Gordon
(nicht zu verwechseln mit Caroline Giedion, die in meiner letzten Chronik
über Joyce nicht unter den großen Frauenhelfern des Dichters aufgeführt zu
haben ich mir als Verfehlung anrechne, um so mehr ihre Deutungen von
Joyce, mit Curtius zusammen die ersten deutscher Sprache, gerade in der
Neuen Schweizer Rundschau 1928/29 erschienen sind) •— also nach Caroline
Gordon ist dieser vom Sterben ausgeschlossene Jäger Gracchus niemand sonst
als Christus. An Begründungen fehlt es auch einer solchen Deutung nicht.
Der Bürgermeister, der das Kommen der Totenbahre erwartet, heißt
bezeichnenderweise Salvatore. Die Nachricht, daß der Tote kommen wird, stammt
von der Taube des Heiligen Geistes, die groß wie ein Hahn ist. Und dieser
Hahn erinnert die Kommentatorin an jenen anderen, der zum Verrate gekräht
hat. Auch weitere, durch geringe Verschiebungen geschaffene Argumente
ermöglichen eine Deutung, die zuerst absurd erscheint, aber allmählich im Leser
die Ahnung von etwas sehr Schönem erweckt. Aber das Entscheidende der
Parabel widerlegt die versuchte Christianisierung. Der Tote ist schuldig, was
Christus nicht sein kann. Er lebte vom Töten, wie das Tier im «Bau», und
glaubte dennoch, unschuldig wie ein Mädchen, ins Hochzeitskleid des
Totenhemdes geschlüpft zu sein. Gordon erklärt die Unterbrechung von Tod und

444



damit auch von Auferstehung als Schuld der Kirche (Gemeinschaft). Man
kann eine Kafkasche Parabel auch zur Illustrierung einer Schuld verwenden,
die von ihr nicht gemeint wurde. Das beweist die Unerschöpflichkeit dieser
irrealen Vorgänge, aber nicht ihre paradigmatische Bedeutung, wie sie in
diesem Fall gesucht wird. Und liegt es nicht näher, an die Legende des Ewigen
Juden zu denken, den Heine in den Memoiren des Herrn von Schnabelewopski
durch die Liebe erlösen wollte, und den Kafka posthum zu einem Zwischenzustand

von Leben und Tod verdammt? Diese meine Deutung ist gewiß nicht
die einzig mögliche, aber sie hat vor der Christusdeutung den Vorzug, daß sie
eine Schuld einkalkuliert, ohne die das Urteil seine geheime Richtigkeit verlöre.

Gewiß ist Gracchus nicht der Ewige Jude, aber sein Wanderschaftsmotiv
macht ihn Kain zugehörig.

Die Deutung Kafkas aus dem Sprachmaterial nimmt in zwei überaus behutsamen

Studien H. S. Reis im Trivium (3) vor. Er untersucht die beiden Stücke
Der Schlag ans Hoftor und Die Prüfung, und unter Verzicht auf allegorische
Folgerungen beschränkt er sich erfolgreich darauf, von der Sprache «den
Schlüssel nicht nur zur zeitlosen Traumwelt seines Werkes, sondern auch zu
seinem Wesen» zu erhalten. Verwandt ist auch der Versuch von Rainer Grünter,
mit den Mitteln der Dichtungswissenschaft unter Verzicht auf esoterische
Unterlegungen einen neuen Beitrag zur Kafka-Deutung im Merkur (25) zu
bieten. Ausgehend von Kafkas Lieblingsautoren Kleist und dem Schatzkästlein
von Hebel (das man denn auch von Kafka her in der neuen Ausgabe der
Manesse-Bibliothek lesen möge) sucht Grünter Parallelen und Verwandtschaften

im Motivischen zwischen Kleist und Kafka zu erfassen (wo auch
Brod wertvolle Vorarbeit geleistet hat). Kafka wurde bei Kleist von einer
übereinstimmenden Auffassung des Verhängnisses, der prädestinierten
Verstrickung, der Verbotsübertretungen angezogen. Grünter wünscht den Kohlhaas

parallel zum Schloß und zum Prozeß zu lesen, ohne sich daran zu
stoßen, daß bei Kleist die Rechtssuche mit traditionellen Schuldgewichten
beladen, durch Handlungen hindurch zum vorbestimmten Scheitern führt. Er
übersieht aber vielleicht das Wesentliche, daß Kohlhaas um eine
Wiedergutmachung angetanen Unrechts kämpft, während Josef K. vom Bewußtsein
einer Urschuld ausgeht und zu ihr zu finden sich eingeladen fühlt.

Wie alle Deutungen Kafkas einen nicht auflösbaren Rest hinterlassen, der
zu immer neuen Erforschungen anreizt, so wirkt auch sein Leben als Prämisse
zu einer greifbaren Lösung, die sein Tod verhindert, das heißt sein Ich
gefürchtet hat. Die Aufhellung, die sich ankündigte, sollte nicht sein, daher
unterblieb sie. In den Kafka des täglichen Lebens führt uns die Bekanntschaft
mit Dora Dymant, seiner Lebensgefährtin, die Erinnerungen an den Toten
dem Direktor der Evidences (8), Nicolas Baudy, mitgeteilt hat. Man liest sie

gespannt und ergriffen in dieser Pariser Monatsschrift, die vom American
Jewish Committee herausgegeben wird. Dymant kennt Hebels Schatzkästlein,
wie sie erzählt, auswendig, so oft hat es ihr Kafka vorgelesen. Niemals, meint
Dora Dymant, hätte Kafka gewünscht, daß eine neue Generation vom Schuldgefühl

des Prozesses und des Schlosses durchdrungen werde. Kafka war unter
Leiden und Opfern durch die Welt dieser Werke hindurchgedrungen und
stand am Fuße einer Mauer, die zu übersteigen sein Vorsatz war. Alles war
in ihm zu einem großen Werk der Lebensbejahung gereift, und mit einer
gewissen heiteren List erzählte Kafka von den Phantomen, die ihn verfolgten.
Sein liebenswürdig menschenfreundliches Wesen verhüllte sein Temperament
des echten Künstlers. Daß er ein außerordentlicher rhythmischer Sprecher
war, wissen wir auch von Brod. Aber dieses Doppelwesen ist auch in seinen

445



Werken enthalten: kristallisierte Objektivität rotierend um undurchdringliches
Chaos. Daher ist sein Leben so rätselhaft wie sein Werk. Das Glück seines
kleinen Haushalts in Berlin wirkt zu Tränen ergreifend durch die Täuschung,
die ihm zugrunde lag. Man wird wohl noch lange nicht Kafka mit der Heiterkeit

und dem Gelächter lesen können, in das er selbst als Vorleser seiner
Düsternisse ausbrechen konnte. So bleibt hinter jeder neuen Deutung ein
Rest liegen, der deutungsbedürftig wirkt, wenn man sich nicht damit abfinden
will, daß es auch literarische Werke gibt, die unlösbar sind wie Primzahlen.
Ihr Reiz ist ihre Unteilbar-, ihre Undeutbarkeit, der Schimmer des Beinahe,
in dem, je nach den Zeitumständen, etwas Trostloses liegt, aber auch die
heitere Ahnung, daß unsçre Qualen eine Täuschung sind, wie eine Strind-
bergsche Oster-Passion.

Kafka-Sammler seien noch auf zwei treffliche Studien hingewiesen: Günther
Anders: Kafka without Religion in Commentary (VIII, 6) und Hermann
L. Goldschmidt: They Key to Kafka, der auch in Commentary (VIII, 1)
erschienen ist.

Gedichte in Das von Dora Dymant erwähnte so ganz besondere, rhythmische
Notenschrift Sprechen Kafkas, das nur diejenigen, die es kannten, in seiner

Prosa erkennen, macht uns bewußt, mit wie unzureichenden
graphischen Mitteln das Dichterische fixiert wird. Ernst Schönwiese setzt sich
als Lyriker mit seiner intensiven Gabe, das Dichterische aufzunehmen, mit dem
Problem einer Fixierung der tonalen Gedichtwerte in einem Aufsatz Ueber
die Möglichkeit einer Notenschrift lyrischer Gedichte in der Salzburger
Vierteljahresschrift Olympia (2) auseinander. Ausgehend von den im Nachlaß
Hölderlins gefundenen Blättern, auf denen ganze Gedichte noch nicht in
Worten, aber schon rhythmisch und daher auch musikalisch niedergeschrieben
waren, untersucht Schönwiese das Verhältnis des verstandesmäßig erfaßbaren
Inhalts zum unwägbaren Klangausdruck, durch den jener Gedicht wird:
«Jenes geheimnisvolle Ergriffensein der Seele, das Dämonisch-Getriebene, das
nach Ausdruck rang, war ihm primär im Rhythmus, im Schritt, in der rätselvoll

musikalischen Abfolge betonter und unbetonter Silben, in der Beschleunigung

oder Verzögerung des Taktes enthalten und bedurfte erst in späterer
Folge auch des rationalen, begrifflichen Elements des Wortes. Alles Entscheidende

des Gedichts war ihm schon mit dieser wortlosen ,Notenschrift' aus
Häkchen und Strichen erfaßt.» Dennoch geht Albrecht Schaeffer viel zu weit,
ohne daß Schönwiese diesen Scheinradikalismus akzeptieren will, wenn er den
Inhalt eines Gedichtes eine Belanglosigkeit nennt, der «soviel wie seine
Verneinung bedeutet». Das Wort kristallisiert mit seinen Inhalten klangbegrifflich,
«jenes musikalische Element, das als erstes aus dem geheimnisvoll Wogenden
des eigenen Innern geboren wird». Ein großes Gedicht ist aber ohne einen
großen Inhalt nicht denkbar, auch wenn es nur der Klang ist, der mit dem
«Fließe, fließe, lieber Fluß!» eine heraklitische Verzweiflung ausdrückt. Es ist
eben der Rhythmus, der einen Inhalt in sich schließt, den der Dichter, wie
Schönwiese richtig sieht, aus dem potentiellen Klangbesitz entfaltet. Wo die
Inhalte nicht stimmen, klingen die Rhythmen unstimmig. Beides in Notenschrift

zu fixieren, wird wohl ein Wunsch bleiben. Im übrigen zeigt Schönwiese
gerade in seinen Gedichten1, daß der bewußte Inhalt, die geistige Erfassimg

i Ausfahrt und Wiederkehr. In der Reihe «Stimme aus Oesterreich».
Herausgegeben von Leopold Liegler. Wien 1947 — Das Unverlorene Paradies. Mit
9 Steinzeichnungen von Barlach. Wien — Das Bleibende. Herausgegeben
von E. H. Steenken in der Reihe «Die Ausfahrt». Pflugverlag, Thal 1950.

446



des lyrischen Urerlebnisses, die Fähigkeit, etwas zu sagen, was an sich sagens-
wert ist, zu den Bedingungen eines Gedichtwerts gehört, ja ihn grundlegend
stiftet. Daß der Rhythmus das Wort ankündigt, wie der Same die Blume, ohne
es zu kennen, gehört zum Geheimnis der Sprachschöpfung. Auch auf diese
Unerforschliehkeit kann man den echten Vers Schönwieses beziehen: «Daß
stumm du bliebst: ich dank es Dir zuletzt.»

Zwei Zwei Abstammungen, denen man oft, ohne recht faßbare
Abstammungen Begründung, das Attribut des Undefinierten geben wollte,

sind zuverlässig ausgekundschaftet worden. Aus einer Rezension

von Franz Borkenau im Monat (25) des Buches «Three Who Made a
Revolution» von D. Wolfe (New York 1948) erfährt man, daß die Mutter von
Wladimir lljitsch Uljanow (Lenin) eine Wolgadeutsche namens Blank war.
Das wurde schon früher von dem amerikanischen Literarhistoriker Edmund
Wilson behauptet. Die russische Literatur schweigt sich über die Abstammung
Lenins aus. Gelegentlich konnte man in russischen Veröffentlichungen lesen,
daß Lenins Mutter nur väterlicherseits Russin war. Grade das war sie nicht,
wie der Name Blank beweist. Da aber Lenins Großmutter mütterlicherseits
Wolgadeutsche war, war wohl auch Blank ein Wolgadeutscher. (Der Name
könnte auch baltisch sein.) Lenins Vater war der Sprache nach Russe, dem
Namen nach Turkotatare. Ein stark calvinistisch-puritanisches Element findet
sich in Lenins Herkunft, mit dem Borkenau den Buchstabenglauben Lenins
an Marx erklären möchte.

Die Herkunft von Apollinaire bemüht sich schon geraume Zeit Marcel
Adéma zu erforschen. Im Figaro Littéraire (236) legt er nun überraschende
Zeugnisse dafür vor, daß der große Lyriker väterlicherseits Schweizer war.
Apollinaire wurde am 29. September 1880 in der Capella Sistina der liberischen
Basilika von Sainte-Marie Majeure getauft. Seine Mutter war eine Polin
namens Angeliska de Kostrowitzky, und auf ihren Namen wurde der Dichter
als uneheliches Kind in die Register eingetragen. Der Vater hieß Francesco
Flugi d'Aspermont. Das Geschlecht Flugi stammt aus dem Engadin und wird
seit dem 15. Jahrhundert genannt. Die Familie lebte später in Tirol und erhielt
1640 durch kaiserliches Diplom das Adelsprädikat von Aspermont. Im 18.
Jahrhundert ist ein in St. Moritz geborener Flugi Deputierter in den Ständen. Er
ist mit Regina Planta von Wildenberg verheiratet und der Großvater jenes
Franz Flugi d'Aspermont, der der uneheliche Vater des Dichters wurde. In
dem väterlich-graubündischen Geschlecht findet man in jeder Generation
hohe Geistliche, bourbonische Offiziere, österreichische Beamte. Die noch
lebende Schwägerin von Apollinaires Vater darf als authentische Quelle dieser
genealogischen Mitteilungen angesehen werden, da ihr die leidenschaftliche
Liebesbeziehung ihres Schwagers zur «Russin» Kostrowitzky bekannt war.
Aristokratische Kultur, slawischer und deutscher Sensualismus in den Versen
des Dichters können nun objektiver als bisher mit seiner kosmopolitischen
Herkunft in Verbindung gebracht werden.

Kurze Die amerikanische Monatsschrift United Nations World konnte auf
Chronik Grund ihres ausgezeichneten Nachrichtendienstes zahlreiche Ereig¬

nisse der Weltpolitik erstaunlich früh richtig voraussagen. Ob durch
Kombination oder Information, so meldete sie doch mit einem Vorsprung von
Monaten: Rußlands Bruch mit Tito, die Aufhebung der Blockade Berlins, die

447



Reise von Lie nach Moskau, den chinesisch-russischen Bündnisvertrag, ein
Geheimabkommen zwischen Peron und Vargas zwecks einer gemeinsamen
Politik von Argentinien und Brasilien gegen die Vereinigten Staaten im Fall
eines Wahlsieges von Vargas, die Rückkehr von Rußland in die Vereinigten
Nationen im Juli 1950 und Nehrus Rolle als Vermittler zwischen Rußland und
Amerika. — Die neue Nummer der Historischen Zeitschrift (Band 170, Heft 2,

Seite 233—456) enthält folgende Hauptartikel: Das Problem der Revolution
im 19. Jahrhundert von Th. Schieder. Die Staatsidee im Kulturkampf von
H. Bornkamm. Ranke und der deutsche Imperialismus von L. Dehio, dem
Herausgeber. Wir kommen auf diese Beiträge noch zurück. —• In The Nineteenth
Century (882—885) erscheint eine Serie von Artikeln, die länderweise die
Zeitschriften der Welt beschreiben und analysieren. Die letzten Aufsätze
behandelten die italienischen, französischen und deutschen Zeitschriften. Der
Vergleich der französischen Zeitschriften mit den englischen war für beide
Länder charakteristisch. Zum Kapitel der Aufrüstung gehört im Oktoberheft
dieser Zeitschrift der Leitaufsatz von Jon Kimche: Can Germany be defended?
Im gleichen Heft eine Studie von Paul Leclerq über zwei Lehrer der englischen
Sprache: Verlaine und Mallarmé. Sie ist auch anekdotisch bereichernd. Als
Mallarmé erfuhr, daß Debussy den «Après-midi d'un Faune» in Musik setzen wollte,
sagte er verstimmt: «Ich dachte, ich hätte ihn schon in Musik gesetzt.» — Die
Vierteljahresschrift Les Lettres veröffentlicht unter der Leitung von André
Silvaire hauptsächlich dichterische und essayistische Beiträge. Man findet im
letzten Heft ein längeres Gedicht des so qualvoll verstorbenen Yvan Göll,
einen Aufsatz von Willy-Paul Romain: «Soeren Kierkegaard et la pensée
catholique», Anekdoten von Kleist, ins Französische übersetzt von Flora Klee-Palyi,
Chroniken über Poesie, Literatur und Theater. Von den vorausgegangenen
Heften war die Doppelnummer 5—6 dem «Romantisme Anglais», die
Tripeinummer 9—11 Mallarmé gewidmet. Sie brachte auch ungedruckte Gedichte
und Briefe. — Als Zeitschriften angelsächsischer Poesie zeichnen sich aus:
Poetry London, The Poetry Review, Poetry Quarterly, French Studies, The
Kenyon Review, The Hudson Review, Nine (eine neue Vierteljahresschrift mit
Beiträgen von und über Dichter), Life and Letters, The Dublin Magazine,
wozu noch viele amerikanische kommen. Und da so gut wie alle Zeitschriften
englischer Sprache, außer gewissen Fachblättem, moderne Verse veröffentlichen,

hat der Dichter deutscher Verse allen Anlaß, über sein tristes Schicksal
lieber in Prosa nachzudenken. — Anfragen von Lesern: Nein, Joyce ist
deutsch nicht vergriffen. Das «Jugendbildnis» ist eben in 7. Auflage im Rhein-
Verlag neu erschienen; «Ulysses» und «Dublin» liegen ebenfalls in den
Ausgaben dieses Verlags vor. Ob und wann «Finnegans Wake» deutsch erscheinen

wird, ist noch imbekannt. Felix Stössinger

448


	Kleine Rundschau

