Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 7

Artikel: Konrad Weiss und die religiése Dichtung
Autor: Banninger, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KONRAD WEISS UND DIE RELIGIOSE
DICHTUNG

Von Konrad Binninger
L

Die grofiten Beispiele des Gottesgedichts weist, nach dem Stande
des Schrifttums, die altindische Ueberlieferung auf, die ja vom
Veda bis zu den Upanischaden zumeist dichterische Gestalt und in
dieser bis heute heilige Geltung hat; aber die festliche Freude,
der sichere Schritt in der traditionellen Gotterwelt, das starke
Vertrauen in den beschworenden und bindenden Sinn des rhyth-
misch gesteigerten Wortes ist den im Christentum Erwachsenen
ginzlich fremd und erscheint ihnen wie eine kiihle Vermessenheit.
Denn diese Dichter Alt-Indiens treten dem Gott mit freier Stirn
gegeniiber. Wenn sie ihn anrufen, ist er gegenwirtig — der Gott
ist in ihrem Wort. Das Kultlied und der personlich-dichterische
Hymnus waren noch eins. — Dies hat sich in der religiosen Dich-
tung des Westens seit der christlichen Aera ginzlich gedndert.
Noch die Psalmen Israels, dem ganzen Charakter nach personliche
Dichtung, wenn sie auch als Gattung spiter zur blofen Form
erstarrten, gliederten sich dem israelitischen Kultus ein und haben
sich darin erhalten. Etwas Aehnliches suchen wir in der Heiligen
Schrift neuen Testamentes vergeblich. Kein altchristliches Lied
erlangte Aufnahme in den Kanon — was je gesungen wurde, blieb
ephemerer Festgesang. In gewissem Sinne traten die Psalmen hier
in den Rif.

Dies ist im wesentlichen so geblieben. Der spdtere Monchsgesang
und das Lied der wallfahrenden weltlichen Singer stand auller-
halb des Kultus, war nur geduldetes musikalisches Opfer neben
der Messeliturgie. — Anderseits hat der reformierte Gemeinde-
gesang, entwickelt aus dem Erbauungslied der Ordensbriider und
im Geiste der Psalmen, wohl gottesdienstliche Funktionen, er ist
aber als Gruppenlied stets in enge Grenzen gewiesen; alles eigent-
lich Personliche, alles unmittelbar leidenschaftliche Sagen, war
diesen Dichtern verwehrt, alles ist rational-geistliche Konven-
tion, iibrigens ein zweites Mal gebunden in den Rahmen der
Musik, die hier beliebte. — Der kiihnste geistliche Dichter des

419



reformierten Barock, Quirinus Kuhlmann, steht freilich auBerhalb
der Kirchendichtung — er iiberschliagt sich im wilden Sturze sei-
nes Gottesliedes, stoflt bis an die Grenzen der Selbstvergottung.
Dal} auf englischem Boden die Dinge anders standen, beweist der
einzige Name Milton. Es gibt zu ihm in deutscher Sprache kein
vergleichbares Beispiel nachlutherischer Dichtung, die den Um-
kreis des Kirchenliedes iiberschritten hitte. Klopstock stand in
seinem Schatten und verlief sich spédter in der nordischen Roman-
tik; er wurde kein neuer Anfang zu einer christlichen Dichtung
reformierten Gepriages. Die groflen deutschen Dichter nach ihm
gingen andere Wege.

Anders war es auf katholischer Seite. Nehmen wir den einzigen
Protestanten Nowvalis aus, der die Tone des Kirchenliedes wie eine
Rettung aufnahm und aus eigenster Leid-Empfindung unerhort
vertiefte — so treffen wir die religiosen Dichter der Neuzeit fast
alle im katholischen Lager mit verschiedensten Weisen. Zuerst
Eichendorffs innige, iiberall von geistlichem Atem, von der Sehn-
sucht nach Himmelsliiften getragene Dichtung. Nach oder neben
ihm Brentanos herzzerreillende Klagegesdnge bis zum Uebermal,
und etwas spater, als Leistung einer Frau ein verbliiffender Gegen-
satz, kiihl, in der Reflexion gefestigt, das «Geistliche Jahr» der
Droste, das freilich nicht die urspriingliche Kraft ihrer Natur-
gesdnge erreichte — und, nach langem Schweigen am Ende des
Jahrhunderts, Rainer Maria Rilkes tiefgeschopfte, nimmermiide
Zwiesprache mit dem «Nachbar Gott» im «Stundenbuch», sein
Wehruf in Gottes Ferne in den «Duineser Elegien»: fiirwahr, dies
war geistliches, wenn man will, christliches Singen und Schauen
(mochte es auch nicht geradezu als kirchlich gelten), dem im re-
formierten Umkreis nichts Vergleichbares gegeniibersteht, wes-
wegen denn auch der reformierte Leser, der Sinn fiir religiose
Dichtung hat, noch in unsern Tagen zu Rilke oder zu den Dich-
tungen anderer katholischer Singer greift und sie zu verstehen
glaubt, und sollte er sie nicht verstehn und lieben?

Aber die Reihe der katholischen Lyrik bricht mit Rilke nicht
ab (die Sonderstellung Georges kann hier nicht erdrtert werden)
— es folgte ihm vor rund dreiflig Jahren Carossa, hinter dessen
Gedicht die christliche Welt zwar nur als zarte Folie zu erkennen
ist, was zu seiner behutsamen Art eben gehort, und es folgte
Richard Billingers von keinem Zweifel getriibter Gottesjubel und
Gottestrotz, so handfest im Glauben wie im volkhaft-primitiven
Taumel des Lebens- und Todesrausches; gleichzeitig, aber viel
verborgener, der im tiefsten Sinn verschlungene, im Widerstreit
mit sich selbst und den Elementargeistern ringende Konrad Weif.

420



Das Spiel der Seele um ihr Bild vor Gott,

ein Bild als sei mit ihr im gleichen Ringe

der Schopfung Gott und ndhre sie durch Dinge
dem Wuchrer gleich, der lockt und braucht die Not,

es ist das Spiel: aus Steinen werde Brot,
und weil der Sinn sich fingt in eigner Schlinge,
wird Stein die Erde, steinerner die Zwinge,
dies Spiel geht ohne Ende bis zum Tod...

Kirchliche Kunst, im Mafle dessen, was sonst der Kultus allen
Gldubigen verbiirgt — nein, sondern, im spidten Rilke und im
ganzen christlich sinnenden Werk von Konrad Weil3, das dichte-
rische Bekenntnis des einzelnen Leidens in der Sphire des Glau-
bens, ergreifende Illustration des Christuswortes: Ich bin nicht
gekommen, den Frieden zu bringen, sondern das Schwert. —
Kirchliche Kunst mit einem leisen Anhauch von Pietismus hat ein
protestantischer Dichter in unseren Tagen, der hochangesehene
Rudolf Alexander Schroder, in der Tradition des reformierten
Kirchenliedes mit neuer Kraft geschaffen, nirgends aber mit der
hinreiBenden Gewalt Rilkes und der unerbittlichen Einkehr von
Konrad Weill. Christliche Deutung der Seelenschritte, die doch,
ohne es zu wollen, reine Deutung dieser Seele war und darum
iiber das Christliche hinaus den ganzen Menschen deutete. —
Seien wir aber, wenn wir von der Droste bis auf unsere Zeit
blicken, nicht ungerecht gegen die andern Dichter, die um das
Bild der Menschenseele gerungen und ihr Leiden gelitten haben.
Vergessen wir als Schweizer nicht Conrad Ferdinand Meyers dich-
terischen Adel, der im christlichen Boden wurzelt, nicht Spittelers
«Prometheus- und Epimetheus»-Dichtung, die das Problem der
menschheitlichen Erlosung umkreist, nicht Karl Stamms «Soldat
vor dem Gekreuzigten», in dem eigenes und Leid der Menschheit
sich am Kreuz erkannten. Aber dies ist wiederum nicht kirchliche
Kunst, und wird man sie nur als christliche gelten lassen?

IL.

Weil} ist ausschlieBlicher, man méchte sagen, hartnidckiger und
steter auf dem Weg des christlichen Schauens, nachdem er ihn
einmal betreten hat, als Rilke, zwischen dessen «Stundenbuch»,
da wir ihn im gesicherten Besitz des Gottesbildes glaubten, und
dem Aufschrei der geschipflichen Verlorenheit in den «Elegien»
die unruhig im Weltlichen sich versuchenden «Neuen Gedichte»
stehen, wo das unmittelbare religitse Sagen wie verdeckt erscheint.

421



— Konrad Weill hat spit, als Achtunddreifligjghriger, seine erste
Sammlung «Tantum dic verbo» mit Kriegsende 1918 heraus-
gegeben, mit einer Tiefe und einem Schmerz der gldubigen Er-
kenntnis, dafl er im folgenden Jahrzehnt nur noch sich selber und
dem cinnern Weg» treu bleiben — oder ihn ginzlich verlassen
konnte. Er wihlte das erste.

Unendlich 16st sich, was endlos umfing
mein Angesicht, und was geh&uft in Jahren,
der Berg der Erde und die Last der baren
kernlosen Willigkeit zu jedem Ding.

Denn dies ist alles gleich und gleich gering.
Und die geringste Seele, nicht durch Sparen,
durch die Vernichtung mul} sie sich erfahren,
tu dir Gewalt und selber dich verschling!

DalBl du von dir selbst abfallst wie Geroll;
mit Schlag und Widerschlag das Herz zu kneten,
ein Hammer, der im Streiche mitvergeht

wirst du des Innbilds sterbender Gesell,
es mul} das Fleisch das Herz der Mutter treten,
daran vergehen, bis der Felsen steht.

T

Er geht, gleichsam im Grundlosen tretend, in der «Cumaiischen
Sibylle» den gefahrvollen Weg der Selbstverwirklichung bis zu
neuer Selbstaufgabe in der letzten Armut vor Gott und wiederholt
und erfiillt mit reinster Kraft das Gewonnene im «Herz des Wor-
tes», dem letzten religitsen Hauptwerk, dem Buch seiner Marien-
lieder und -bilder und neuer Bilder des eigenen Glaubensleids
und Leidvertrauens, wie es uns das kleine Lied «Mein Vogel-
bauer» in schlichten Worten deutet:

Du machst dir alles selber schwer,

o Seele,

und wandelst taumelnd auf dem Meer
in harter Dauer;

nein, dich tridgt, liebe, lieber,

je mehr du gibst dich selber her

mit voller Kehle,

in deinem sichern kleinen Bauer
spielend mit treuem Schwanken iiber
die Welt der Herr.

Und doch war es nicht in den Sternen geschrieben, dafl Konrad
Weill den Weg des religiosen Singers beschreite, dafl er die dop-
pelte Last der Welt- und Gotteserfahrung zu tragen habe. Der

422



NachlaB, erst vor kurzem einigermallen zugidnglich, enthilt Stiicke
vollendeter impressionistisch-naturalistischer Kunst, etwa im
«Oktoberfest», vermutlich aus der Friihzeit:

Noch zeigt, durchsaust von Regengischt,

der Festplatz schimmerkahle Bleichen,

die Buden sind in uferweichen

Morast gepfahlt und aufgetischt

von Menschen, die sich schnell vergleichen,

und alles ist wie abgefischt.

Musik verstummt im Wasserbraus.

Da, kaum noch setzt der Regen aus,

ein Gong und uferloses Klirren,

des dumpfen Schldgels perlend Schwirren,

ein Vogel schrig vor mir fliegt schwer in Stufen auf,
und Schiff an Schiff, Gong wieder vom Gestade,
Flut fallt in Ebbe, Reichtum aus der Lade,

und Menschen da und dort nun Hauf an Hauf,
die Luft durchdringend Kklar,

als ob’s im Morgenlande war.

Mit kiihlen sichern Strichen sind die diistern Attribute, die peit-
schenden Verben, ist das Gesamt der bunten Trostlosigkeit hin-
gesetzt. Weill hat den Ausdruck der aufschiirfenden und die Dinge
erschreckend nah begreifenden Schau bis zu seinen spiten Ge-
dichten, und bis zum letzten iiberhaupt, bewahrt, nur dort im
Besinnlichen vertieft und beschwichtigt. Mit Gedichten dieser Art
wire er ein bedeutender Zeitgenosse der Ausdruckskunst, etwa
neben dem mildern Carossa und wiederum Rilke, gewesen. Ein
im Bild und Wesen der Dinge versinkender Seher, der auf-
schreckend sich 16st, ihnen sein Wort entgegenwirft.

IIL

Nun aber bricht bei ihm wie ein méchtiger Gegenzug ein andres
Sinnen, Bild der innern Welt, Bild und Worte aus Glaubens-
griinden auf, alles wird am Wort und an der Verheilung Gottes
gemessen und in ihr erfiillt; im Erdengang und in jedem Hauch
muf} Gottes Spur sichtbar werden, und sollte man sie nicht finden?
Wenn es in Weillens tiefsinnigem Gleichnis, schon aus spéterer
Zeit, «Auf der Tenne», heil3t:

« — heute sah ich Gottes Knie — »

dann ist das so gewesen, man kann das Bild nicht erfinden und
auch nicht aus dem Gedichtnis loschen, weil und wie es der Dich-

423



ter gleichsam ins Gestriipp seiner verwickelten Metaphorik bettet,
damit sich das Eine um so griofer entfalte:

«offen durch des Tores Spalt
vollen Gottblick sah ich nicht,
auf der Treppe nur das Knie.»

Ihm legt sich bei jedem Schritt in die Welt wie ein michtiger
Riegel der Leib Gottes in die Quere und mul} bestanden und er-
tragen werden ... Es 1408t sich auch des Dichters Weg vom ver-
wirrenden Blick auf die Weltdinge zur jenseitigen Schau erkennen:
es gibt eine Versunkenheit ins Element und ins starrende Antlitz
der Meduse, die alles Denken zerbricht und zum Abgrund fiihrt
— zur Grenze, wo ein Geist sich im Wahnsinn verliert — oder sich
ins Haus des Glaubens, in die Ueberwelt Gottes fliichtet. — Die
«Menschwerdung» in Weillens erster Sammlung ist ein erschiit-
terndes Dokument der Verfallenheit an die Natur. Verschlossen-
heit ist in aller Fiille, einziges Gefiihl ist noch das Grauen:

Die Schale sprang vom Ei,
aus dem geborstnen Schacht,
Schuld, die mich iiberfillt,
gleich ist die Strafle frei
und offen ist die Welt.

Der Abgrund spiegelt hell
und gurgelt ohne Quell.

O Regen in der Nacht...

O aller Dinge Ziel,

das fleischgewordne Glick
in Rosen nal} versteckt

es ebbt und steigt wie Spiel,
von GeifBeln blutbefleckt
und weh in siiflem Graus
mehr als aus mir heraus
sinkt es in mich zuriick...

Menschwerdung bedeutet die BloBheit des Menschen in der
Kilte der Erkenntnis, er ist nackender als jedes Tier ohne das
Kleid des allumfassenden Geistes. Eigenverschrinkte Erkenntnis
ist des Menschen wesentliche Schuld, durch die er Gottes Schop-
fung und sich selbst verdirbt und verliert. — Es geht aber bei
diesem Dichter auch dann, da er die Luft Gottes gekostet hat,
nicht um ein behagliches Geniellen und ein diinnlippiges Lob der
Allmacht und All-Liebe (das Wort der Liebe scheut er auch zu-
meist, spricht es nur selten aus) — es mul}l das erschaute Licht
tdaglich neu gesucht, die Seele in unendlicher Bew#dhrung erprobt
werden, der Mensch aber kann es nicht! sinkt immer zuriick ins

424

-



eigene Nichts, ein ewig Hungernder und Vertriebener. So geht
denn, da noch alles unter Gottes Fliigel geborgen ist, er allein
unter dem steten Gericht seiner selbst durch all seine Tage, er
kann nicht kindlich nehmen und danken wie er soll! Immer ist
er selbst das letzte Leid und der letzte Untreue dieser Welt. So
beginnt noch «Der Rabe», in Weillens spaterer Dichtung, mit sol-
chen Worten:

Ich sall in meiner Wiiste Triimmern,
Jehova bot

mich selber mir, den Stein zum Brot,
ich sah den toten Stein mit Kiimmern
vom Tau am Morgen leise schimmern. ..

Hart stieg das Licht, aus Ungewittern
entsprang es kalt,

es wuchs die eigne Ungestalt,
ohnméichtig hungerhaft im bittern
Geheimnis dieser Welt zu zittern...

Wir glaubten vorwirts zu kommen, und kommen zuriick! Der
asketische Zug, der sich vor der christlichen Wendung gegen die
Welt kehrte (wenn auch nicht explicite, so doch im Bilde ihrer
Trostlosigkeit), bleibt auch jenseits dieser Schwelle herrschend
im Bild des Menschen, den wir begleiten, ja er scheint sich zu
verschiarfen und zu vertiefen, so dal der Anfang des gldubigen
Weges leichter scheint als die spidter erreichten Stufen — eine
Erscheinung des seelischen Werdens auf dem «innern Wege», die
durch viele Erfahrungen im Umkreise der Mystik von der wach-
senden Gefahr im Fortgang zum Ziel bestitigt wird. Eins der
bekanntesten und merkwiirdigsten Zeugnisse dafiir ist Rulman
Merswins «Buch von den neun Felsen», das im Kreis der ober-
deutschen Gottesfreunde zu Taulers Zeiten gewachsen ist. —
Wollen wir damit auch Konrad Weill keineswegs als Ergriffenen
einer mystischen Gruppenbewegung bezeichnen oder betrachten,
mag er vielmehr allein in erstaunlicher Parallele des dichterischen
und des gldubigen Kampfes ums Wort diesen Weg gegangen sein,
wie ihn die «Gesichte des Knechtes auf Golgatha» und viele spé-
tere Bekenntnisse, bezeugen:

«...Ich bin in Schlaf gefallen auf den Stufen
der Innenschau, die saugend Mark und Blut
mein Bein hilflos eingrub vor dem Altar...

— so wire das Corpus seiner geistlichen Dichtung als Sinnbild
des Werdens, der Not und des unabldssigen Kampfes einer zu
Gottes Ort strebenden und sich selber ewig streng verwerfenden

425



Seele dennoch ein groBartig-personliches Dokument des Leidens
der Nachfolge und ihrer bestimmten Schritte — aber auch ihrer
lieblichen Gaben, den Bildern einer christlichen Weltschau, die
sich im Aufgang des gldubigen Schauens milder und schlichter,
spater oft mit hirtern, zackigern Konturen, iiberall aber mit einer
Sprache entfalten, die in der Kraft der deutenden Zeichnung, in
der stromenden Fiille der Gleichnisse, vor allem aber in einem
riatselschweren Wechselspiel von Licht und Schatten, Klarheit und
Geheimnis zwischen zwei Welten nicht ihresgleichen hat; bald wie
in blitzartiger Beriihrung des Elements — bald als ein hinstiir-
mender Flug, der uns den Atem nimmt, will uns diese bild-
michtige Entriickung erscheinen, die der Dichter doch in der
Meisterschaft aller iiberlieferten und neuer Formen des lyrischen
Gedichts vom Spruch und zarten Lied bis zur gemessenen Strenge
des Sonetts und der in groBen Takten hinrauschenden Kanzone,
in merkwiirdigster Art aber in der Beherrschung hier des freien,
im Gang der Meditation entwachsenden Gedichts, dort des ver-
wickelt-strengsten, barocken Strophenbaus, der seit langem ver-
sucht wurde, und mit einer seltenen Fiille und Kiihnheit des Reims
zu bannen vermag. Fiir den weltlichen Leser, sozusagen, dem das
gottsuchende Ringen fremd erscheint, wird er einer unserer gro-
Ben Naturbildner und -deuter sein, der im RiAtsel der Kreatur
sich verfangt und es ihm im Wort entringen will; die grofiten
Bilder der Natur freilich entstehen ihm immer im gewaltigen Ver-
such, Natur und Verheilung zusammen und ungetrennt wie in
einer Hand und auf einen Blick zu fassen. Als geistlicher Dichter
hat Konrad WeiB auch die reinste, lieblichste, ergreifendste Natur-
sicht erlangt. S

IV.

Und die Grenzen? Das personliche Schicksal, nach dem die Mit-
welt fragt, um es wieder zu vergessen? Die Berufung, etwa gar
die Erwihlung, mit deren Problematik er in der mittlern Zeit, nach
dem Zeugnis seiner Dichtung, bis zur Vermessenheit ringt, wenn
es in den Bekenntnissen des Gottsuchers etwa heift:

— dem ich mich nahe mit dem kalten Schwerte,
er lebt und seines Amtes bin ich Blitz...

— welcher Art Selbstzeugnis freilich andere von nacktester Demut
gegeniiberstehen — worauf etwa Kierkegaard beidemal als auf
Beispiele der leeren Dichterexistenz mitleidig hinweisen wiirde.
Aber Kierkegaard versteht das Dichterische nicht, es geht hier

426



nicht um die denkbare Existenz, sondern um ihren Traum oder
um ihre traumhafte Umgrenzung, ihre Beschworung im Worte.
Und wer weil}, ob der dichterische Mensch nicht sicherer geht als
jener, der auf die nackte Existenz selber quilerisch den Finger
legen will, und mit welchem Recht, mit welcher Kraft der Er-
griindung? Oder so: Ist Gott nicht reich und nicht gro3 genug,
dall er den Traum, den der Dichter unvergelllich traumt, nicht
gelten lassen konnte, da er ja selber im Traume ist, der Triaumer
ihm entgegenfliegt mit seines Geistes Fliigeln? — Die Grenzen
des Dichterischen sind wohl diese, dal3 ein Mensch allein zu diesem
Fluge eilt mit allen seinen Krédften und sein Leben verzehrt, wo
andere sich sparen fiir ein Nichts, an dem sie hingen — und die
Grenzen sind, daB kein Mensch so weit von sich selber flieht
wie eben der dichterische, weil keines Daseins Form dem Traum
geniigen kann, und freilich dem geistlichen Dichter noch weniger
als den andern, je tiefer, je leidenschaftlicher er ihn traumt. —
Die Grenzen sind, bei Konrad Weil}, auch diese, daf} er den eignen
fernsten Traum bei Lebzeiten verlassen, dal} er, was je den Dich-
tern mitleidig oft nachgesagt wird, des Schaffens Hohe vor der
Zeit verlor, dafl mit dem «Herz des Wortes» sein letzter hoher
Gesang gesungen war, ja, daB3 er ihn selber so beschloB, so mit
reichen Abschiedsgaben befrachtet, dal es genug schien und war.
— Ein Dichter, selbst ein in vielen Stiicken geistlicher Dichter,
blieb er immer noch, der in leiser Zerstreutheit, etwas matter,
zuweilen etwas manieriert, noch Bedeutendstes schuf oder altes,
einst Verworfenes rundete (der Nachlal verrdt uns keine Zeiten,
man mul} sie selber erraten) — der fernerhin in verwickelt-grol3-
artigem Gleichnisse die Natur beschwor; immer auch sich selber
der alte, ruhelose Rutenginger, bedriangt in ungestillter Schau:

Mein das schwarze Grundgelinde
kommt und kommt und es will tragen,
will zerschnitten Wahrheit sagen
durch die Seelen bis zum Ende...

So hebt sich von der in ihrem eigentlichen Dasein nicht erkenn-
baren letzten Zeit das dreifache geistliche Grundwerk «Tantum
dic verbo», «Die cumaiische Sibylle», «<Das Herz des Wortes», er-
schienen je 1918, 1921 und 1929, von allem spitern und frithern
durch gleich tiefe Bewegung, Verwandtschaft der Thematik und
gleiche, sich nur leise dndernde Sprachmittel, jedenfalls einen ins-
gesamt hohen Sprachstand und durch die alles Schauen {iberwdl-
bende religivse Weltsicht heraus, weswegen alle Gedichte und
Bilder verbunden einander Antwort und Klarheit geben — das

427



Ganze gleichsam getragen von einem unter der Last gebiickten,
halb leidenden und mit sich bitter hadernden, halb ins grofle Licht
gehobenen, lobsingenden Christophorus, der sich auf dem Weg der
Miihe auch selber mannigfach verwandelt. Eine im Wort ebenso
oft bewegend schlichte als verschlossen verritselte, immer aber
reiche und im Ursprung genihrte Erdenwelt, die ins Christliche
taucht, sich im christlichen Anhauch verwandelt: hier hat eines
Dichters Hand nach dem Plan der Schrift tlirmend gebaut, als
machtige Kirche dieses einen und rastlosen Herzens, in der es mit
sich selbst und mit allen Geschopfen ringt, ob es bestehe oder
unterliege.

Was jenseits dieser Hauptwerke steht, als einer denkwiirdigen
Ueberhohung der Spur einer Seele, man kann auch sagen, dem
Versuch der bildhaften Darstellung der anima christiana — ist
christliches und anderes, ratseltief-naturdeutendes Dichten wie
Brocken eines GroBern, das der Dichter nicht mehr sammeln
konnte. — Und es ist die verborgene Gestalt des Dichters selbst,
der sich einst nach theologischen, philosophischen und kunst-
wissenschaftlichen Studien zur Schriftstellerei durchschlug und
bei ihr als Redaktor am «Hochland» seit seinem fiinfundzwanzig-
sten Jahr, spiter als Kunstreferent der «Miinchener neuesten
Nachrichten» verharrte, um der Umwelt den Biirgerzoll zu ent-
richten, bis der Tod den noch nicht Sechzigjihrigen am 4. Januar
1940 zur Ruhe legte. Er war bis zuletzt dichterisch am Werke;
sein allerletztes Gedicht «Eines Morgens Schnee», in schwerflie3en-
den, sonst nie geiibten Stanzen, ist der wissende und seherische
Abschied eines Menschen, der keinen Trost mehr erwartet, von
Mensch und Erde. Merkwiirdig dieser Abschied noch darum, weil
der Dichter mit keinem Ton ans Christliche, an die Sphire des
Glaubens riihrt, dem er einst in voller Kraft gedient hatte, als
wollte er nun dieses GroBte den noch Lebenden iiberlassen. —
Und noch dies: Als vorletztes Werk bezeichnet der NachlaB ein
Fragment, das wie ein erschiitternder Verzicht auf die Frucht der
lebenslangen Miihe, oder, wie der Beginn eines neuen, schwerern
Gottschauens erscheint:

Willst du umsonst gewesen sein,

du selig silberblauer Tag?

Schon dunkel schwebt dein Fliigelschlag,
dein letzter, lafl uns nicht allein!
«Warum, wenn jetzt um dich zerbricht
gelind und still wie nie die Welt,

gehst du nicht in mein Schattenzelt,
was willst du, den ich kenne nicht?»

428



Es ist, als wiirde hier der innerste Schmerz des gldubigen S&an-
gers enthiillt — und das Zeugnis, dal} er bis zuletzt ein einsamer
Wandrer, ein Ringer mit dem Engel blieb, dem kein Segen Gottes
Bild selber verhiefl. — Wir meinen, wer von den Dichtern Gottes
denkt wie einst Kierkegaard, und ihr Opfer nicht fiir sinnvoll, ihr
Wort nicht fiir eine Gabe an die Menschheit hilt, der méchte auf
den Spuren des sprachgewaltigen Wiirttembergers ein anderes zu
ahnen beginnen.

Das gesamte dichterische und prosaische Werk gibt seit 1948 die Hegner-Biicherei des
Kosel-Verlags, Miinchen, neu heraus. — Im Summa-Verlag, Olten, ist 1949 zunichst das
Hauptwerk der Jahre 1918—1929 ebenfalls als schoner Neudruck erschienen, auf den wir

gerne hinweisen.

429



	Konrad Weiss und die religiöse Dichtung

