
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 7

Artikel: Konrad Weiss und die religiöse Dichtung

Autor: Bänninger, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KONRAD WEISS UND DIE RELIGIÖSE
DICHTUNG

Von Konrad Banninger

I.

Die größten Beispiele des Gottesgedichts weist, nach dem Stande
des Schrifttums, die altindische Ueberlieferung auf, die ja vom
Veda bis zu den Upanischaden zumeist dichterische Gestalt und in
dieser bis heute heilige Geltung hat; aber die festliche Freude,
der sichere Schritt in der traditionellen Götterwelt, das starke
Vertrauen in den beschwörenden und bindenden Sinn des rhythmisch

gesteigerten Wortes ist den im Christentum Erwachsenen
gänzlich fremd und erscheint ihnen wie eine kühle Vermessenheit.
Denn diese Dichter Alt-Indiens treten dem Gott mit freier Stirn
gegenüber. Wenn sie ihn anrufen, ist er gegenwärtig — der Gott
ist in ihrem Wort. Das Kultlied und der persönlich-dichterische
Hymnus waren noch eins. — Dies hat sich in der religiösen Dichtung

des Westens seit der christlichen Aera gänzlich geändert.
Noch die Psalmen Israels, dem ganzen Charakter nach persönliche
Dichtung, wenn sie auch als Gattung später zur bloßen Form
erstarrten, gliederten sich dem israelitischen Kultus ein und haben
sich darin erhalten. Etwas Aehnliches suchen wir in der Heiligen
Schrift neuen Testamentes vergeblich. Kein altchristliches Lied
erlangte Aufnahme in den Kanon — was je gesungen wurde, blieb
ephemerer Festgesang. In gewissem Sinne traten die Psalmen hier
in den Riß.

Dies ist im wesentlichen so geblieben. Der spätere Mönchsgesang
und das Lied der wallfahrenden weltlichen Sänger stand außerhalb

des Kultus, war nur geduldetes musikalisches Opfer neben
der Messeliturgie. — Anderseits hat der reformierte Gemeindegesang,

entwickelt aus dem Erbauungslied der Ordensbrüder und
im Geiste der Psalmen, wohl gottesdienstliche Funktionen, er ist
aber als Gruppenlied stets in enge Grenzen gewiesen; alles eigentlich

Persönliche, alles unmittelbar leidenschaftliche Sagen, war
diesen Dichtern verwehrt, alles ist rational-geistliche Konvention,

übrigens ein zweites Mal gebunden in den Rahmen der
Musik, die hier beliebte. — Der kühnste geistliche Dichter des

419



reformierten Barock, Quirinus Kuhlmann, steht freilich außerhalb
der Kirchendichtung — er überschlägt sich im wilden Sturze seines

Gottesliedes, stößt bis an die Grenzen der Selbstvergottung.
Daß auf englischem Boden die Dinge anders standen, beweist der
einzige Name Milton. Es gibt zu ihm in deutscher Sprache kein
vergleichbares Beispiel nachlutherischer Dichtung, die den
Umkreis des Kirchenliedes überschritten hätte. Klopstock stand in
seinem Schatten und verlief sich später in der nordischen Romantik;

er wurde kein neuer Anfang zu einer christlichen Dichtung
reformierten Gepräges. Die großen deutschen Dichter nach ihm
gingen andere Wege.

Anders war es auf katholischer Seite. Nehmen wir den einzigen
Protestanten Novalis aus, der die Töne des Kirchenliedes wie eine
Rettung aufnahm und aus eigenster Leid-Empfindung unerhört
vertiefte — so treffen wir die religiösen Dichter der Neuzeit fast
alle im katholischen Lager mit verschiedensten Weisen. Zuerst
Eichendorffs innige, überall von geistlichem Atem, von der Sehnsucht

nach Himmelslüften getragene Dichtung. Nach oder neben
ihm Brentanos herzzerreißende Klagegesänge bis zum Uebermaß,
und etwas später, als Leistung einer Frau ein verblüffender Gegensatz,

kühl, in der Reflexion gefestigt, das «Geistliche Jahr» der
Droste, das freilich nicht die ursprüngliche Kraft ihrer
Naturgesänge erreichte — und, nach langem Schweigen am Ende des

Jahrhunderts, Rainer Maria Rilkes tiefgeschöpfte, nimmermüde
Zwiesprache mit dem «Nachbar Gott» im «Stundenbuch», sein
Wehruf in Gottes Ferne in den «Duineser Elegien»: fürwahr, dies
war geistliches, wenn man will, christliches Singen und Schauen
(mochte es auch nicht geradezu als kirchlich gelten), dem im
reformierten Umkreis nichts Vergleichbares gegenübersteht,
weswegen denn auch der reformierte Leser, der Sinn für religiöse
Dichtung hat, noch in unsern Tagen zu Rilke oder zu den
Dichtungen anderer katholischer Sänger greift und sie zu verstehen
glaubt, und sollte er sie nicht verstehn und lieben?

Aber die Reihe der katholischen Lyrik bricht mit Rilke nicht
ab (die Sonderstellung Georges kann hier nicht erörtert werden)
— es folgte ihm vor rund dreißig Jahren Carossa, hinter dessen
Gedicht die christliche Welt zwar nur als zarte Folie zu erkennen
ist, was zu seiner behutsamen Art eben gehört, und es folgte
Richard Billingers von keinem Zweifel getrübter Gottesjubel und
Gottestrotz, so handfest im Glauben wie im volkhaft-primitiven
Taumel des Lebens- und Todesrausches; gleichzeitig, aber viel
verborgener, der im tiefsten Sinn verschlungene, im Widerstreit
mit sich selbst und den Elementargeistern ringende Konrad Weiß.

420



Das Spiel der Seele um ihr Bild vor Gott,
ein Bild als sei mit ihr im gleichen Ringe
der Schöpfung Gott und nähre sie durch Dinge
dem Wuchrer gleich, der lockt und braucht die Not,

es ist das Spiel: aus Steinen werde Brot,
und weil der Sinn sich fängt in eigner Schlinge,
wird Stein die Erde, steinerner die Zwinge,
dies Spiel geht ohne Ende bis zum Tod...

Kirchliche Kunst, im Maße dessen, was sonst der Kultus allen
Gläubigen verbürgt — nein, sondern, im späten Rilke und im
ganzen christlich sinnenden Werk von Konrad Weiß, das dichterische

Bekenntnis des einzelnen Leidens in der Sphäre des Glaubens,

ergreifende Illustration des Christuswortes: Ich bin nicht
gekommen, den Frieden zu bringen, sondern das Schwert. —
Kirchliche Kunst mit einem leisen Anhauch von Pietismus hat ein
protestantischer Dichter in unseren Tagen, der hochangesehene
Rudolf Alexander Schröder, in der Tradition des reformierten
Kirchenliedes mit neuer Kraft geschaffen, nirgends aber mit der
hinreißenden Gewalt Rilkes und der unerbittlichen Einkehr von
Konrad Weiß. Christliche Deutung der Seelenschritte, die doch,
ohne es zu wollen, reine Deutung dieser Seele war und darum
über das Christliche Hinaus den ganzen Menschen deutete. —
Seien wir aber, wenn wir von der Droste bis auf unsere Zeit
blicken, nicht ungerecht gegen die andern Dichter, die um das
Bild der Menschenseele gerungen und ihr Leiden gelitten haben.
Vergessen wir als Schweizer nicht Conrad Ferdinand Meyers
dichterischen Adel, der im christlichen Boden wurzelt, nicht Spittelers
«Prometheus- und Epimetheus»-Dichtung, die das Problem der
menschheitlichen Erlösung umkreist, nicht Karl Stamms «Soldat
vor dem Gekreuzigten», in dem eigenes und Leid der Menschheit
sich am Kreuz erkannten. Aber dies ist wiederum nicht kirchliche
Kunst, und wird man sie nur als christliche gelten lassen?

II.

Weiß ist ausschließlicher, man möchte sagen, hartnäckiger und
steter auf dem Weg des christlichen Schauens, nachdem er ihn
einmal betreten hat, als Rilke, zwischen dessen «Stundenbuch»,
da wir ihn im gesicherten Besitz des Gottesbildes glaubten, und
dem Aufschrei der geschöpflichen Verlorenheit in den «Elegien»
die unruhig im Weltlichen sich versuchenden «Neuen Gedichte»
stehen, wo das unmittelbare religiöse Sagen wie verdeckt erscheint.

421



— Konrad Weiß hat spät, als Achtunddreißigjähriger, seine erste
Sammlung «Tantum die verbo» mit Kriegsende 1918
herausgegeben, mit einer Tiefe und einem Schmerz der gläubigen
Erkenntnis, daß er im folgenden Jahrzehnt nur noch sich selber und
dem «innern Weg» treu bleiben — oder ihn gänzlich verlassen
konnte. Er wählte das erste.

Unendlich löst sich, was endlos umfing
mein Angesicht, und was gehäuft in Jahren,
der Berg der Erde und die Last der baren
kernlosen Willigkeit zu jedem Ding.

Denn dies ist alles gleich und gleich gering.
Und die geringste Seele, nicht durch Sparen,
durch die Vernichtung muß sie sich erfahren,
tu dir Gewalt und selber dich verschling!

Daß du von dir selbst abfällst wie Geröll;
mit Schlag und Widerschlag das Herz zu kneten,
ein Hammer, der im Streiche mitvergeht

wirst du des Innbilds sterbender Gesell,
es muß das Fleisch das Herz der Mutter treten,
daran vergehen, bis der Felsen steht.

C>

Er geht, gleichsam im Grundlosen tretend, in der «Cumäischen
Sibylle» den gefahrvollen Weg der Selbstverwirklichung bis zu
neuer Selbstaufgabe in der letzten Armut vor Gott und wiederholt
und erfüllt mit reinster Kraft das Gewonnene im «Herz des Wortes»,

dem letzten religiösen Hauptwerk, dem Buch seiner Marienlieder

und -bilder und neuer Bilder des eigenen Glaubensleids
und Leidvertrauens, wie es uns das kleine Lied «Mein
Vogelbauer» in schlichten Worten deutet:

Du machst dir alles selber schwer,
o Seele,
und wandelst taumelnd auf dem Meer
in harter Dauer;

nein, dich trägt, liebe, lieber,
je mehr du gibst dich selber her
mit voller Kehle,
in deinem sichern kleinen Bauer
spielend mit treuem Schwanken über
die Welt der Herr.

Und doch war es nicht in den Sternen geschrieben, daß Konrad
Weiß den Weg des religiösen Sängers beschreite, daß er die
doppelte Last der Welt- und Gotteserfahrung zu tragen habe. Der

422



Nachlaß, erst vor kurzem einigermaßen zugänglich, enthält Stücke
vollendeter impressionistisch-naturalistischer Kunst, etwa im
«Oktoberfest», vermutlich aus der Frühzeit:

Noch zeigt, durchsaust von Regengischt,
der Festplatz schimmerkahle Bleichen,
die Buden sind in uferweichen
Morast gepfählt und aufgetischt
von Menschen, die sich schnell vergleichen,
und alles ist wie abgefischt.
Musik verstummt im Wasserbraus.
Da, kaum noch setzt der Regen aus,
ein Gong und uferloses Klirren,
des dumpfen Schlägels perlend Schwirren,
ein Vogel schräg vor mir fliegt schwer in Stufen auf,
und Schiff an Schiff, Gong wieder vom Gestade,
Flut fällt in Ebbe, Reichtum aus der Lade,
und Menschen da und dort nun Häuf an Häuf,
die Luft durchdringend klar,
als ob's im Morgenlande war.

Mit kühlen sichern Strichen sind die düstern Attribute, die
peitschenden Verben, ist das Gesamt der bunten Trostlosigkeit
hingesetzt. Weiß hat den Ausdruck der aufschürfenden und die Dinge
erschreckend nah begreifenden Schau bis zu seinen späten
Gedichten, und bis zum letzten überhaupt, bewahrt, nur dort im
Besinnlichen vertieft und beschwichtigt. Mit Gedichten dieser Art
wäre er ein bedeutender Zeitgenosse der Ausdruckskunst, etwa
neben dem mildern Carossa und wiederum Rilke, gewesen. Fin
im Bild und Wesen der Dinge versinkender Seher, der
aufschreckend sich löst, ihnen sein Wort entgegenwirft.

III.

Nun aber bricht bei ihm wie ein mächtiger Gegenzug ein andres
Sinnen, Bild der innern Welt, Bild und Worte aus Glaubensgründen

auf, alles wird am Wort und an der Verheißung Gottes
gemessen und in ihr erfüllt; im Erdengang und in jedem Hauch
muß Gottes Spur sichtbar werden, und sollte man sie nicht finden?
Wenn es in Weißens tiefsinnigem Gleichnis, schon aus späterer
Zeit, «Auf der Tenne», heißt:

« — heute sah ich Gottes Knie — »

dann ist das so gewesen, man kann das Bild nicht erfinden und
auch nicht aus dem Gedächtnis löschen, weil und wie es der Dich-

423



ter gleichsam ins Gestrüpp seiner verwickelten Metaphorik bettet,
damit sich das Eine um so größer entfalte:

«offen durch des Tores Spalt
vollen Gottblick sah ich nicht,
auf der Treppe nur das Knie.»

Ihm legt sich bei jedem Schritt in die Welt wie ein mächtiger
Riegel der Leib Gottes in die Quere und muß bestanden und
ertragen werden... Es läßt sich auch des Dichters Weg vom
verwirrenden Blick auf die Weltdinge zur jenseitigen Schau erkennen:
es gibt eine Versunkenheit ins Element und ins starrende Antlitz
der Meduse, die alles Denken zerbricht und zum Abgrund führt
— zur Grenze, wo ein Geist sich im Wahnsinn verliert — oder sich
ins Haus des Glaubens, in die Ueberwelt Gottes flüchtet. — Die
«Menschwerdung» in Weißens erster Sammlung ist ein erschütterndes

Dokument der Verfallenheit an die Natur. Verschlossenheit

ist in aller Fülle, einziges Gefühl ist noch das Grauen:

Die Schale sprang vom Ei,
aus dem geborstnen Schacht,
Schuld, die mich überfällt,
gleich ist die Straße frei
und offen ist die Welt.
Der Abgrund spiegelt hell
und gurgelt ohne Quell.
O Regen in der Nacht...

O aller Dinge Ziel,
das fleischgewordne Glück
in Rosen naß versteckt
es ebbt und steigt wie Spiel,
von Geißeln blutbefleckt
und weh in süßem Graus
mehr als aus mir heraus
sinkt es in mich zurück

Menschwerdung bedeutet die Bloßheit des Menschen in der
Kälte der Erkenntnis, er ist nackender als jedes Tier ohne das
Kleid des allumfassenden Geistes. Eigenverschränkte Erkenntnis
ist des Menschen wesentliche Schuld, durch die er Gottes Schöpfung

und sich selbst verdirbt und verliert. — Es geht aber bei
diesem Dichter auch dann, da er die Luft Gottes gekostet hat,
nicht um ein behagliches Genießen und ein dünnlippiges Lob der
Allmacht und All-Liebe (das Wort der Liebe scheut er auch
zumeist, spricht es nur selten aus) — es muß das erschaute Licht
täglich neu gesucht, die Seele in unendlicher Bewährung erprobt
werden, der Mensch aber kann es nicht! sinkt immer zurück ins

424



eigene Nichts, ein ewig Hungernder und Vertriebener. So geht
denn, da noch alles unter Gottes Flügel geborgen ist, er allein
unter dem steten Gericht seiner selbst durch all seine Tage, er
kann nicht kindlich nehmen und danken wie er soll! Immer ist
er selbst das letzte Leid und der letzte Untreue dieser Welt. So

beginnt noch «Der Rabe», in Weißens späterer Dichtung, mit
solchen Worten:

Ich saß in meiner Wüste Trümmern,
Jehova bot
mich selber mir, den Stein zum Brot,
ich sah den toten Stein mit Kümmern
vom Tau am Morgen leise schimmern

Hart stieg das Licht, aus Ungewittern
entsprang es kalt,
es wuchs die eigne Ungestalt,
ohnmächtig hungerhaft im bittern
Geheimnis dieser Welt zu zittern

Wir glaubten vorwärts zu kommen, und kommen zurück! Der
asketische Zug, der sich vor der christlichen Wendung gegen die
Welt kehrte (wenn auch nicht explicite, so doch im Bilde ihrer
Trostlosigkeit), bleibt auch jenseits dieser Schwelle herrschend
im Bild des Menschen, den wir begleiten, ja er scheint sich zu
verschärfen und zu vertiefen, so daß der Anfang des gläubigen
Weges leichter scheint als die später erreichten Stufen — eine
Erscheinung des seelischen Werdens auf dem «innern Wege», die
durch viele Erfahrungen im Umkreise der Mystik von der
wachsenden Gefahr im Fortgang zum Ziel bestätigt wird. Eins der
bekanntesten und merkwürdigsten Zeugnisse dafür ist Rulman
Merswins «Buch von den neun Felsen», das im Kreis der
oberdeutschen Gottesfreunde zu Taulers Zeiten gewachsen ist. —
Wollen wir damit auch Konrad Weiß keineswegs als Ergriffenen
einer mystischen Gruppenbewegung bezeichnen oder betrachten,
mag er vielmehr allein in erstaunlicher Parallele des dichterischen
und des gläubigen Kampfes ums Wort diesen Weg gegangen sein,
wie ihn die «Gesichte des Knechtes auf Golgatha» und viele spätere

Bekenntnisse, bezeugen:

«... Ich bin in Schlaf gefallen auf den Stufen
der Innenschau, die saugend Mark und Blut
mein Bein hilflos eingrub vor dem Altar

— so wäre das Corpus seiner geistlichen Dichtung als Sinnbild
des Werdens, der Not und des unablässigen Kampfes einer zu
Gottes Ort strebenden und sich selber ewig streng verwerfenden

425



Seele dennoch ein großartig-persönliches Dokument des Leidens
der Nachfolge und ihrer bestimmten Schritte — aber auch ihrer
lieblichen Gaben, den Bildern einer christlichen Weltschau, die
sich im Aufgang des gläubigen Schauens milder und schlichter,
später oft mit härtern, zackigem Konturen, überall aber mit einer
Sprache entfalten, die in der Kraft der deutenden Zeichnung, in
der strömenden Fülle der Gleichnisse, vor allem aber in einem
rätselschweren Wechselspiel von Licht und Schatten, Klarheit und
Geheimnis zwischen zwei Welten nicht ihresgleichen hat; bald wie
in blitzartiger Berührung des Elements — bald als ein hinstürmender

Flug, der uns den Atem nimmt, will uns diese
bildmächtige Entrückung erscheinen, die der Dichter doch in der
Meisterschaft aller überlieferten und neuer Formen des lyrischen
Gedichts vom Spruch und zarten Lied bis zur gemessenen Strenge
des Sonetts und der in großen Takten hinrauschenden Kanzone,
in merkwürdigster Art aber in der Beherrschung hier des freien,
im Gang der Meditation entwachsenden Gedichts, dort des ver-
wickelt-strengsten, barocken Strophenbaus, der seit langem
versucht wurde, und mit einer seltenen Fülle und Kühnheit des Reims
zu bannen vermag. Für den weltlichen Leser, sozusagen, dem das
gottsuchende Ringen fremd erscheint, wird er einer unserer großen

Naturbildner und -deuter sein, der im Rätsel der Kreatur
sich verfängt und es ihm im Wort entringen will; die größten
Bilder der Natur freilich entstehen ihm immer im gewaltigen
Versuch, Natur und Verheißung zusammen und ungetrennt wie in
einer Hand und auf einen Blick zu fassen. Als geistlicher Dichter
hat Konrad Weiß auch die reinste, lieblichste, ergreifendste Natursicht

erlangt. n

IV.

Und die Grenzen? Das persönliche Schicksal, nach dem die Mitwelt

fragt, um es wieder zu vergessen? Die Berufung, etwa gar
die Erwählung, mit deren Problematik er in der mittlem Zeit, nach
dem Zeugnis seiner Dichtung, bis zur Vermessenheit ringt, wenn
es in den Bekenntnissen des Gottsuchers etwa heißt:

— dem ich mich nahe mit dem kalten Schwerte,
er lebt und seines Amtes bin ich Blitz...

— welcher Art Selbstzeugnis freilich andere von nacktester Demut
gegenüberstehen — worauf etwa Kierkegaard beidemal als auf
Beispiele der leeren Dichterexistenz mitleidig hinweisen würde.
Aber Kierkegaard versteht das Dichterische nicht, es geht hier

426



nicht um die denkbare Existenz, sondern um ihren Traum oder
um ihre traumhafte Umgrenzung, ihre Beschwörung im Worte.
Und wer weiß, ob der dichterische Mensch nicht sicherer geht als
jener, der auf die nackte Existenz selber quälerisch den Finger
legen will, und mit welchem Recht, mit welcher Kraft der Er-
gründung? Oder so: Ist Gott nicht reich und nicht groß genug,
daß er den Traum, den der Dichter unvergeßlich träumt, nicht
gelten lassen könnte, da er ja selber im Traume ist, der Träumer
ihm entgegenfliegt mit seines Geistes Flügeln? — Die Grenzen
des Dichterischen sind wohl diese, daß ein Mensch allein zu diesem
Fluge eilt mit allen seinen Kräften und sein Leben verzehrt, wo
andere sich sparen für ein Nichts, an dem sie hängen — und die
Grenzen sind, daß kein Mensch so weit von sich selber flieht
wie eben der dichterische, weil keines Daseins Form dem Traum
genügen kann, und freilich dem geistlichen Dichter noch weniger
als den andern, je tiefer, je leidenschaftlicher er ihn träumt. —
Die Grenzen sind, bei Konrad Weiß, auch diese, daß er den eignen
fernsten Traum bei Lebzeiten verlassen, daß er, was je den Dichtern

mitleidig oft nachgesagt wird, des Schaffens Höhe vor der
Zeit verlor, daß mit dem «Herz des Wortes» sein letzter hoher
Gesang gesungen war, ja, daß er ihn selber so beschloß, so mit
reichen Abschiedsgaben befrachtet, daß es genug schien und war.
— Ein Dichter, selbst ein in vielen Stücken geistlicher Dichter,
blieb er immer noch, der in leiser Zerstreutheit, etwas matter,
zuweilen etwas manieriert, noch Bedeutendstes schuf oder altes,
einst Verworfenes rundete (der Nachlaß verrät uns keine Zeiten,
man muß sie selber erraten) — der fernerhin in verwickelt-groß-
artigem Gleichnisse die Natur beschwor; immer auch sich selber
der alte, ruhelose Rutengänger, bedrängt in ungestillter Schau:

Mein das schwarze Grundgelände
kommt und kommt und es will tragen,
will zerschnitten Wahrheit sagen
durch die Seelen bis zum Ende

So hebt sich von der in ihrem eigentlichen Dasein nicht erkennbaren

letzten Zeit das dreifache geistliche Grundwerk «Tantum
die verbo», «Die cumäische Sibylle», «Das Herz des Wortes»,
erschienen je 1918, 1921 und 1929, von allem spätem und frühern
durch gleich tiefe Bewegung, Verwandtschaft der Thematik und
gleiche, sich nur leise ändernde Sprachmittel, jedenfalls einen
insgesamt hohen Sprachstand und durch die alles Schauen überwölbende

religiöse Weltsicht heraus, weswegen alle Gedichte und
Bilder verbunden einander Antwort und Klarheit geben — das

427



Ganze gleichsam getragen von einem unter der Last gebückten,
halb leidenden und mit sich bitter hadernden, halb ins große Licht
gehobenen, lobsingenden Christophorus, der sich auf dem Weg der
Mühe auch selber mannigfach verwandelt. Eine im Wort ebenso
oft bewegend schlichte als verschlossen verrätselte, immer aber
reiche und im Ursprung genährte Erdenwelt, die ins Christliche
taucht, sich im christlichen Anhauch verwandelt: hier hat eines
Dichters Hand nach dem Plan der Schrift türmend gebaut, als
mächtige Kirche dieses einen und rastlosen Herzens, in der es mit
sich selbst und mit allen Geschöpfen ringt, ob es bestehe oder
unterliege.

Was jenseits dieser Hauptwerke steht, als einer denkwürdigen
Ueberhöhung der Spur einer Seele, man kann auch sagen, dem
Versuch der bildhaften Darstellung der anima Christiana — ist
christliches und anderes, rätseltief-naturdeutendes Dichten wie
Brocken eines Größern, das der Dichter nicht mehr sammeln
konnte. — Und es ist die verborgene Gestalt des Dichters selbst,
der sich einst nach theologischen, philosophischen und
kunstwissenschaftlichen Studien zur Schriftstellerei durchschlug und
bei ihr als Redaktor am «Hochland» seit seinem fünfundzwanzigsten

Jahr, später als Kunstreferent der «Münchener neuesten
Nachrichten» verharrte, um der Umwelt den Bürgerzoll zu
entrichten, bis der Tod den noch nicht Sechzig] ährigen am 4. Januar
1940 zur Ruhe legte. Er war bis zuletzt dichterisch am Werke;
sein allerletztes Gedicht «Eines Morgens Schnee», in schwerfließen-
den, sonst nie geübten Stanzen, ist der wissende und seherische
Abschied eines Menschen, der keinen Trost mehr erwartet, von
Mensch und Erde. Merkwürdig dieser Abschied noch darum, weil
der Dichter mit keinem Ton ans Christliche, an die Sphäre des
Glaubens rührt, dem er einst in voller Kraft gedient hatte, als
wollte er nun dieses Größte den noch Lebenden überlassen. —
Und noch dies: Als vorletztes Werk bezeichnet der Nachlaß ein
Fragment, das wie ein erschütternder Verzicht auf die Frucht der
lebenslangen Mühe, oder, wie der Beginn eines neuen, schwerern
Gottschauens erscheint:

Willst du umsonst gewesen sein,
du selig silberblauer Tag?
Schon dunkel schwebt dein Flügelschlag,
dein letzter, laß uns nicht allein!
«Warum, wenn jetzt um dich zerbricht
gelind und still wie nie die Welt,
gehst du nicht in mein Schattenzelt,
was willst du, den ich kenne nicht?»

428



Es ist, als würde hier der innerste Schmerz des gläubigen Sängers

enthüllt — und das Zeugnis, daß er bis zuletzt ein einsamer
Wandrer, ein Ringer mit dem Engel blieb, dem kein Segen Gottes
Bild selber verhieß. — Wir meinen, wer von den Dichtern Gottes
denkt wie einst Kierkegaard, und ihr Opfer nicht für sinnvoll, ihr
Wort nicht für eine Gabe an die Menschheit hält, der möchte auf
den Spuren des sprachgewaltigen Württembergers ein anderes zu
ahnen beginnen.

Das gesamte dichterische und prosaische Werk gibt seit 1948 die Hegner-Bücherei des
Kösel-Verlags, München, neu heraus. — Im Summa-Verlag, Ölten, ist 1949 zunächst das
Hauptwerk der Jahre 1918—1929 ebenfalls als schöner Neudruck erschienen, auf den wir
gerne hinweisen.

429


	Konrad Weiss und die religiöse Dichtung

