Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)
Heft: 6
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHATU

SURREALISMUS UND SEINE DEUTUNG

In der letzten Julinummer der Zeitschrift «<La Table Ronde» erschien ein
repriasentativer Artikel, in welchem Hans Paeschke, der Herausgeber des
«Merkur», einen Ueberblick gibt iiber das deutsche Schrifttum unserer Zeit.
Es wird darin die These aufgestellt, dall unter allen revolutiondren Kunst-
bewegungen der Zwischenkriegsjahre der Expressionismus der explosivste und
radikalste war — eine These, die insofern zweifellos recht hat, als eben jede
«romantische» Bewegung in Deutschland mehr authentische StoBkraft besitzt
als in Lindern des Mittelmeeres. Alle Phasen iiberspringend, seien die Expres-
sionisten in ein Extrem vorgedrungen, zu dem in der Riickschau Surrealismus
oder Futurismus nur wie eine Vor- oder Uebergangsstufe anmuten. Daher
sieht sich eine heutige Generation, die Erben des Expressionismus, veranlaft,
sich mit diesen auseinanderzusetzen, die iibersprungenen Phasen gleichsam
nachzuholen, um eine organische Ankniipfung an die eigene Vergangenheit
zu finden.

In diesem Sinne muf} es wohl verstanden werden, wenn der Surrealismus in
Deutschland noch Aktualitit besitzt und hier «eine Einfithrung und Deutung
surrealistischer Literatur und Malerei»! erscheinen kann, wihrend Frankreich
schon vor Jahren seine Geschichte des Surrealismus (Nadeau) geschrieben hat
sowie seine mehr als erschopfende Kritik (Sartre, Monnerot, Caillois usw.).

Doch wihrend es in Frankreich die Literaten und Philosophen sind, meldet
sich hier ein Arzt zum Worte. Er sucht nicht den geistesgeschichtlichen Zu-
sammenhang zu ermitteln, noch ein ganzes Bild zu geben von diesem. viel-
deutigen, schillernden Phinomen; sein Buch ist viel eher eine Anthologie
surrealistischer Bildtafeln und ins Deutsche libertragener Texte mit ihren je-
weiligen Auslegungen.

Da also vorwiegend nur einzelne Fille behandelt werden, ist es vielleicht
niitzlich, daB sich der Leser zuniichst wieder einmal ein paar allgemeinerer
Dinge erinnert. Der Surrealismus ist nicht einfach das verzweifelte und will-
kiirliche Spiel einer von den Fronten des ersten Weltkrieges heimkehrenden
deprimierten Jugend. Er hatte eine geschichtliche Sendung zu erfiillen, mag
nun deren Wichtigkeit heute als grof3 oder klein befunden werden.
 Nach der jahrhundertealten und sich stets verengenden Herrschaft der tag-
hellen Kategorien franzosischer Rationalitdt, suchte diese Jugend in einem
stiirmischen Aufruhr dem franzosischen Geiste die Nacht zu erobern oder
jenen Teil der Nacht, den sie in Anlehnung an Freud mit einem allzu undiffe-

1 Dieter WyB: «Der Surrealismus», Lambert Schneider, Heidelberg 1950.

364



renzierten Namen das Unbewulite nannten; denn sie glaubten unerschiitterlich
daran, dal} diesem alle schopferische Kraft zugehore als eine eingeborene
Gnade. Sie meinten, wenn sie aus der Tiefe des inneren Reiches das Feuer
holten, wie einst Prometheus aus den Tiefen des Himmels, miifite sich darin
alles zur Totalitat zusammenschmelzen lassen; es wire jene erweiterte Realitdt
zu erringen, in welcher alles — das Tatséchliche und das Imaginire, das Wirk-
liche und das Moégliche — ein natiirliches Heimatrecht nebeneinander hitte.

Wenn seither in Frankreich zwar viele Bewegungen folgten, keine aber mehr
nur annihernd den Schwung der Surrealisten hatte, so nicht nur, weil der
Sturm und Drang in den Anfang einer Zeit gehort, sondern auch, weil seither
keine Gruppe mehr eine solch ganze und naive Glaubigkeit besall. Der Mensch
der Jahrhundertmitte ist um ein paar Erfahrungen reicher. Er weif}, wie schnell
sich die «poésie automatique» — jene freilich extremste Weise surrealistischer
Produktion — totgelaufen hatte. Hatte darin aus dem Tiefenreiche des L.ebens
unmittelbare Botschaft steigen sollen, so zeigte es sich bald, daf} dieses Tiefen-
reich, schon indem es sich ausdriickte, nicht mehr es selber war. Zerrbilder
gelangten an den Tag, Verwunschenes und Monstrudses, das wenig beitrug,
um das Versprechen nach unerhorter Erkenntnis zu erfillen.

Auch jene in der Nachfolge Rimbauds beschworene Vereinung gelang selten:
Disparate Elemente des Traumes und des Tages wurden hineingeworfen in den
rasenden Wirbel der Halluzinationen — wenn der Wirbel endete, fiel alles
wieder auseinander; es blieb ein rausch- und augenblickhaftes Verschmelzen,
das mit Synthese nichts zu tun hatte. Und so weiter.

Wenn es aber heute auch schon ein Gemeinplatz ist, dafl die «Surrealitiits
sich nicht erspielen lasse, in dem der Mensch sich selber ausloscht und Fithrung
erwartet von den Méachten des UnbewuBten, die am Ende immer nur zur Ver-
fithrung werden kann, so bleibt es doch ebenso wahr, dafl diese Surrealitit
ein dringendes Anliegen des lebendigen Menschen sein muf: Die Surrealitit
als Zugegensein des Wunderbaren inmitten des Alltags, als Erlosung von dessen
immer wachsender Sturheit und Banalitdt. Die Surrealitdt als eine wohl nie-
mals zu erreichende Horizontlinie des Lebens, an welcher die Antinomien des
rationalen Denkens, an welcher Traum und Wachen, Tod und Leben, Zukunft
und Vergangenheit, statt sich gegenseitig auszuschlieflen, in einem lebendigen
Bezuge zusammengehoren. Nur 1483t sich diese hdchstens dort erschaffen, wo
der Mensch alle seine Krifte bejaht, also auch diejenigen seines wachen Wis-
sens, seines Willens und seines Ethos.

«Alle seine Krifte», das heilit aber wiederum auch die dunkeln M&chte am
Rande des BewubBtseins, die gerade die franzosische, nach System und Ein-
deutigkeit strebende Denkart wie die an die hellsten Zonen des Geistes sich
wendende franzosische Sprache immer zu verdrangen droht, und die sich daher
von Zeit zu Zeit vulkanartig entladen miissen, um ihr Recht zuriickzufordern.
Dies ist mit der surrealistischen Bewegung geschehen. Und zwar nicht als blofle
Episode, sondern als nachhaltiges Ereignis. Wenn wir von Patrice de la Tour
du Pin absehen, so finden wir, daB3 alle namhaften Vertreter der jungen fran-
zosischen Lyrik vom Surrealismus herkommen und nicht mehr auf die von
diesem der Einbildungskraft und der Sprache errungenen Freiheiten verzich-
ten. Und wenn Jean-Paul Sartre in seiner scharfen Kritik das Scheinhafte der
surrealistischen Revolution demaskiert, so gilt das zwar in jeder sozialen,
ethischen oder politischen Hinsicht, nicht aber auf dem Gebiet der kiinstle-
rischen Ausdrucksmittel.

Befreiung war es denn auch in erster Linie, was die Jiinger Bretons meinten
mit ihrem ernsthaften Miithen wie mit ihrem Radau. «La volonté d’ouvrir

365



toutes grandes les écluses restera sans nul doute l'idée génératrice du sur-
réalisme» sagt André Breton. Ein Mifiverstindnis dem Surrealismus gegeniiber
liegt wohl darin, dafl wir solche und &hnliche Ausspriiche nicht ernst genug
nehmen und von diesem Dinge fordern, die er nicht geben kann. Zum Beispiel
Kunstwerke. Ausdriicklich wollte er aber keine neue Aesthetik zu den zahl-
losen schon bestehenden hinzuerschaffen; es gibt nicht einen surrealistischen
Stil, wie es einen kubistischen gibt; denn es wird ja auch nicht die Einheit
eines Werkes gesucht in dem Sinne, als Stil denn meist eine solche Einheit
sichern will.

Das Dichterische wie das Malerische lebt nicht mehr in der &sthetischen
Autonomie, die es seit der Renaissance besonders in Frankreich geworthen
hatte: es steht vollig im Dienste des Strebens nach Freiheit und Erkenntnis. Es
will mehr, viel mehr sein, als Kunst — und ist dann meist, besonders von heute
aus gesehen, nach der Katastrophe und der Erniichterung, sehr viel weniger.

~ Somit ist es auch durchaus legitim, dafl in dem vorliegenden Buche einmal
auf ganz unmusische Art und nach unpoetischen Kategorien surrealistische
Texte untersucht werden. Besonders wenn diese Kategorien der Psychoanalyse
entnommen sind. Mag es auch den Menschen des Zweiten Weltkrieges, die fast
alle schon selber ihre Triume und «Fehlleistungen» zu deuten wissen, schwer-
fallen, sich die offenbarende und erlosende Gewalt vorzustellen, mit der die
Entdeckung der Psychoanalyse in ihre Zeit einbrach und welche Ueberwertung
dies zur Folge haben muflte, so kann der Surrealismus doch nur in engstem
Zusammenhang mit diesen Phénomenen verstanden werden. —

Die Texte sind vorwiegend dem frithen Surrealismus entnommen, wo die
«écriture automatique» eine groBere Rolle spielt als in der Folge, und der
somit auch mit dieser Methode am ehesten zu erfassen ist. Dieter WyB inter-
pretiert mit Geschick und groBler Findergabe und scheut sich zugleich auch
nicht, statt sich in Hypothesen zu Uberanstrengen, die Vieldeutigkeit oder
Unverstiindlichkeit gewisser Stellen zuzugeben — so daBl sogar die ziinftige
Literaturwissenschaft hier etwas lernen konnte. Diese Interpretationen nehmen
niemals das iibrige Werk eines «Dichters» zu Hilfe, um daraus Bedeutungs-
gehalt und personliche Firbung eines Bildes oder Wortes zu ermitteln. Das
Spiel beginnt vielmehr jedesmal aus dem Anfang: sozusagen aus jener gleichen
Leecre, aus welcher der Surrealist seine Worter und Linien hinsetzte oder hin-
zusetzen vorgab. Und wenn daraus eine gewisse Eintonigkeit entsteht, so
spiegelt auch diese nur die Monotonie der surrealistischen Produktion selber.

Anderseits gibt das Buch aber dem Leser, von dem es keinerlei Kenntnisse
voraussetzt, jedesmal eine kurze zusammenfassende Charakterisierung des
jeweiligen Autors. Im Vordergrund stehen, ihrem qualitativen Vorrang geméil,
Reverdy und Eluard. Aragon wurde, vielleicht zu Recht, weggelassen. Der
bedeutende Name, den René Char heute verdienterweise in der franzosischen
Dichtung besitzt, scheint dem Autor ganz entgangen zu sein. Kein Anhinger
des Surrealismus hat sich in der Folge so selbstbewulit von diesem entfernt
in der Richtung zu einer verantwortungsvolleren geistigen Dichtung — die
sogar Ziige des «Parnasse» aufweist — wie Char. Die wenigen Interpretationen
zeigen, daB} in den Gedichten dieses Autors alles in einem wesentlichen tiefen-
psychologischen Sinnzusammenhang steht, was bei vielen anderen ob den
Wucherungen der Assoziationen nicht zutrifft; ein Sinnzusammenhang zudem,
der die private Sphire iiberschreitet. Auch meldet sich in diesen Gedichten
etwas wie eine Bewegung nach oben — psychoanalytisch gesprochen, «der
Konflikt zwischen Ueber-Ich und Es wird zugunsten des ersteren ausge-

366



fochten» —, die wiederum in diese Anthologie selten ist. In solchen «Befun-
den (gerade deshalb, weil WyB René Char als «poéte mineur> behandelt und
also keinen Grund hat, seine Auslegung in positivem Sinne zu forcieren) mag
der Leser vielleicht eine Bestiitigung finden, dafl diese Kommentare sich doch
einer tatsichlichen Entwicklung oder einer denkbaren umfassenderen Deu-
tungsmethode paralla‘al bewegen.

Daf} fast alles auf eine Deutung sexueller Symbolik herauskommt, braucht
bei der Methode und ihrem Gegenstand weiter nicht zu verwundern. Immer-
hin fragt sich der Laie zuweilen, ob es in der Welt {iberhaupt noch ein Wort
oder Bild gebe, das frei von sexuellen Allusionen sei, und er erfghrt, daf}
Worter wie «Gittertlir», «Wald», «Fahne», <Mauer»> es (bei Reverdy) jedenfalls
nicht sind; man 188t sich indessen vieles gefallen in der Erinnerung daran,
welch zentrale Rolle das Geschlechtliche tatsichlich einnahm im surrealisti-
schen Befreiungssturm. Bedenklicher wird die Sache allerdings in den Seiten
zu der vorsurrealistischen Dichtung. Jarry, Lautréamont, Rimbaud, Apollinaire
werden hier in Kiirze und nach denselben Blickrichtungen behandelt. Wer je
Rimbaud geliebt hat — dessen <homosexuelle Beziehung» zu Verlaine als
Ausgangspunkt genommen wird — oder ein Gedicht wie Apollinaires <Les
Fenétres» — in dessen kosmisch-halluzinatorischen Schlufiversen «la fenétre
s’ouvre comme une orange / le beau fruit de la lumiére>» Wyf nichts sieht als
eine chiffrierte Wiedergabe sexueller Vorginge —, ...dem soll man es nicht
ibelnehmen, wenn er sich wiinschte, einmal fiir einen Tag wenigstens in jener
fernen Zeit erwachen zu diirfen, wo es statt Psychoanalyse noch Seele gab. —

Immerhin gesteht Wyl in seinen Abschluflbemerkungen zum literarischen
Surrealismus den Vorsurrealisten «Genie» zu, wahrend er sich von den eigent-
lichen Surrealisten abwendet als von einer Produktion, welche die Sphére des
Privaten nicht zu iiberschreiten und in die Tiefe des kollektiven Unbewuliten
vorzudringen wulite.

Positiver steht der Autor den surrealistischen Malern gegeniiber, unter denen
er Max Ernst an erste Stelle riickt. Die funfunddreiflig Blatter von Ernsts
erster Serie «Une semaine de bonté» sind reproduziert und werden in ihrer
Reihenfolge ausgelegt zu einem spannenden tiefenpsychologischen Drama. Hier
trifft die Methode des Psychiaters ins Schwarze, hier findet sie ihre volle
Berechtigung und steigert sich zu einer so iUberzeugenden Schilderung, daf3
die Blitter oft fast wie Illustrationen zu diesen Seiten wirken. Damit diirfte
freilich auch eine Grenze angedeutet sein; Ernsts «Une semaine de bonté» sind
einfallreiche Illustrationen zu einem Kapitel der Freudschen Lehre, ausgefiihrt
von einem, der viel weill und kann und beides klug anzuwenden versteht; eine
aus eigener Tiefe steigende bildhafte Einheit haben sie kaum, und es ist des-
halb weder richtig noch notig, sie in den Rang von Kunstwerken zu erheben.
Ueberhaupt bleibt die Ueberwertung dieses Malers, dessen eines Bild Wy0
in eine Reihe mit Bosch, Griinewald, Greco stellt, ein Ritsel, dem hier nicht
nachgegangen werden soll. Neben dem langen Kapitel zu Ernst wird Chirico
nur eine Seite gewidmet — freilich eine sehr schone Seite, die zum Werk dieses
Kiinstlers einen zentralen Zugang findet und es taktvoll zu wiirdigen weil3.
Noch wortkarger wird Yves Tanguy behandelt, und man mag daraus wieder
einmal den SchluB ziehen, daB es fiir einen Kiinstler wohl eine Auszeichnung
bedeutet, wenn die Psychoanalyse ihn iibersieht oder vor ihm schweigt. Dal}
WyB sich teilweise selber diese:Zuriickhaltung auferlegt, gereicht durchaus
zu seinem Lobe.

367



Man: verlange also von dem Buche nicht, was es nicht geben kann. Aehnlich
etwa wie die groflen Symbolisten oder Impressionisten ihre Gréfle vor allem
darin erfiillten, dal sich ihr Werk vom Programm entfernte und damit einer
Kritik, die ihre Kategorien aus ebendem Programm ableitet, durch die Maschen
geht — im Netz dann etwa ein Albert Samain bleibt oder ein Teil von Monet
— geschieht es auch hier. Den «Negativen Befunden» von Dieter Wy} mag
die Aesthetik nachgehen; sein Verdienst aber ist es, dall er nicht Aesthetik
treibt an Gegenstianden, deren erste Absicht gar nicht die formale Vollendung
ist. Die Beleuchtung dieser Gegenstiande durch den Naturwissenschafter, der
Sensibilitdt und sprachliche Begabung besitzt, bleibt trotz vieler Einseitigkeiten
ein wertvoller Beitrag zur Geschichte des Surrealismus. Gerda Zeltner

SWEDENBORG

Swedenborg gehort wie Cagliostro zu den Gestalten, denen ihre Zeit, das ratio-
nalistische achtzehnte Jahrhundert, nicht gerecht zu werden vermochte. Dabei
hatte er so viele Wesensziige, welche ihn durchaus in dieser Zeit beheimateten.
Er fing an als Naturforscher und Techniker, dem es an Selbstgefiihl, ja Hochmut
eines Erkenntnisrausches im Sinne von Galilei und Bacon keineswegs fehlte. Ueber-
aus fesselnd ist die Welt dieser besonders englischen und franzdsischen Forscher,
in die uns Benz! meisterlich einfiihrt — Minner, vor deren mathematischen
Hebeln und Schrauben sich ein Jahrtausende verschlossenes All zu Einblick und
Machtgenuf§ widerstandslos Schritt um Schritt zu erschliefen schien. Aber Sweden-
borg geniigte trotz hochbeachteter Erfolge die diskursive Verstandeserkenntnis
dieser Forschung bald nicht mehr; ihn verlangte faustisch nach unmittelbarer
Wesensschau. Faustisch: Benz schildert, wie Swedenborg dieses Erkenntnisideal
bewuflt ausgebildet fand bei dem hollindischen Bohme-Schiiler Johann Baptist van
Helmont, der auch von der wissenschaftlichen Forschung zur mystischen Intuition
durchzudringen suchte; wir wissen nicht, ob es schon je bemerkt worden ist, wie
Helmonts Ideen dariiber sich derartig auffallend mit dem Gehalt der ersten Mono-
loge in Goethes «Faust» decken, dafl eine Beeinflussung gut denkbar wire. Aber
wihrend Helmont sich dann personlich doch mit der diskursiven Erkenntnis
begniigte, glaubte Swedenborg nach seiner Bekehrung, die mystische erlangt zu
haben. Daf er okkulte Fihigkeiten besaf, ist allein schon durch seine hellseherische
Wahrnehmung des Brandes von Stockholm bewiesen. Bestitigend ist da auch, dafl
er als Begleitzustand seiner Visionen die «innere Atmung» beschreibt, wie sie die
Inder besitzen und systematisiert haben — und wohl kaum kann es sich da um
eine unmittelbare Beeinflussung handeln. Etwas anderes ist es um seine Himmel-
fahrten im Geiste, von denen er eine genaue Kenntnis des Jenseits mitbrachte —
ja noch mehr, auf denen er die Himmelsbewohner selbst iiber die htheren Wahr-
heiten aufklirte. Es muf} offenbar eine Entgleisung von solchen okkulten Schau-
kriften geben, mittels derer sich ihnen, ohne daf} sie ganz zur Selbsttiuschung
werden, flache Privateinsichten des Tagesbewufitseins, in ferne Riume und Zeiten
transponiert, unterschieben; das ist ja eine gewdhnliche Erfahrung bei den Medien.
Tiefe, wertvolle und neue Tatsachen und Wahrheiten sind von Medien noch nie
entdeckt worden, auch wenn sie iibernormale Fihigkeiten besitzen. Swedenborg
interessierte sich theologisch fiir dreierlei: 1. Im Sinne des Pietismus fiir die
Ersetzung des strengen lutherischen Dogmas vom rechtfertigenden Glauben durch

1 Ernst Benz: «Swedenborg, Naturforscher und Scher», Verlag Hermann Rinn, Miinchen.

368



die «Liebe» (auch Paulus sah Swedenborg entsprechend als einen lieblosen, bosen
Menschen). 2. Im Sinne der Aufklirung fiir die Ersetzung des Dogmas von der
Dreieinigkeit durch eine verworrene Abschwichung desselben. Swedenborg hatte
in England den Nachweis des gelehrten Whiston zur Kenntnis genommen, dafl
dieses Dogma nicht biblischen, sondern neuplatonischen Ursprungs ist — und daf}
es auf dem Konzil von Nicda wahrhaft allzumenschlich hergegangen war. Und er
hatte daraus den falschen Schlufl gezogen, daf} dieses Dogma darum zu beseitigen
sel. 3. Im Sinne der wachsenden Naturbejahung fiir die Ersetzung der Lehre von
einem abstrakt rationalen Schattenzustand der Verstorbenen durch die Anschauung,
dafl derselbe vielmehr eine unaufhérliche Bereicherung bedeute, also wohl eine
durch Freude und Fiille stattfindende Entfaltung von dem, was hier durch Kampf
und Leiden der Mensch in sich angelegt hat. Besonders lag ihm da am Herzen,
dafl auch im Himmel ein — seelisch gesteigerter — korperlicher Verkehr der Ehe-
leute stattfinde. Es ist zuzugeben, dafy auch einige ernster zu nehmende Spiritisten
dies lehren; und in der Tat, wenn es cine Auferstchung des Fleisches, Astralleiber
und dergleichen gibt, was sollen dann die Organe ohne Funktion? Andererseits hat
ja noch niemand behauptet, dafl im Jenseits Exkretion und Kindergebiren statt-
finde. Dies muf§ also wohl mindestens dahingestellt bleiben. Swedenborg 146}t nun
den ganzen Himmel unaufhérlich damit befafit sein, seine Lieblingsthesen zu dis-
kutieren. Es geht im Himmel zu wie auf einem Stich von Angelika Kauffmann,
wo idealische Gestalten mit rationalistischen Handbewegungen auf und ab wan-
delnd Streitgespriche fiihren. Es gibt da grofle Vortrige mit anschlieffender Dis-
kussion, feierliche und hierarchisch kostiimierte Kirchenkonzilien; und gew&hnlich
ist Swedenborg selbst derjenige, welcher abschliefend die Wahrheit verkiindet,
worauf Blitz und Donner aus hochsten Bezirken ihn bestdtigt und die Wider-
strebenden anschliefend in die Hélle stiirzt. Natiirlich findet Swedenborg, dhnlich
wie Dante, alle, die ihn auf Erden geirgert, kurz nach ihrem Tode in der Holle
wieder. Eine andere Frage ist, ob nicht die Holle dem Himmel Swedenborgs vor-
zuziehen wire. Benz verteidigt diese unwiirdigen Torheiten vergeblich. Seine
Berufung auf die Bibel ist nicht durchaus beweiskriftig. Kein Verstindiger wird
heute annehmen, dafl die mechanisierten Visionen des Hesekiel oder die zwar dich-
terisch zum Teil groflartigen aus der Offenbarung Johannis einen jenseitigen
Zustand wirklich abschildern, und auch bei den groflen Propheten wie Jesaja mischt
sich genug des Allzumenschlichen ein. Prophetie als innerlich bestindigen subjek-
tiven Zustand gibt es; aber ithr Wahrheitsgehalt hingt eben von der sachlichen
Qualitdt des Geschauten ab. Auffallend dagegen ist, dafl Swedenborg keineswegs —
wie es Menschen zu gehen pflegt, die sich in solche Dinge hineinsteigern — ein un-
ertriglich hochfahrender Wichtigtuer mit hohlen Seher-Alliiren wurde, sondern
immer ein bescheidener, umginglicher, humorvoller, kultivierter Gesellschafter
bliecb — auch durchaus nicht die Urteilsfihigkeit in weltlichen Dingen verlor. Man
vergleiche nur sein glinzendes Urteil iiber das zeitgendssische Deutschland der
Duodez-Despotien: «Wenn die Freiheit, zu reden und schreiben, eingeschrinkt
ist, so wird zugleich auch die Freiheit, zu denken ... in Schranken gehalten. Denn
es verhile sich damit wie mit einer Brunnenquelle, die in einem ringsum abge-
schlossenen Behilter eingefafit wird. Ist der Behilter voll bis zur Quellader, so springt
auch die Ader nicht mehr... Der Einfluf} richtes sich nach dem Ausfluf}, ebenso
der Verstand nach dem Mafle der Freiheit, das Gedachte auszusprechen und aus-
zufithren» (255). Genau das haben wir zum groflen Erstaunen vieler in den tota-
litiren Staaten erlebt. — Daf} Swedenborg ein subjektiv aufrichtiger Mensch war,
der nichts suchte als was er als die Wahrheit betrachtete, dafl er ferner seine Ein-
sichten als reine Erfahrung, oft reines Diktat erlebte — das alles ist unbezweifel-
bar. So ist es auch nicht unwiirdig, dafl sich an Swedenborg eine eigene christliche

“t 369



Kirche anschloff, die besonders in Nordamerika bliiht — obgleich auch da, wie so
oft, der Anschluff hauptsichlich an die fragwiirdigen Einzellehren und nicht an den
Geist des Ganzen erfolgte. Es gibt Abirrungen auch des Gutgldubigen, die schreck-
lich sind. Ist man geistlich aufgelegt, so wird man dagegen geltend machen: Wachet
und betet; wo aber weltlich, so wird man sich an Goethe halten: Nach driiben ist
die Aussicht uns verrannt usw. Vermutlich ist beides sinnvoll. Erich Brock

EINE MONOGRAPHIE
ZUR MITTELALTERLICHEN LITERATURGESCHICHTE

Maria Bindschedler, «Der lateinische Kommentar zum Granum Sinapis».
Benno-Schwabe-Verlag, Basel.

Die wertvolle Monographie zur mittelalterlichen Geistes- und Literatur-
geschichte behandelt den in Handschriften von Basel und Wien erhaltenen
Kommentar eines Ungenannten zu dem tiefsinnigen mittelhochdeutschen Ge-
dicht des 13./14. Jahrhunderts, das anfingt «In dem Beginn» und das Geheimnis
der Gottheit und den Weg der mystischen Einigungserfahrung in kunstreichen
Versen schildert. Es diirfte sich rechtfertigen, hier einige Strophen des reizvoll-
sublimen Gedichtes wiederzugeben:

In dem Beginn hoch iiberm Sinn ist stets das Wort. O reicher Hort,
da stets Beginn Beginn gebar! O Vaterbrust, aus der mit Lust das
Wort stets flo3! Doch hat der Schofl das Wort behalten, das ist wahr.

Von zwein die Flut, der Liebe Glut, gar gleich fiirwahr und untrenn-
bar, flieit wohl der Heil'ge Geist, der zweie Band, den zwein be-
kannt!. Die drei sind ein — weiBit du was? Nein! Es weil} sich selber
allzumeist.

Der Wiiste> Gut unnahbar ruht; geschaffner Sinn kam nie dahin.
Es ist, und weill doch niemand, was. Es hier, es da, es fern, es nah,
es tief, es hoch — es ist dennoch von allem weder dies noch das.

O Seele mein, geh aus, Gott ein! Sink all mein Ichts? in Gottes
Nichts, sink in die grundlos tiefe Flut! Flieh ich vor dir, du kommst
zu mir; verlier ich mich, so find ich dich — o {iberwesenhaftes Gut!

Der Dichter selbst blieb unbekannt, und gerade dieser Umstand legt bei
der geistigen und formalen Héhe in der Charakterisierung der neuplatonisch-
christlichen Mystik die Vermutung nahe, es handle sich um keinen Geringeren
als Meister Eckhart, dessen kirchliche Verurteilung einer Namensnennung
im Wege stand. Doch zeugt es von kluger Vorsicht, wenn Maria Bindschedler
die Frage nach dem Autor offen 1iBt. Zwar setzt die Tatsache der Kommen-
tierung selbst, zumal mit solchem Aufwand von zeitgendssischer Gelehrsam-

1 Die Umstellung gegeniiber den Handschriften des Gedichtes ist durch den
Text des Kommentars nahegelegt (vgl. S. 190).

2 Bekanntes Symbol fiir die aller Anschauung entriickte gottliche Wesenheit.
3 Mein Ichbestimmtes.

370



keit, einen Namen von Rang voraus; doch liefle sich auch an Dietrich von
Freiberg denken, wenn man nur wiillte, daf} dieser das Ideengut der zeit-
gendssischen Mystik in die Muttersprache iibertragen hat, wie es Mechthild
von Magdeburg meisterlich vorgebildet hatte. Der Gedanke an Eckhart liegt
schon im Hinblick auf seine deutsche Predigt nahe, und dariiber hinaus
findet die Herausgeberin einen Hinweis in der Kiihnheit des Dichters, die
johanneische Aussage «Im Anfang war das Wort» in die Zeitform der Gegen-
wart umzuwandeln.

Doch liegt das Schwergewicht der Untersuchung in dem gleichfalls ano-
nymen lateinischen Kommentar, der dem Gedicht von einem Vers zum andern
folgt. In vollendeter Methodik und mit trefflichem Konnen bietet Maria Bind-
schedler nicht nur die Uebersetzung der gedanklich und sprachlich schwieri-
gen Vorlage!, sondern ist mit zihem Fleil den literarischen Quellen, einer
reichen Fracht patristisch-scholastischer Ueberlieferung, nachgegangen, mit
dem Ergebnis, dafl neben zahlreichen Vertretern der dionysischen Mystik
(S.17) die thomistische Begrifflichkeit das meiste beigesteuert hat, obschon
der Aquinate nirgends genannt, auch in der Klarheit der Formulierung vom
Kommentator nicht durchwegs erreicht ist (S.193). Die geistesgeschichtliche
Erliuterung der Herausgeberin zeigt Einfiithlungsgabe und Sachkenntnis —
wenn auch die Meinung verbliifft, «sowohl Eckhart wie unser Dichter»
scheine «unbefangen vorauszusetzen, die vorbereitende Titigkeit der Seele
sei hinreichend fiir das Zustandekommen der Unio mystica» (S.23). Ein solcher
Pelagianismus wire bis ins letzte Spatmittelalter ganz undenkbar, und aus-
driickliche Bezeugungen der Gnade als Voraussetzung jedes Heilsbemiihens
finden sich im Texte des Kommentators in Menge: es gentigt, Kap. 42,1 anzu-
fithren: «Denn Ihn selbst konnen wir zuerst nach dem Einwirken seiner Giite
erkennen, da das Wirken der gottlichen Giite den Menschen zuerst dazu be-
wegt, nach der gottlichen Wesenheit zu forschen.» Fiir Eckhart bedarf es nur
eines Einblicks in die lateinischen Schriften, um Gleiches festzustellen.

Die eigenartige Mischung neuplatonischen und thomistischen Ideengutes
lieBe auf den ersten Blick auch fiir den Kommentar an Meister Eckhart als
Verfasser denken, zumal dessen Formulierungen wiederholt anklingen, wie
die Herausgeberin feststellt (S.188, 204, 207, 209, 212). Auch die «Merkwiirdig-
keiten» in der Zitierungsweise sind Eckhart dhnlich. Dann hitten wir es mit
einem interessanten Prizedenzfall zu Johannes vom Kreuz als Erklirer seiner
eigenen mystischen Gedichte zu tun. Doch bleibt man wohl eher bei der An-
nahme eines Schiilers, und Maria Bindschedler scheint den Gedanken an
den Meister selbst nicht in Betracht gezogen zu haben — wohl aus der
Schwierigkeit, sich den Erkldrer in fiktivem Zwiegespridch mit seiner eigenen
Bildersprache zu denken, oder noch mehr, weil der kompilatorische Charakter
des Kommentars, wenn auch formal den lateinischen Schriften Eckharts nahe-
stehend, doch geistig gegeniiber dessen schwindeligen Aufgipfelungen eine
gemiBigtere Linie zeigt.

Im ganzen hat sich die Herausgeberin des Gedichtes und seines gelehrten
Kommentars durch tadellose Beherrschung der Editionstechnik und abge-
wogenes Urteil in literarischen und philosophischen Fragen als eine geistige
Potenz in der jungen Generation erwiesen, die noch Gutes erwarten l4ft.

Otto Karrer

1 Nur wire gratia et gloria’S. 50/1 mit «Gnade und Glorie> (oder Gn. und
Verklarung) statt «Gn. und Ruhm» zu iibersetzen.

371



LA PART DU DESTIN*

Récits des aventures d’un enfant de 1848
von Marianne Gagnebin-Maurer

«Pfleg deiner Tugend,
Nur fithre sie nicht wie ein Schlittenpferd
Stets durch die Straflen ldutend und den Markt.»
Kleist

Es ist erstaunlich, wie leicht es sich zu vernehmen liest, wenn Puritaner
nicht jung sein diirfen, und es ist nicht minder erstaunlich zu erleben, wie trotz
des Gideschen Paradoxons mit schonen Gefiihlen recht gute Literatur gemacht
werden kann.

An die Stelle der Grundspannungen, welche Marianne Gagnebin im Gemiit
des Helden ihres Entwicklungsromans nicht vorfindet, muBl die ZHuBere
Bewegtheit seines Lebensganges treten. Als Sohn eines heruntergekommenen
Schaftfhauser Schreiners und einer von diesem geschiedenen wackern Biirgers-
frau, wachst Alexander Maurer im Waisenhaus seiner Vaterstadt auf. Friithes
Leid hiuslichen Unfriedens legt einen Dampfer auf die Entfaltung seiner viel-
versprechenden Natur; doch sehen wir ihn wie andre Buben Streiche spielen,
den Wald durchstreifen und am Kadettentreffen in Ziirich teilnehmen. Fiir den
Ostschweizer Leser liegt ein besondrer Reiz darin, das Bild seiner heimatlichen
Gefilde in franzosischer Darstellung aufs freundlichste hervorgerufen zu sehen.

Das Zweidimensionale im Wesen des strebsamen, braven, eher scharfsinnigen
als griiblerischen Jiinglings behilt den Stationen seines Hineinwachsens in die
Welt eine Bedeutung vor, die dem wilhelm-meisterlichen Buche schlecht an-
stiinde, wenn es nicht in dem bescheidnen Gewande des <Récit» auftrite.
Karlsruhe und Neuenburg bereiten Alexander auf die entscheidenden Hof-
meisterjahre in RuBlland vor, wo er in Internaten und Landsitzen des Adels
Unterricht in franzdsischer und deutscher Sprache erteilt und sein Gestirn mit
iiberlegener Behutsamkeit am gesellschaftlichen Firmament emporsteigen 145t.
Es ist der Verfasserin sichtlich daran gelegen, ihren Leser durch die genaue
Darstellung des Vertrautwerdens mit der Technik und dem Geist der Sprachen
auf die besondere Form der Entfaltung des Schweizers ins Weltm#nnische auf-
merksam zu machen. Klarheit des Ausdrucks wird den Heranwachsenden als
Hoflichkeit des Geistes, also als eigentliche Tugend des Menschseins gepriesen
und gelehrt. .

Alle Tiichtigkeit und Zielstrebigkeit lassen dennoch um diesen sein Schicksal
meisternden jungen Menschen nicht froh werden. An Flauberts «Education
sentimentale» mit ihren versandenden Existenzen denkend, meint man, mehr
Zerbrechen, mehr Anlangen an den Grenzen des Seins miifite ein lehrreicheres
und erhebenderes Schauspiel darbieten als diese allzu vorbildlich von Erfolg
zu Erfolg fithrende Laufbahn. Auf Grund einer in spiten Jahren der Uni-
versitit Ziirich vorgelegten Dissertation, wird Alexander Maurer als Professor
der deutschen Literatur — gewissermallen ein Gegenstiick zu dem jungen
Vinet in Basel — an die Lausanner Hochschule berufen.

Marianne Gagnebin, die ein gegliattetes, Genauigkeit und Durchsichtigkeit
als Kunstmittel wirksam einsetzendes, poetischer Aufschwiinge nicht bares
Franzosisch schreibt, fithlt sich offenkundig einem umfinglichen biographi-
schen Material verpflichtet. Man wird es ihr sogar hoch anrechnen diirfen, daf

1 Editions du Griffon, Neuchéatel 1948.

372



sie die psychologische Problematik ihres biedern «Griinen Heinrichs»> wohl da
und dort aufflackern 14aBt, ohne sie mit den Mitteln landliufiger Sezierkunst
zergliedern zu wollen. Viel von Stendhals Sachlichkeit ist da — und viel von
der erzdhlerischen Gelassenheit dltern Geprags.

Romantische Versponnenheit wird, als der Jiingling ins Geheimnis des Wal-
des eindringt, mit trefflichen Worten angedeutet. Je ernster aber die Selbst-
erziehung ihr Ziel zu verfolgen beginnt, desto deutlicher zeichnet sich die
Kasteiung des Gemdiites ab, so dal} sich der Leser mitunter der Frage kaum
noch zu enthalten vermag: Ja, wozu lebst du eigentlich, wenn du iliber deinem
Fleil dich selbst versdaumst? «Alexandre sentit quelque chose d’absolu, d'in-
violé, se dresser en lui, contre la vie, contre 'amour, contre 'armée confuse
et redoutable des sentiments.» Diese Empfindung steigt in ihm empor, als er
eines Sonntags, wandernd in Goethes «Iphigenie» lesend, einer ihm ihren
Liebeskummer beichtenden jungen Frau begegnet und — sie stehen 148t. Aller
Wirme des Gemiites weicht er mit der Furcht aus, sie mochte die kiinstlich
aufgebaute Substanz seines Daseins auflosen. Es ist geradezu grauenvoll mit-
zuspiiren, wie die Tugend des Pddagogen in der Begegnung mit Olga, der ihn
glithend liebenden russischen Adeligen, versagt. Ohne dafl sich die Tugend
sogleich in «virtl» zu wandeln brauchte...

Von dem Erzieher, dessen iiberlegene MaBigung gerithmt wird, heil}t es, als
die ihm anvertrauten Sohne des russischen Hofmarschalls Schwierigkeiten zu
bereiten beginnen, daf3 psychologische Aufmerksamkeit nicht in Alexanders
Bereich gehore. Einmal gesteht er, dafl sein ganzes Leben ein einziger Kampf
gegen die Natur gewesen sei. Wie schmerzlich mulite da das Wort einer Mit-
erzieherin, die erst viel spéter seine Gattin werden sollte, an sein einsames Ohr
klingen: <Tout ce qui vit veut s’attacher.» Dieses unheroische, an sittlichen
eher denn an seelischen Beziigen reiche Leben des jungen Schaffhausers offen-
bart — und es gereicht der Autorin zum Lob, daf} sie diesen Eindruck keines-
wegs herbeizuzwingen braucht —, wie es letztlich keine echte lebendige und
lebenzeugende Verbindung zur Welt und der Menschheit gibt, welche nicht
aus der Liebe zu einem einzelnen Menschen gendhrt wird. Ahnungen dieser
ureigensten Bedingung wahren Seins quélen ihn, wenn er das Liebesgliick
andrer erblithen sieht und aus dessen Morgenglanz ein Funke fast erstorbenen
religiosen Glaubens ihm die Gedanken ins Ewige hiniiberlenkt. Eigner Tragik
dumpf bewuldt, wird er vor dem Grab der polnischen Konige von der ganzen
Trauer einer zukunftslosen Vergangenheit iibermannt.

So unvollendet das menschliche Schicksal in dem griindlichen Buche der
neuenburgischen Schriftstellerin zur Geltung kommt, so erfreulich ist das
schweizerische Element alemannischer und welscher Pragung dort zu gemein-~
samem Leben erweckt. Es gibt darin Seiten vaterldndischer Begeisterung und
Besorgnis, die ein wohllautes Duo zu Meinrad Inglins «Schweizerspiegel> ab-
gidben. Man wird das Buch gern in der Hand derer wissen, denen die Liebe
zum Studium der Sprachen und die ununterbrochene Pflege des personlichen
Gespriches zwischen den lateinischen, keltischen und germanischen Erschei-
nungswelten eidgendssischen Daseins einen wesentlichen Teil ihres eigensten
Seins bedeutet. Der Jugend, die mit gesunder Kost gespeist zu werden begehrt
und dereinst zur Erfiillung der tausendféltigen Aufgabe unserer «Helvetia Me-
diatrix> mitberufen ist — einer Aufgabe der Versshnung durch Bildung —,
kann <Part du Destin» aus freudiger Ueberzeugung ans Herz gelegt werden.

Konrad Kahl

373



DIE HOLZWEGE

Zum jiingsten Werk von Martin Heidegger

Das schone Wort Hegels, das Martin Heidegger seiner Arbeit iiber die
Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus vorangestellt hat: «...in
Riicksicht aufs innere Wesen der Philosophie gibt es weder Vorginger noch
Nachgédnger» — dies Wort eignet sich vorziiglich zur Kennzeichnung von
Heideggers neuesten Werken. Etwa in seiner Auslegung von Holderlins Ge-
dicht «Heimkunft», in dem Buche «Platons Lehre von der Wahrheit — mit
einem Brief iiber den Humanismus» und endlich in seinen «Holzwegen» hat
die Philosophie Heideggers einen Grad der Instindigkeit und Wesenhaftig-
keit erreicht, wie ihn ein Denker nur in den seltensten Augenblicken zu
erlangen und zu gestalten vermag. In solchen Augenblicken steht der Philo-
soph ohne Vorgidnger und Nachginger, ja vielleicht von sich selbst weder
vordem erahnt noch nachdem eingeholt, in der unmittelbaren Seinserfahrung.
«Ohne Vor und ohne Nach», sagt Meister Eckhart, «mufl der Mensch stehen,
der die hochste Wahrheit empfangen will.» Empfingnis der Wahrheit ist aber
bereits fiir Eckhart mehr als nur richtige Erkenntnis, mehr als die schola-
stische adaequatio rei et intellectus: sie ist ein Einbezogenwerden in den
gottlichen Prozel3, ist Teilnahme an der Erzeugung und Geburt des Wortes.

Was nun Heidegger vollends anstrebt, ist die Ueberwindung des landliufigen
(intellektualisierten und vermenschlichten) Wahrheitsbegriffs und damit ein
neues, urspriinglicheres Verhiltnis zum Sein. Dieses Sein setzt sich nach
Heidegger, wie einst nach Eckhart, standig ins Werk durch sein Erzeugnis,
das Wort. Es ist die reine Energeia, die bezeugt wird durch das Ergon, das
Werk, welches als bezeugendes das Wort ist. <«Wort» im weiteren Sinne ist
demnach jedes geschaffene Werk, jede seiende Gestalt; und entsprechend
ist «Dichtung» im weiteren Sinne jedes Inswerksetzen von Seiendem (so
kann Heidegger sagen: Wahrheit als die Eroffnung des Seienden «geschieht,
indem sie gedichtet wird»). Im engeren Sinne ist «Wort»> das vom Menschen
geformte Wort der Sprache. Heidegger bemiiht sich in gleichem MaBe wie
um eine selbstindige Deutung des Seienden um die Deutung des bereits
ausgesprochenen, aber noch unausgeschépften Wortes eines andern. So gibt
er sich der Interpretation eines Holderlin, Plato, Hegel, Nietzsche, Anaxi-
mander und des spiiten Rilke hin; und von den sechs Teilen der «Holzweges
sind vier Auslegungen fremder Texte.

«Der Vater aber liebt,

Der iiber allen waltet,

Am meisten, daBl gepfleget werde

Der feste Buchstab, und Bestehendes gut
Gedeutet.»

Stets bedarf das giiltige Wort der Pflege und Deutung, der rechten Be-
wahrung. Solche Bewahrung ist Bewahrheitung, Aufrechterhaltung im wahren
Sein. Vielleicht ist der Dienst am tiiberlieferten Worte noch schwieriger als
ein erstmaliges Aussprechen; denn er erfordert nicht nur die Kiithnheit des
Entdeckers, sondern auch den Feinsinn des Sammlers. Daher mochten wir
Heidegger um seiner besten Interpretationen willen gerne wie jenen Ge-
lehrten nennen, in dessen Dienst er seine eigene frithe Arbeit gestellt hat:
Doctor subtilis.

Von den interpretierenden Abhandlungen der <Holzwege» gilt die erste

374



und grofite Hegel. Heidegger zitiert zunichst die ganze sogenannte <«Ein-
leitung» zur Phinomenologie des Geistes (die mit der Vorrede und dem
Schluflteil desselben Werkes und mit den Theologischen Jugendschriften
wohl zum Bewegtesten und Bewegendsten — man konnte auch sagen «Exi-
stentiellsten» — gehort, was Hegel geschrieben hat) und erklart auf Grund
dieses Textes den Hegelschen Begriff der «Erfahrung». «Wissenschaft der
Erfahrung des Bewulitseynss war ja der Titel, den Hegel seiner Phinomeno-
logie des Geistes bei der Veroffentlichung 1807 vorangestellt hatte. Dall «das
Wesen der Erfahrung das Wesen der Phinomenologie ist», erhellt aus Hei-
deggers sorgfiltiger Auslegung des Hegelschen Textes. Denn die «Erfahrung»
ist bei Hegel eine Erfahrung des BewuBtseins in seinem Erscheinen (wobei
der Genitiv «des Bewulltseins» als Genitivus obiectivus und subiectivus ver-
standen werden muB}). Die vollstindige Reihe der Gestaltungen (oder Er-
scheinungen) des Bewulitseins bildet den Gegenstand der Wissenschaft
schlechthin, der Philosophie oder der Lehre von den Erscheinungsformen
des Geistes. Dabei enthiillt sich der «Gegenstand»> — und das ist bei Hegel
wie bei Heidegger das Erregende — als etwas nicht bloB Passives, sondern
zugleich auch Aktives. Das anfangliche reine Objekt der Wissenschaft erweist
sich zudem als das eigentliche Subjekt allen Wissens (als das allem Wissen
«Zugrundeliegende», wie es der urspriinglichen Bedeutung des Wortes sub-
iectum oder hypokeimenon entspricht). Aus dieser Zweideutigkeit des Gegen-
standes entspringt die Dialektik: die «Zwiesprache des Geistes mit seiner
Parusie». Das Sein selbst hat sich in Bewegung gesetzt, weil es seinem
Wesen nach niemals nur als ein <An-sich» bestehen kann, sondern zugleich
sich als ein «Fiir-etwas» geben mulfl.

Bereits in seinem Brief {iber den Humanismus hatte Heidegger das «ge-
bende, seine Wahrheit gewihrende Wesen des Seins» aufgedeckt in der
sprachlichen Wendung: <es gibt>. Dort hiel3 es: «Dieses ,es gibt’ waltet als
das Geschick des Seins.» Das «es» ist hier stets das Sein selbst, zu dem das
«Sich-geben ins Offene» wesentlich gehort. Mit den Neuplatonikern, mit der
christlichen Mystik und mit Hegel 143t Heidegger das urspriingliche Sein
nicht in seiner Abgezogenheit ruhen; vielmehr erscheint es, sich lichtend und
sich verbergend, in dem jeweils Anwesenden (man wire versucht, Heideggers
von der Bewegung des Sichgebens und vom Geschick des Vernommenwerdens
ergriffenes Sein mit einem Ausdruck der Mystik «das flieBende Licht der
Gottheit> zu benennen). Von Hegel grenzt sich Heidegger freilich ab, indem
er dessen Versuch, die Systematik des Denkens der Geschichte des Seins
iiberzuordnen, von sich weist und das Denken in einem umfassenderen Ge-
schehen eingebettet sein 1a4Bt: <Es gibt, anfénglicher gedacht, die Geschichte
des Seins, in die das Denken als Andenken dieser Geschichte, von ihr selbst
ereignet, gehort.»? Doch verbindet ihn mit Hegel zweifellos der Widerwille
gegen eine radikale Trennung von Wesen und Erscheinung, von Absolutem
und Relativem, von Ding-an-sich und Erkenntnis, von meta-physischem und
physischem Bereich; das heilit, Heidegger unterschreibt die Kritik am Kri-
tizismus, welche Hegel zu Beginn seiner Phidnomenologie getibt hat. Es geht

1Der Abstand zwischen Heidegger und dem jiingeren Hegel ist allerdings
schwer zu realisieren; denn auch der Verfasser der Phidnomenologie stellt
eine Geschichte des Seins an den Anfang, wogegen die «begriffene Ge-
schichte» oder die Philosophie erst als die «Erinnerung» .auffreten kann.
Nur daB Hegels «Erinnerung» die «ganze Reihe der Gestaltungen», gewisser-
maBen simtliche Geburten und Todesfille, im Geiste bereits vorwegnimmt
(was im Sinne des iiber Raum und Zeit erhabenen Denkens selbst kon-
sequent ist), wihrend Heidegger sein «Andenken» irgendwo in der Ge-
schichte des Seins beheimatet sein und in ihm untergehen 146t.

375



nicht an, «das Absolute auf der einen Seite und die Erkennenden auf der
anderen Seite» getrennt stehen zu lassen; denn, so fragt Heidegger, «was ist
ein Absolutes, das auf der einen Seite, was ist das Absolute, das iiberhaupt
auf einer Seite steht? In keinem Falle ist es das Absolute.» Gegen Kant und
mit Hegel wird hier um die «Erfahrung» des Absoluten gek&dmpft, mit andern
Worten: es wird gegen jene gekampft, die versuchen, «das Absolute aus
seiner Parusie zu vertreiben». Hierbei wagt sich Heidegger in ein Gebiet vor,
das nicht mehr der reinen Logik untertan ist, sondern eher jenem Logos, der
den Gottesbeweis des Anselm von Canterbury beherrscht.

Dies zuletzt Gesagte gilt wohl nicht nur in bezug auf Heideggers Hegel-
Interpretation, sondern in bezug auf sein Spatwerk tberhaupt. Mit der An-
nahme oder Ablehnung eines Denkens, das immer und immer wieder auf
den ontologischen Beweis zustrebt, steht oder fillt unsere Schéatzung des
spiaten Heidegger?. Es kommt gleichsam alles darauf an, dafl dort, wo die
Holzwege jeweils aufhoren, der sie Begehende einen Schritt in den Wald
selbst zu tun vermag, ehe er umkehren mull. Denn wer Heidegger auf den
Pfaden seines Denkens folgt, gelangt immer wieder an Stellen, da eine augen-
blickliche Begegnung mit dem Undenkbaren stattfindet: eine Begegnung, die
sinnlos, aber auch voll des hochsten Sinnes sein kann im Malle, wie der
Augenblick eine blitzartige Einsicht erlaubt (Heidegger pflegt die Worte
«Blick» und «Blitz» einander nahezuriicken). An jenen Stellen hort das
Denken auf, ein Nach-Denken zu sein, und versucht vielmehr, gleich dem
kiinstlerischen Schaffen, vorauszugreifen und einen neuen Bezug des Men-
schen zum Sein zu stiften. Wo dies gelingt, erweist sich das Denken als ein
Dichten. («Das Denken des Seins ist die urspriingliche Weise des Dichtens.»
— «Das Denken sagt das Diktat der Wahrheit des Seins.») Heideggers Hin-
wendung zu denkenden Dichtern wie Holderlin und der spite Rilke oder zu
dichtenden Denkern wie Nietzsche und gewisse Vorsokratiker, geschieht aus
dem tiefsten Wesen seines eigenen Denkens, das dichterisch die Begegnung
von Sein und Sprache ins Werk setzt. Wahrend in <«Sein und Zeit> eine
solche Begegnung noch mit dem grofiten Aufwand an Mitteln, durch ein
fortgesetztes gerduschvolles Aufsprengen der deutschen Sprache und eine
miihevolle Umgruppierung ihrer Elemente erfolgte, eignet dem spiten Hei-
degger eine Sprache von erstaunlicher Einfachheit, von zauberhaft leiser
Gewalt.

Heideggers Hellhorigkeit in bezug aufs innerste Leben der Sprache, sein
Hinhorchen auf das ununterbrochene Zwiegesprich zwischen tieferem und
oberflichlicherem Sinn der einzelnen Worte (oder, wenn es erlaubt ist zu
sagen, zwischen dem Geist und seiner Parusie), befidhigt ihn in einzigartiger
Weise zum Uebersetzen. Vielleicht liegt der Wert von Heideggers Ueber-
setzungen etwa des «Spruchs des Anaximander» nicht einmal so sehr in den
endgiiltig gew&hlten deutschen Ausdriicken (wie «Fug» fiir Dike, «Ruch»
fiir Tisis usw.), als darin, dal Heidegger die iiberkommenen Uebersetzungen
in Frage stellt, das Diirftige ihrer einzelnen Bestandteile enthiillt und den
erstarrten Spruch als Ganzes wieder in die Bewegung des Denkens hinein-
und so in ein neues Medium hiniiber-setzt.

In dieser zunichst harmlos erscheinenden Tatigkeit des Uebersetzens ent-

2 Freilich wehrt sich Heidegger sowohl gegen einen dem Denken vorauseilenden
«Glauben» (die notwendige Voraussetzung Anselms), wie gegen den «wissen-
schaftlichen Beweis», von dem gesagt wird, er «trdgt zu kurz». Doch ist gerade
diese Formulierung ein Zeichen dafiir, daB Heideggers Denken, aus freiem
Antrieb, weiter fiithren oder «tragen» soll, als es einer rein verniinftigen Be-
weisfiihrung maoglich ist.

376



hiillt sich indessen auch das Gefdhrliche des Heideggerschen Existentialismus
und seiner Dynamik. Es zeigt sich, dafl gerade beim Uebersetzen fiir gewohn-
lich als eine stillschweigende Voraussetzung angenommen wird, die einzelnen
Worte hitten ihre begriffliche Verankerung in einem platonischen Ideen-
himmel. Wo die Worte diese Verankerung verlieren — und Heideggers Philo-
sophie richtet sich ja zentral gegen die platonisch-metaphysische Sicher-
stellung der Begriffe —, droht ihnen das Schicksal des Fortgeschwemmt-
werdens vom Strome eines vollig anarchischen Denkens. Wie soll sich die
gewil jedem TUebersetzer sichtbare Xluft zwischen Vorlage und Nach-
schopfung, zwischen Vorbild und Abbild noch iberbriicken lassen, wenn
das Vorbild wie das Abbild ihren Bildcharakter verlieren und sich in geistige
Bewegung auflosen? Damit nun diese Auflésung der Begriffe nicht ins ganz-
lich Uniibersichtliche sich verliere, versucht Heidegger, die hervorgerufene
Bewegung zwar nicht zum Stillstand zu bringen, wohl aber, sie in eine
gewisse Bahn zu lenken, welche als iiberschaubare eine neue Sicherheit
gewdhren mag.

Die am besten iiberschaubare Form der Bewegung ist bekanntlich die
Kreisbewegung. Daher gleichen denn auch Heideggers Uebersetzungen —
und nicht nur die Uebersetzungen, sondern seine Schriften {iberhaupt —
einer Verbindung von Kreisen, Ringen, Ketten. Der einleitende Aufsatz der
«Holzwege» liber den «Ursprung des Kunstwerkes» ist nahezu ein einziges
Sich-im-Kreise-Drehen; was wir hier von Heidegger erfahren, sind fast alles
Gedanken-Ringe, die sich um den einen Satz legen: «Der Ursprung des
Kunstwerkes ist die Kunst.» — Dall diese Kreisbhewegungen nicht einfach
in einem Leerlauf enden, rithrt daher, daf} die Gefahr, aus dem Kreise her-
auszufallen, stets drohend bleibt. Ja diese Gefahr ist, wie wir bereits gesehen
haben, das Urspriinglichere und immer wieder Aufdringlichere als der Kreis.
Heideggers Werk lebt aus der stdndigen Spannung zwischen einer anarchi-
schen Dynamik und dem Willen zur vollkommenen Figur, so wie sich sein
Denken dem Wagnis der Ideenflucht (in nicht-pathologischem Sinne natiir-
lich) und der Sicherheit einer neuen Formgebung iiberldBt. Darum auch, so
scheint es uns, wird in den «Holzwegen» Nietzsche, wird der spite Rilke von
Heidegger kommentiert, weil auch bei ihnen dieser Gegensatz zwischen der
ziellosen Bewegung ins Nihil und dem Versuch, die Bewegung gewaltsam
zum Kreise umzubiegen, sich in stiarkstem Malle auswirkt: etwa wenn
Nietzsche an den Hohepunkten des «Zarathustra» und des «Willens zur
Macht» in refrainartigen Absidtzen die ewige Wiederkehr verkiindet, oder
wenn Rilke (bei dem der nihilistische Zug meist unterschatzt wird) in un-
erwartetem Ausbruch die <heile und volle Sphire des Seins» preist. So ist
denn wohl eine der adiquatesten Auslegungen, die Heidegger gegeben hat,
jene Interpretation des spiten Rilkeschen Gedichtes: «Wie die Natur die
Wesen iiberlilt dem Wagnis» usw. (im fiinften Stiick der «Holzwege»). —
Freilich wird hier deutlich, dal Heidegger, bedichtiger und weniger ver-
krampft als Rilke und Nietzsche, imstande gewesen wire, iiberzeugender als
diese beiden von der <heilen und vollen Sphiire des Seins» zu sprechen.
Aber, bescheidener zugleich als Hegel, hat er es nicht unternommen, die
vollsténdige «Wissenschaft der Erfahrung des Bewultseins» zu entwickeln
— was Identitit mit dem Anfang, Mitte und Ende umfassenden Weltgeist
selbst erforderte —, sondern sich damit begniigt, «Furchen in das Feld zu
ziehen» oder «Holzwege» zu erdfinen: das sind Teilstrecken auf jenen Meri-
dianen, die nur die Ahnung, nur der erleuchtete Augenblick zur Kugel zu
ergianzen vermag.

377



Das dem Verstindnis am leichtesten zugidngliche Stiick der <Holzwege»
ist der zeitkritische Aufsatz iiber die «Zeit des Weltbildes», in dem vor allem
der «Betriebcharakter> der heutigen Wissenschaften treffend gekennzeichnet
wird. Menschlich am tiefsten beriihrt der Versuch iiber Nietzsches Wort
«Gott ist tot»; wihrend die Gedanken am weitesten getragen werden von
dem Aufsatz iiber Hegel, den wir zu Beginn erwihnten. Alle die Arbeiten,
welche das jingste Buch von Heidegger vereinigt, fiihren, jede fiir sich,
mitten in ein Lebendiges und noch Ungedachtes hinein; und alle streben sie
nach demselben Ziele: der «Erfahrung» des Einen, das die Vielheit der Er-
scheinungen nicht als etwas seinem Wesen Fremdes sich entgegensetzte. —
So sind die Holzwege Pfade des Denkens, die sich, wie alles urspriingliche
Denken, im Sein selbst verlieren. Maria Bindschedler

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Das Ritsel Kein Dichter unserer Zeit gab der Zeitschrift in so hohem MaBe
Joyce wie James Joyce Gelegenheit, avantgardistischen Funktionen ge-
recht zu werden. Ohne den Mut kleiner Zeitschriften wire Joyce
nicht in die groBen eingedrungen; chne den Enthusiasmus von zwei Buchhénd-
lerinnen in Paris hitte «Ulysses» sein Ithaka nicht erreicht. Alle tapferen Zeit-
schriften, die sich fiir Joyce einsetzten, fand man in der aufregenden Aus-
stellung vereint, die Bernard Gheerbrant voriges Jahr in Paris veranstaltet hat
und von der wenigstens ein illustrierter Katalog zuriickgeblieben ist, nachdem
die Universitit von Buffalo die Sammlung, samt der Handbibliothek, angekauft
hat. Hier lag der schon sagenhafte Egoist, An Individualist Review, deren Her-
ausgeberin Dora Marsden vom Februar 1914 an A Portrait of the Artist as a
Young Man verdffentlichte — die erste, nicht die letzte der Frauen, ohne deren
bedingungslose Hingabe dieser Rebell wehrlos in der Welt der M#nner gestan-
den wire. Das Verdienst, das Werk in filnfundzwanzig Fortsetzungen bis zum
September 1915 publiziert zu haben, gebiihrt ihrer Nachfolgerin in der Leitung
des Blattes, der Quikerin, Suffragette und Mézenatin von Joyce, Miss Harriet
Weaver, deren Name als Editor auf dem Egoist vom Juni 1914 an erscheint.
Die dritte Frau, die Joyce den Weg bahnte, war die Herausgeberin der Little
Review, Margaret Anderson, die getreu dem Wahrspruch ihrer New-Yorker
Zeitschrift: «The Little Review, Magazine of Arts, making no compromise with
the public taste» — vom Mirz 1918 an den «Ulysses» in dreiundzwanzig Fort-
setzungen verdffentlichte, bis es dem Sumner Committee gelang, den Prozel3
gegen sie wegen Unzuchtsdelikten zu gewinnen. Es folgen nun die Zeitschriften,
die das letzte Werk von Joyce, Finnegans Wake, stlickweise versffentlichten, in
Paris die Transatlantic Review und Le Navire d’Argent, in London The Cri-
terion, in Mailand This Quarter und schlieBlich Eugéne Jolas, der in seiner
Zeitschrift Transition in siebzehn Heften den groflten Teil des Werkes in der
ersten Fassung hérausgebracht hat. Man weill nicht, wen man mehr bewundern
soll, die Herausgeber der Zeitschriften, die das wagten, oder die Abonnenten,
die es duldeten. Dazu kommen einzelne Hefte von Commerce, This Quarter,
Nowvelle Revue Francaise, die in der Geschichte der Veréffentlichungen einen
Anteil haben. Doch konnten die Zeitschriften immer nur Vorarbeit leisten, um
eine Buchausgabe vorzubereiten.
Wieder war es eine Frau, die fiir die Publikation des Oeuvre entscheidend
wurde: Sylvia Beach, Abkommling von dreizehn Generationen amerikanischer

378



Pfarrer und des Kaplans von Cromwell, die zehn Jahre ihres Lebens der
Drucklegung, dem Verlag, der Verbreitung, der Korrespondenz widmete, um
dem Manne zu dienen, den sie im Juli 1920 in einer Gesellschaft bei André Spire
kennenlernte und mit den Worten ansprach: «Est-ce le grand James Joyce?»
Er reichte ihr seine kleine, schwache Frauenhand, und das Arbeitsschicksal
nahm seinen Lauf, das Miss Beach in dem Joyce-Heft des Mercure de France
(1041) als eines der verwegensten Abenteuer des modernen Verlagswesens be-
schreibt. -

Sylvia Beach hatte damals eine englische Leihbibliothek, 8, rue Dupuytren,
die spéter hiniiberzog nach 12, rue de 1'Odéon, in die Nachbarschaft ihrer
Freundin Adrienne Monnier, die vis-a-vis La Maison des Amis des Livres
besall. Die englische Leihbibliothek hiel Shakespeare and Company, und
Shakespeare brachte auch Sylvia Beach und Joyce zusammen, nicht der
Dichter, sondern die Frau des Dichters Ezra Pound, eine geborene Shakespeare.
Joyce war gerade einen Monat in Paris und erwartete viel von dem homerischen
Klima der Stadt, in dem, wie er seinem Bruder berichtete, Anatole France «Le
Cyclope» schrieb, Giraudoux einen <«Elpenor», Apollinaire «Les Mamelles de
Tirésias» und Gabriel Fauré die Oper «Pénélope». Miss Beach brachte, und
das wurde entscheidend, Joyce und Valéry Larbaud zusammen, der das Manu-
skript der XIV. Episode (Geburt im Hospital) erhielt und darauf Sylvia schrieb:
«I am raving mad over ,Ulysses‘». «Ich bin bis zum Wahnsinn auBler mir...
Bloom ist unsterblich wie Falstaff.» Da gleichzeitig Margaret Anderson wegen
«Unzuchtssdelikten zu 100 Dollar verurteilt worden war, konnte an eine ameri-
kanische Publikation nicht mehr gedacht werden. Sylvia Beach sprang, mittel-
los wie sie war, Dilettantin im Verlagswesen, ein. Aber wer hétte ein solches
Wagnis auf sich nehmen sollen? Der Verlags«fachmanns vielleicht? Aber
warum wagte es die Anféngerin? Weil sie den Glauben hatte. Etwas anderes
gibt es nicht.

Paris hatte aber auller dem homerischen Klima im Augenblick das avant-
gardistische dieser groflen Jahre nach dem letzten Kriege. Das «ganze» emi-
grierte England-Amerika siedelte an der Rive gauche, gehorte zur Kundschaft
der Leihbibliothek, die damals neben dem Laden von Adrienne Monnier die
Funktion eines literarischen Salons hatte. Hier waren Gertrud Stein, John Dos
Passos, Thornton Wilder, Scott Fitzgerald, Ernest Hemingway, Sherwood An-
derson, Ezra Pound — die alle mit Subskriptionsbogen fiir Joyce die reichen
Freunde und die Boites de nuit heimsuchten. Larbaud hatte dem Prospekt den
Satz zur Verfiigung gestellt: «Avec ,Ulysses’, I'Irlande fait rentrée sensationelle
dans la haute littérature européenne.» Nicht ganz dieser Ansicht war Shaw,
der die Subskription in einem lingeren hier versffentlichten Schreiben ablehnte,
weil er Irlinder sei und kein Ire fiir ein Buch 150 Francs ausgibt. Immerhin tat
es Yeats, worauf Joyce stolz war, hatte er doch Yeats vor Jahren gesagt: «Ich
komme zu spit, um noch EinfluB auf Sie nehmen zu kénnen.» Aber Gide
brachte seine Subskription persénlich, und der ungeduldigste Besteller war
Lawrence of Arabia, der sich wiederholt wegen des verspéteten Erscheinens
beschwerte.

Gedruckt wurde das Werk in Dijon — aber wie! Joyce verlangte fiinf Kor-
rekturabziige, die er mit Aenderungen und Erginzungen vollschrieb. Noch den
Umbruchkorrekturbégen lieB er nach dem Gut-zum-Druck brieflich, tele-
graphisch, telephonisch unzihlige Aenderungen folgen. Ein Drittel des Buches
sind Korrekturzusatz. Es ist ein Autor, wie ich ihn Dr. Walther Meier wiinsche.
Ein Fiinftel der Herstellungskosten verschlangen die Zusédtze. Aber erst die
Abschrift des Manuskripts! Joyce stellte selbst eine Reinschrift in schonster

379



Form her, die er seinem amerikanischen Gonner John Quinn kapitelweise zu
iiberlassen hatte. Die Daktylos erhielten unlesbare Vorlagen. Zu einer Kata-
strophe wuchs sich die Arbeit an der Walpurgisnacht im Bordell der XV. Epi-
sode aus. Die teuflische Anh&ufung perverser Orgien, die Ueberfiille an Korrek-
turen brachte neun Daktylos zur Verzweiflung. Eine verlor die Nerven und
wollte zum Fenster hinausspringen, auf Kosten des Verlags, eine andere lief zu
Joyce, warf ihm Vorlage und Abschrift vor die Fille und jagte davon. Schliel3-
lich fand sich eine Englénderin, die die Manuskripte lesen konnte. Aber als
ihr Mann, ein Herr von der britischen Botschaft, in die Arbeit Einblick nahm,
packte er das Manuskript und die Abschriften und warf alles ins Feuer. So
konnte nur mit Hilfe einer aus Amerika unter Miithen erwirkten Photokopie der
Reinschrift das Werk in Satz gegeben werden.

Aber diese unvergleichliche Sylvia Beach hatte sich in den Kopf gesetzt, die
erste Ausgabe des «Ulysses» Joyce zu seinem vierzigsten Geburtstag am 2. Fe-
bruar 1922 zu Ubergeben. Das Buch war erst am 1. Februar fertig geworden.
Statt es durch die Post zu senden, iibergab es der Drucker dem Kondukteur
des Schnellzuges Dijon—Paris, und aus dem Zug sprang der Schaffner hinunter
auf den Perron, hindigte Sylvia Beach zwei Exemplare des «Ulysses» ein, sie
brachte eins im Taxi zu Joyce und das zweite in die iiberfiillte Buchhandlung.
Die erste Auflage war vergriffen, elf weitere erschienen, bis das Werk dann in
der definitiven Ausgabe an John Lane, The Bodley Head, {iberging.

Die Odyssee der ersten franzosischen Uebersetzung des «Ulysses» erzdhlt
dann Adrienne Monnier im Joyce-Heft des Mercure de France. 1922 begannen
die Verhandlungen; 1929 erschien sie. Der Uebersetzer Auguste Morel diirfte
einer der verbliiffendsten Uebersetzer aller Zeiten sein. Er hatte, wie Adrienne
Monnier schreibt, eine Anthologie La Muse Angloise im Manuskript beendigt,
in der er alle englischen Gedichte in das ihnen zeitlich korrespondierende Fran-
zosisch jeder einzelnen Epoche meisterhaft iibertragen hatte. Er war also zur
Uebersetzung eines Werks berufen, in dem die Parodierung der Stile eine so
groBle Rolle spielt, besonders in der XIV. Episode, die eine Entwicklung des
Sprach-Embryo vom Sagen- und Kirchenstil iiber Mandeville, Malory, Bunyan,
Defoe, Swift, Goldsmith, Lamb, zu Ruskin, Pater, Newman, Carlyle durchfiihrt.

DaB eine so einmalige Existenz wie die von Joyce die Moglichkeit hatte, sich
so komplett zu realisieren, wie er es selbst als Kunstideal im «Jugendbildniss
verlangte, ist ebenso ritselhaft wie er selbst, und macht sein Leben zur Abbre-
viatur seines Werkes. Das Vollstindigkeitsideal, das er Thomas von Aquino
entnahm, und das nicht kiinstlerisch, sondern wissenschaftlich ist und daher
seiner ambivalenten Personlichkeit voll entspricht, erlaubte ihm auch im
Rhythmus der Ereignisse mit den Menschen seines Schicksals zusammen-
zukommen, die wie merkurische Gotterboten fir ihn geboren schienen. Zu
ihnen gehort auch sein Kommentator Stuart Gilbert, dessen Souvenirs de
Voyage im geichen Heft des Mercure das «Portrait of a Artist» erginzen. Ueber
das letzte Jahr in Frankreich berichtet dann Maria Jolas, die Frau des Heraus-
gebers von Transition.

Joyce war (um einige Ziige aus allen Beitrdgen zu koordinieren) eine iiberaus
sensitive Personlichkeit. Er konnte beim leichtesten Anlal} errdten. Das wird
Psychoanalytiker nicht iiberraschen. Er hatte eine neurotische Furcht vor
Tieren, er wurde bleich, wenn ein Hund im Garten bellte, und fragte dngstlich:
«Kommt er hier herein?» Aus seiner Lektlire waren Zeitungen und moderne
Romane verbannt. Er hatte nichts davon gelesen und ertrug nicht mehr als eine
halbe Seite <Lady Chatterley». Er sagte «Lush!» und bat aufzuhéren. Im Hotel, in
dem die Giste mit puritanischer Andacht die Leitartikel der «Times» beteten,

380



schockierte er sie, wenn er stundenlang iiber Kinderblicher und -zeitschriften
gebeugt war — sie gehorten wie Kinderspiele lebensldanglich zu seiner Unter-
haltung. Auf ein Kinderspielthema ist ein Teil von «Finneganns Wake» gebaut
Joyce beschiftigte sich in Frankreich bis zuletzt mit der Buchausgabe seines
letzten Werkes. Nach Erscheinen stellte er 900 Druckfehler fest, deren Richtig-
stellung als Sonderdruck erscheinen mufite. Das Werk war der von ihm be-
fiirchtete kriegsbedingte Miflerfolg, aber Eliot warnte davor, einen Joyce gegen
den anderen auszuspielen, sein Gesamtwerk smhere ihm einen Platz «among
the great».

Auch Thornton Wilder sieht in seiner Studie Uiber Joyce im Merkur (21) in
«Finnegans Wake» den Abschlull eines Gesamtwerks, und leicht kénnte einmal
die Bewunderung dafiir allein dem letzten Werk geschuldet werden. Haf} und
Liebe bestimmten das Verhiltnis von Joyce zu allem: zu Religion, Vaterland,
zum eigenen Leben, zur Sprache. In jedem Fall driickt es sein Doppelverhé&ltnis
zu den Dingen aus: er zerfetzt und verherrlicht sie. Alle Bezilige zwischen
dem Mikrokosmos und dem Makrokosmos sind burlesk, parodistisch und dann
wieder pathetisch wiedergegeben. Joyce hat nicht die Erfindungsfiille von
Rabelais und Cervantes, er wirkt spitzfindig und gesucht — man mul} ihn
suchen, und er verlangt das mit Stolz und im Bewulitsein seiner Grofle. Aber
dafl im «Ulysses» nur die beiden Blooms gelungen seien, Stephan Dadalus aber
«ein glatter Versager» sei, erscheint mir als Fehlurteil. Joyce hat gerade die
Doppelfunktion des Stephanus meisterhaft wiedergegeben: er ist noch immer
der Sucher, wie im Jugendbildnis, aber auch der grofle Schopfer, freilich nur
in dem von ihm abgespaltenen, aullerhalb des Werkes stehendem Ich des
Autors, von dem nur ein Teil im Buch erscheint. Bloom ist mit «Ulysses» er-
schopft;- Stephan geht weiter und lebt als Nachttrdumer in «Finnegans Wake»
fort.

An weiteren Zeitschriftenbeitrdgen sei verzeichnet: Der englisch und italie-
nisch gefiihrte Briefwechsel zwischen Joyce und Italo Svevo in der Maildnder
Zeitschrift Inventario (1949, I, I1), H. Levins Artikel Joyce’s sentimental journey
trough France and Italy in der Yale Review (1949, 38). Levin ist der Autor einer
neuen Joyce-Biographie, die von der Kritik als das wichtigste Buch tiber Joyce
neben dem von H.S.Gorman bezeichnet wird. — Ueber James Joyce’s town
schreibt P.Hutchins in Life and Letters (1949, 4). Eine ldngere Studie von
R. Kelly: «James Joyce, a partial explanation» findet man in Modern Language
Association of America Publications (1949, 3). Schliellich beschrieb Leon Edel
Die letzten Tage von Joyce in Ziirich in der Amerikanischen Rundschau
(1948, 22).

Zerstorung Der Deutschland-Korrespondent des «Monde», Alain Clément,
der Struktur verdffentlicht in den Frankfurter Heften (10) unter dem Titel

Aufstieg oder Niedergang Deutschlands? eine von tiefer Anteil-
nahme erfiillte Studie, deren Ernst auf jeden unvoreingenommenen Leser
grofen Eindruck machen mulB. Die Zeitschrift konnte ihre Verpflichtung
Deutschland gegeniiber nicht wiirdiger als durch den Abdruck dieses Beitrags
erfiillen. Hat die Redaktion nach dem Titel vorsichtshalber ein Fragezeichen
gesetzt? — in der Arbeit von Clément ist kaum etwas von einer Frage, um so
mehr von einer niichternen und deshalb erschitternden Bilanz der Passiva zu
lesen; Aktiva sind einfach nicht vorhanden. Sie werden von Clément nicht mif3-
glinstig verschwiegen, sondern tragisch vermifit. Le Monde ist der entschieden-
ste Vorkampfer des Schuman-Plans, zu dessen Partnerschaft schopferische Mit-

381



wirkung gehort. Um so bedriickender erscheint es Clément, dal} die «ans Sagen-
hafte» grenzende «MittelmifBigkeit des deutschen parlamentarischen Lebens
«moglicherweise ebenso repriasentativ sein sollte fiir das neue Deutschland wie
die Anzeichen eines 0konomischen Wiederaufbaus». Die Politik setzt sich aus
einer regierenden und einer oppositionellen «Unbeweglichkeit»> auseinander.
Deutschland macht auf Clément den Eindruck, vollig ausgeleert zu sein an
geistiger und dynamischer Aktivitit, Diese Entleerung ist das Werk des
Nazismus, aber auch schon vorausgegangener Strukturzerstérungen. Er fafit
zusammen: _

«Es ist nicht leicht, das ganze Ausmal zu erfassen. Die nationalsozialistischen
Sduberungen, die Vernichtung der Juden, die Zahmung der Akademiker, die
Ausrichtung und Irrefithrung des Proletariats durch die Diktatur; die grofen ...
Verluste innerhalb der Eliten aller Gesellschaftsschichten, die Liquidierung der
preullischen Aristokratie und der Militdrs, die allgemeine Verarmung und
Verproletarisierung ... man kann sagen, daf} so gut wie nichts davon iibrig-
bleibt. Nicht nur Millionen schopferischer Individuen wurden getotet oder ver-
femt, sondern ganze Gesellschaftsklassen haben Verdnderungen geradezu geo-
logischen Ausmales erfahren.»

Der Zerstorung aller traditionellen Oberschichten, vom Feudaladel angefangen
bis zur Gewerkschaftsfithrung, entspricht der Aufstieg einer «Karnevals-Ari-
stokratie», die aus den politisch und ideologisch uninteressiertesten Schichten
besteht. Es herrscht ein Handwerks-, Handels- und Fabrikanten-Besitzblirger-
tum, das aus allen Zusammenbriichen bliithend und bereichert hervorgegangen
ist. Die neue herrschende Klasse hat sich wirtschaftlich wunderbar bewéihrt,
aber sie ist «vollig unfihig, eine irgendwie annehmbare soziale Ordnung zu
errichten und die Rolle einer herrschenden Klasse zu iibernehmen.... Das
Schlimmste aber ist, dal es ihr gegeniiber keine andere Klasse gibt, die ihre
Ruhe storen und ihre Flachheit in Verlegenheit bringen kann.» Alle anderen
Klassen und Enterbten haben bedingungslos vor sich selbst und vor jeglicher
Ungerechtigkeit kapituliert. Eine geistige Blutarmut herrscht iiberall, Clément
warnt davor, das heutige Deutschland zu iiberschétzen. Man bemerkt ein reges
Schaffen, aber keine Schopfung. Die kompakte Ruhe des Landes ist kein Symp-
tom der «Weisheit> des deutschen Volkes, die von vielen bewundert wird. Es
ist eine Harmonie des Untergangs. Aber Clément stellt das nicht fest, um
Frankreich ein Gefiihl der Sicherheit zu geben. Dieser Sumpf muf} ausgetrock-
net werden. Das ist eine Aufgabe des werdenden Europa.

Deutscher Die Uebersicht iiber die deutsche Buchproduktion ist seit Jahres-
Buchbericht beginn durch die Zweimonatshefte Das deutsche Buch wesentlich
gefordert worden. Die neue Publikation erscheint im Auftrag
des Borsenvereins deutscher Verleger- und Buchhindler-Verbinde bei der
Buchhindler-Vereinigung Frankfurt a.M. unter der Redaktionsleitung von
Hanns W. Eppelsheimer, dem Direktor der Deutschen Bibliothek zu Frankfurt
a. M. Es werden alle Biicher aufgenommen, die auBlerhalb Deutschlands von
Interesse sein konnen. Man erhilt auf diese Weise in Form eines 80 bis 100 Seiten
starken, typographisch musterhaften Bulletins eine nach Fachgebieten geord-
nete Uebersicht liber Neuerscheinungen und Neuauflagen. In vielen Fillen
wird das Jahr der ersten Auflage bekanntgegeben. Der Verzicht auf iibersetzte
Werke erscheint mir als Mangel. Man will nicht nur wissen, was geschrieben,
sondern auch was gelesen wird.
Sehr erfreulich ist das Wiedererscheinen des Euphorion, das der deutschen

382



Literaturforschung von 1894—1934 riihmliche Dienste geleistet hat. Die von
August Sauer 1894 gegriindete Zeitschrift wuflte allen geistigen Entwicklungs-
formen der Literaturgeschichte zu folgen und hat ebensogut die geistes-
geschichtliche wie die metaphysische und morphologische Wandlung der Me-
thoden in sich aufgenommen. Dafl die Zeitschrift allzu willfahrig 1934 ihren
schonen Titel aufgab und sich als Zeitschrift fiir Dichtung und Volkstum be-
zeichnete, wird von den Ueberlebenden aufrichtig bedauert. In dem Jahrzehnt,
in dem die Zeitschrift dann noch erschien, ist auch gute Arbeit von Fall zu Fall
geleistet worden — das soll nicht bestritten werden. Nun fangt man also im
Simons-Verlag, Marburg-Lahn, unter der Redaktion von Professor Hans Neu-
mann (Gottingen) und Professor Hans Pyritz (Hamburg) — dieser fiir moderne
deutsche und europiische Literatur —, frisch wieder an und will die historische
Einheit der deutschen Literatur in den gesamteuropdischen Zusammenhang
stellen. Das 1. Heft des 45. Bandes ist fiir die kommende Gestaltung noch nicht
maligebend, da es als Goethe-Heft erschien. Es enthilt folgende Beitrige: Hans
Pyritz: Goethes Verwandlungen. Prolegomena zu einem kiinftigen Goethe-Bild;
August Closs (Bristol): Goethe und der europiische Geist; Leonard Forster
(Cambridge): 'Goethe und das heutige England; Walter Hof (Gieflen): Um
Mitternacht. Goethe und Charlotte von Stein im Alter; Oskar Seidlin (Colum-
bus, Ohio): Zur Mignon-Ballade; Eckehard Catholy (Gottingen): Karl Philipp
Moritz. Ein Beitrag zur «Theatromanie» der Goethe-Zeit. AnschlieBend eine
ausfiihrliche Besprechung des Buches von Wilhelm Emrich: «Die Symbolik von
Faust II» (Sinn und Vorformen), von Pyritz.

Durch Buchbesprechungen, die zuverlissig gehalten sind, zeichnet sich die
Gegenwart aus. Sie erscheint seit 1945 und wird von fritheren Redakteuren der
Frankfurter Zeitung herausgegeben, freilich der gleichgeschalteten. Wir wollen
die Vergangenheit und die Vergangenheiten nicht durchhecheln, aber die Zeit-
schrift diirfte nicht von der Frankfurter Zeitung vor und unter dem Nazismus
wie von ein und derselben Sache sprechen; Mark ist nicht gleich Mark. Wenn
sie sich jetzt, anldflich des Umzugs der Zeitschrift in die alte Frankfurter
Sozietdtsdruckerei, darauf beruft, daB} sie gegen den Widerstand der heutigen
Leser dem Grundgedanken der Frankfurter Zeitung Geltung verschafft habe,
so wére das grade ein Anlaf} gewesen, iber die schwarzen Jahre nicht grofziigig
hinwegzusehen. Immerhin sei nicht bezweifelt, dal sich unter der Schminke
der Gleichschaltung so mancher die alte Gesinnung verschwiegen bewahrte.
Die neue Gegenwart ist jedenfalls einwandfrei, oft erquickend deutlich. Politik,
Literatur, Oekonomie sind in gutem Gleichgewicht, der Literarische Ratgeber
ist immer lesenswert. — Biicherfreunden bietet die Wiener Halbmonatszeitschrift
Das Antiquariat eine immer fesselnde und amiisante Lektiirer. AuBler den beiden
regelméfigen Beilagen Der Bibliophile und Kommende Biicher enthilt die
Zeitschrift eine fast unwahrscheinliche Fiille von Nachrichten, Glossen und
Kurzberichten aus der Welt der Blicherschreiber, -leser und -héndler. Die
Suchlisten des Osterreichischen Buchhandels sind aufschlufireich fiir die Inter-
essen jener Kreise, die nachholen wollen, was zu versdumen sie gezwungen
wurden.

Zeitschriften- World Review hat in Desmond Fitzgerald eine neue Leitung
wandel erhalten. Die alte Redaktion war gut, man kann die neue erst

nach ihren Leistungen beurteilen. Bisher war World Review
die englische Zeitschrift, deren Themen den kontinentalen Leser am meisten
fesselten. Vielleicht war das fiir England nicht das richtige. Die neue «World

383



Review» ist schon illustrativ viktorianisch. Heft 18 enthilt unter anderem eine
Studie liber das Oberhaus von Viscount Cecil, einen Artikel iiber politischen
Fanatismus von Bertrand Russell, zwei Beitrdge liber das moderne Italien in
Literatur und Malerei und drei Short Stories. Im zweiten Heft fithrt der Editor
(sein Name ist nach englischer Tradition bereits verschwunden) eine Vor-
bemerkung zu Beitrigen des Heftes und ihre Diskussion ein. Er unterhilt sich
mit abgelehnten Autoren und tiber Themen, die er behandelt haben mochte.
Auch seine Redaktion wird mit Artikeln iiber Kafka, Joyce, Rilke, Kierkegaard,
Eliot tiberschwemmt.

The National Review erscheint seit Heft 807 im vergroBerten Umfang unter
dem Titel The National and English Review. Aus dem vorletzten Heft hebe ich
die Diskussion zwischen Tory, Labour und Liberals iiber Aenderungen des
Wahlrechts hervor, aus dem Oktoberheft die Diskussion zwischen dem Kon-
servativen James Ramsden und dem Linkssozialisten Anthony Wedgwood Benn
iber Duldung oder Bann der Kommunistischen Partei. Die Freiheit des
Denkens erkennt man auch daran, dal} parteipolitische Gegensétze nicht Ueber-
einstimmungen im Wege stehen.

Auch Hommes et Mondes erscheint mit dem 1. Heft des flinften Jahrgangs in
verinderter Form. Die Zeitschrift sucht das Gleichgewicht zwischen den klas-
sischen franzosischen und den kondensiert angelsidchsischen Zeitschriften zu
halten. Das Programm lautet: documentation, information, méditation.

Zahlreiche Chroniken schlieBen jedes Heft. Sie werden gefiihrt von Gaston
Riou, Thierry-Maulnier, René Lalou, Maurice Boucher, Francis de Miomandre,
Marcel Arland usw. Fiir eine griindliche Information ist in den 160 Seiten
starken Heften gesorgt.

Kurze Im Listener erschienen und erscheinen fortlaufend folgende inter-
Chronik essante Serien: Soviet Arts and Sciences; Poetry and Philosophy;
Social Service in Changed Society; Aspects of Art in England c.
1700 — c. 1840; The Concept of Man; The English Novel (bisher: Dickens, Eliot,
Fielding, Hardy, Joyce, Richardson, Scott). Eine interessante Rubrik fiihrt
Tribune: «Neglected Books». Die Redaktion erbittet Vorschldge der Leser zur
Fortsetzung. — Berichtigung: Irrtiimer in meiner Glosse Marxismus und
Marrismus werden von Waldemar Jollos in der Neuen Ziircher Zeitung (Nr.
2042) richtiggestellt. Auf Grund des unzuldnglichen Materials wurde ganz all-
gemein angenommen, dafl der russische Linguist N.J. Marr, gegen den Stalin
so heftig diskutierte, noch lebt. Er ist schon anfangs der DreiBigerjahre ge-
storben. Er hat auch nicht das heutige Russisch in ein Esperanto iiberfiihren
wollen, sondern recht abstruse Theorien iiber das Absterben der «Klassens-
Sprachen und die Bildung einer kiinftigen gemeinsamen Weltsprache ent-
wickelt. An dem Thema und der Folgerung der Glosse, dafl Stalin anti-
dogmatisch wird, wenn es ihm gerade palit, und etwas anderes gemeint als
gesagt ist, Andert diese Berichtigung nichts. Felix Stossinger

384



	Kleine Rundschau

