
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 6

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

SURREALISMUS UND SEINE DEUTUNG

In der letzten Julinummer der Zeitschrift «La Table Ronde» erschien ein
repräsentativer Artikel, in welchem Hans Paeschke, der Herausgeber des
«Merkur», einen Ueberblick gibt über das deutsche Schrifttum unserer Zeit.
Es wird darin die These aufgestellt, daß unter allen revolutionären
Kunstbewegungen der Zwischenkriegsjähre der Expressionismus der explosivste und
radikalste war — eine These, die insofern zweifellos recht hat, als eben jede
«romantische» Bewegung in Deutschland mehr authentische Stoßkraft besitzt
als in Ländern des Mittelmeeres. Alle Phasen überspringend, seien die
Expressionisten in ein Extrem vorgedrungen, zu dem in der Rückschau Surrealismus
oder Futurismus nur wie eine Vor- oder Uebergangsstufe anmuten. Daher
sieht sich eine heutige Generation, die Erben des Expressionismus, veranlaßt,
sich mit diesen auseinanderzusetzen, die übersprungenen Phasen gleichsam
nachzuholen, um eine organische Anknüpfimg an die eigene Vergangenheit
zu finden.

In diesem Sinne muß es wohl verstanden werden, wenn der Surrealismus in
Deutschland noch Aktualität besitzt und hier «eine Einführung und Deutung
surrealistischer Literatur und Malerei»1 erscheinen kann, während Frankreich
schon vor Jahren seine Geschichte des Surrealismus (Nadeau) geschrieben hat
sowie seine mehr als erschöpfende Kritik (Sartre, Monnerot, Caillois usw.).

Doch während es in Frankreich die Literaten und Philosophen sind, meldet
sich hier ein Arzt zum Worte. Er sucht nicht den geistesgeschichtlichen
Zusammenhang zu ermitteln, noch ein ganzes Bild zu geben von diesem
vieldeutigen, schillernden Phänomen; sein Buch ist viel eher eine Anthologie
surrealistischer Bildtafeln und ins Deutsche übertragener Texte mit ihren
jeweiligen Auslegungen.

Da also vorwiegend nur einzelne Fälle behandelt werden, ist es vielleicht
nützlich, daß sich der Leser zunächst wieder einmal ein paar allgemeinerer
Dinge erinnert. Der Surrealismus ist nicht einfach das verzweifelte und
willkürliche Spiel einer von den Fronten des ersten Weltkrieges heimkehrenden
deprimierten Jugend. Er hatte eine geschichtliche Sendung zu erfüllen, mag
nun deren Wichtigkeit heute als groß oder klein befunden werden.

Nach der jahrhundertealten und sich stets verengenden Herrschaft der
taghellen Kategorien französischer Rationalität, suchte diese Jugend in einem
stürmischen Aufruhr dem französischen Geiste die Nacht zu erobern oder
jenen Teil der Nacht, den sie in Anlehnung an Freud mit einem allzu undiffe-

1 Dieter Wyß: «Der Surrealismus», Lambert Schneider, Heidelberg 1950.

364



renzierten Namen das Unbewußte nannten; denn sie glaubten unerschütterlich
daran, daß diesem alle schöpferische Kraft zugehöre als eine eingeborene
Gnade. Sie meinten, wenn sie aus der Tiefe des inneren Reiches das Feuer
holten, wie einst Prometheus aus den Tiefen des Himmels, müßte sich darin
alles zur Totalität zusammenschmelzen lassen; es wäre jene erweiterte Realität
zu erringen, in welcher alles — das Tatsächliche und das Imaginäre, das Wirkliche

und das Mögliche — ein natürliches Heimatrecht nebeneinander hätte.
Wenn seither in Frankreich zwar viele Bewegungen folgten, keine aber mehr

nur annähernd den Schwung der Surrealisten hatte, so nicht nur, weil der
Sturm und Drang in den Anfang einer Zeit gehört, sondern auch, weil seither
keine Gruppe mehr eine solch ganze und naive Gläubigkeit besaß. Der Mensch
der Jahrhundertmitte ist um ein paar Erfahrungen reicher. Er weiß, wie schnell
sich die «poésie automatique» — jene freilich extremste Weise surrealistischer
Produktion — totgelaufen hatte. Hätte darin aus dem Tiefenreiche des Lebens
unmittelbare Botschaft steigen sollen, so zeigte es sich bald, daß dieses Tiefenreich,

schon indem es sich ausdrückte, nicht mehr es selber war. Zerrbilder
gelangten an den Tag, Verwunschenes und Monstruöses, das wenig beitrug,
um das Versprechen nach unerhörter Erkenntnis zu erfüllen.

Auch jene in der Nachfolge Rimbauds beschworene Vereinimg gelang selten:
Disparate Elemente des Traumes und des Tages wurden hineingeworfen in den
rasenden Wirbel der Halluzinationen — wenn der Wirbel endete, fiel alles
wieder auseinander; es blieb ein rausch- und augenblickhaftes Verschmelzen,
das mit Synthese nichts zu tun hatte. Und so weiter.

Wenn es aber heute auch schon ein Gemeinplatz ist, daß die «Surrealität»
sich nicht erspielen lasse, in dem der Mensch sich selber auslöscht und Führung
erwartet von den Mächten des Unbewußten, die am Ende immer nur zur
Verführung werden kann, so bleibt es doch ebenso wahr, daß diese Surrealität
ein dringendes Anliegen des lebendigen Menschen sein muß: Die Surrealität
als Zugegensein des Wunderbaren inmitten des Alltags, als Erlösung von dessen
immer wachsender Sturheit und Banalität. Die Surrealität als eine wohl
niemals zu erreichende Horizontlinie des Lebens, an welcher die Antinomien des
rationalen Denkens, an welcher Traum und Wachen, Tod und Leben, Zukunft
und Vergangenheit, statt sich gegenseitig auszuschließen, in einem lebendigen
Bezüge zusammengehören. Nur läßt sich diese höchstens dort erschaffen, wo
der Mensch alle seine Kräfte bejaht, also auch diejenigen seines wachen Wissens,

seines Willens und seines Ethos.
«Alle seine Kräfte», das heißt aber wiederum auch die dunkeln Mächte am

Rande des Bewußtseins, die gerade die französische, nach System und
Eindeutigkeit strebende Denkart wie die an die hellsten Zonen des Geistes sich
wendende französische Sprache immer zu verdrängen droht, und die sich daher
von Zeit zu Zeit vulkanartig entladen müssen, um ihr Recht zurückzufordern.
Dies ist mit der surrealistischen Bewegung geschehen. Und zwar nicht als bloße
Episode, sondern als nachhaltiges Ereignis. Wenn war von Patrice de la Tour
du Pin absehen, so finden wir, daß alle namhaften Vertreter der jungen
französischen Lyrik vom Surrealismus herkommen und nicht mehr auf die von
diesem der Einbildungskraft und der Sprache errungenen Freiheiten verzichten.

Und wenn Jean-Paul Sartre in seiner scharfen Kritik das Scheinhafte der
surrealistischen Revolution demaskiert, so gilt das zwar in jeder sozialen,
ethischen oder politischen Hinsicht, nicht aber auf dem Gebiet der künstlerischen

Ausdrucksmittel.
Befreiung war es denn auch in erster Linie, was die Jünger Bretons meinten

mit ihrem ernsthaften Mühen wie mit ihrem Radau. «La volonté d'ouvrir

365



toutes grandes les écluses restera sans nul doute l'idée génératrice du
surréalisme» sagt André Breton. Ein Mißverständnis dem Surrealismus gegenüber
liegt wohl darin, daß wir solche und ähnliche Aussprüche nicht ernst genug
nehmen und von diesem Dinge fordern, die er nicht geben kann. Zum Beispiel
Kunstwerke. Ausdrücklich wollte er aber keine neue Aesthetik zu den zahllosen

schon bestehenden hinzuerschaffen; es gibt nicht einen surrealistischen
Stil, wie es einen kubistischen gibt; denn es wird ja auch nicht die Einheit
eines Werkes gesucht in dem Sinne, als Stil denn meist eine solche Einheit
sichern will.

Das Dichterische wie das Malerische lebt nicht mehr in der ästhetischen
Autonomie, die es seit der Renaissance besonders in Frankreich gewoithen
hatte: es steht völlig im Dienste des Strebens nach Freiheit und Erkenntnis. Es
will mehr, viel mehr sein, als Kunst — und ist dann meist, besonders von heute
aus gesehen, nach der Katastrophe und der Ernüchterung, sehr viel weniger.

Somit ist es auch durchaus legitim, daß in dem vorliegenden Buche einmal
auf ganz unmusische Art und nach unpoetischen Kategorien surrealistische
Texte untersucht werden. Besonders wenn diese Kategorien der Psychoanalyse
entnommen sind. Mag es auch den Menschen des Zweiten Weltkrieges, die fast
alle schon selber ihre Träume und «Fehlleistungen» zu deuten wissen, schwerfallen,

sich die offenbarende und erlösende Gewalt vorzustellen, mit der die
Entdeckung der Psychoanalyse in ihre Zeit einbrach und welche Ueberwertung
dies zur Folge haben mußte, so kann der Surrealismus doch nur in engstem
Zusammenhang mit diesen Phänomenen verstanden werden. —

Die Texte sind vorwiegend dem frühen Surrealismus entnommen, wo die
«écriture automatique» eine größere Rolle spielt als in der Folge, und der
somit auch mit dieser Methode am ehesten zu erfassen ist. Dieter Wyß
interpretiert mit Geschick und großer Findergabe und scheut sich zugleich auch
nicht, statt sich in Hypothesen zu überanstrengen, die Vieldeutigkeit oder
Unverständlichkeit gewisser Stellen zuzugeben — so daß sogar die zünftige
Literaturwissenschaft hier etwas lernen könnte. Diese Interpretationen nehmen
niemals das übrige Werk eines «Dichters» zu Hilfe, um daraus Bedeutungsgehalt

und persönliche Färbung eines Bildes oder Wortes zu ermitteln. Das
Spiel beginnt vielmehr jedesmal aus dem Anfang: sozusagen aus jener gleichen
Leere, aus welcher der Surrealist seine Wörter und Linien hinsetzte oder
hinzusetzen vorgab. Und wenn daraus eine gewisse Eintönigkeit entsteht, so
spiegelt auch diese nur die Monotonie der surrealistischen Produktion selber.

Anderseits gibt das Buch aber dem Leser, von dem es keinerlei Kenntnisse
voraussetzt, jedesmal eine kurze zusammenfassende Charakterisierung des
jeweiligen Autors. Im Vordergrund stehen, ihrem qualitativen Vorrang gemäß,
Reverdy und Eluard. Aragon wurde, vielleicht zu Recht, weggelassen. Der
bedeutende Name, den René Char heute verdienterweise in der französischen
Dichtung besitzt, scheint dem Autor ganz entgangen zu sein. Kein Anhänger
des Surrealismus hat sich in der Folge so selbstbewußt von diesem entfernt
in der Richtung zu einer verantwortungsvolleren geistigen Dichtung — die
sogar Züge des «Parnasse» aufweist — wie Char. Die wenigen Interpretationen
zeigen, daß in den Gedichten dieses Autors alles in einem wesentlichen
tiefenpsychologischen Sinnzusammenhang steht, was bei vielen anderen ob den
Wucherungen der Assoziationen nicht zutrifft; ein Sinnzusammenhang zudem,
der die private Sphäre überschreitet. Auch meldet sich in diesen Gedichten
etwas wie eine Bewegung nach oben — psychoanalytisch gesprochen, «der
Konflikt zwischen Ueber-Ich und Es wird zugunsten des ersteren ausge-

36G



fochten» —, die wiederum in diese Anthologie selten ist. In solchen «Befunden

(gerade deshalb, weil Wyß René Char als «poète mineur» behandelt und
also keinen Grund hat, seine Auslegung in positivem Sinne zu forcieren) mag
der Leser vielleicht eine Bestätigung finden, daß diese Kommentare sich doch
einer tatsächlichen Entwicklung oder einer denkbaren umfassenderen
Deutungsmethode parallel bewegen.

Daß fast alles auf eine Deutung sexueller Symbolik herauskommt, braucht
bei der Methode und ihrem Gegenstand weiter nicht zu verwundern. Immerhin

fragt sich der Laie zuweilen, ob es in der Welt überhaupt noch ein Wort
oder Bild gebe, das frei von sexuellen Allusionen sei, und er erfährt, daß
Wörter wie «Gittertür», «Wald», «Fahne», «Mauer» es (bei Reverdy) jedenfalls
nicht sind; man läßt sich indessen vieles gefallen in der Erinnerung daran,
welch zentrale Rolle das Geschlechtliche tatsächlich einnahm im surrealistischen

Befreiungssturm. Bedenklicher wird die Sache allerdings in den Seiten
zu der vorsurrealistischen Dichtung. Jarry, Lautréamont, Rimbaud, Apollinaire
werden hier in Kürze und nach denselben Blickrichtungen behandelt. Wer je
Rimbaud geliebt hat — dessen «homosexuelle Beziehung» zu Verlaine als
Ausgangspunkt genommen wird — oder ein Gedicht wie Apollinaires «Les
Fenêtres» — in dessen kosmisch-halluzinatorischen Schlußversen «la fenêtre
s'ouvre comme une orange / le beau fruit de la lumière» Wyß nichts sieht als
eine chiffrierte Wiedergabe sexueller Vorgänge —, dem soll man es nicht
übelnehmen, wenn er sich wünschte, einmal für einen Tag wenigstens in jener
fernen Zeit erwachen zu dürfen, wo es statt Psychoanalyse noch Seele gab. —

Immerhin gesteht Wyß in seinen Abschlußbemerkungen zum literarischen
Surrealismus den Vorsurrealisten «Genie» zu, während er sich von den eigentlichen

Surrealisten abwendet als von einer Produktion, welche die Sphäre des
Privaten nicht zu überschreiten und in die Tiefe des kollektiven Unbewußten
vorzudringen wußte.

Positiver steht der Autor den surrealistischen Malern gegenüber, unter denen
er Max Ernst an erste Stelle rückt. Die fünfunddreißig Blätter von Emsts
erster Serie «Une semaine de bonté» sind reproduziert und werden in ihrer
Reihenfolge ausgelegt zu einem spannenden tiefenpsychologischen Drama. Hier
trifft die Methode des Psychiaters ins Schwarze, hier findet sie ihre volle
Berechtigung und steigert sich zu einer so überzeugenden Schilderung, daß
die Blätter oft fast wie Illustrationen zu diesen Seiten wirken. Damit dürfte
freilich auch eine Grenze angedeutet sein; Emsts «Une semaine de bonté» sind
einfallreiche Illustrationen zu einem Kapitel der Freudschen Lehre, ausgeführt
von einem, der viel weiß und kann und beides klug anzuwenden versteht; eine
aus eigener Tiefe steigende bildhafte Einheit haben sie kaum, und es ist
deshalb weder richtig noch nötig, sie in den Rang von Kunstwerken zu erheben.
Ueberhaupt bleibt die Ueberwertung dieses Malers, dessen eines Bild Wyß
in eine Reihe mit Bosch, Grünewald, Greco stellt, ein Rätsel, dem hier nicht
nachgegangen werden soll. Neben dem langen Kapitel zu Ernst wird Chirico
nur eine Seite gewidmet —• freilich eine sehr schöne Seite, die zum Werk dieses

Künstlers einen zentralen Zugang findet und es taktvoll zu würdigen weiß.
Noch wortkarger wird Yves Tanguy behandelt, und man mag daraus wieder
einmal den Schluß ziehen, daß es für einen Künstler wohl eine Auszeichnung
bedeutet, wenn die Psychoanalyse ihn übersieht oder vor ihm schweigt. Daß
Wyß sich teilweise selber diese Zurückhaltung auferlegt, gereicht durchaus
zu seinem Lobe.

367



Man verlange also von dem Buche nicht, was es nicht geben kann. Aehnlich
etwa wie die großen Symbolisten oder Impressionisten ihre Größe vor allem
darin erfüllten, daß sich ihr Werk vom Programm entfernte und damit einer
Kritik, die ihre Kategoi-ien aus ebendem Programm ableitet, durch die Maschen
geht — im Netz dann etwa ein Albert Samain bleibt oder ein Teil von Monet
— geschieht es auch hier. Den «Negativen Befunden» von Dieter Wyß mag
die Aesthetik nachgehen; sein Verdienst aber ist es, daß er nicht Aesthetik
treibt an Gegenständen, deren erste Absicht gar nicht die formale Vollendung
ist. Die Beleuchtung dieser Gegenstände durch den Naturwissenschafter, der
Sensibilität und sprachliche Begabung besitzt, bleibt trotz vieler Einseitigkeiten
ein wertvoller Beitrag zur Geschichte des Surrealismus. Gerda Zeltner

SWEDENBORG

Swedenborg gehört wie Cagliostro zu den Gestalten, denen ihre Zeit, das
rationalistische achtzehnte Jahrhundert, nicht gerecht zu werden vermochte. Dabei
hatte er so viele Wesenszüge, welche ihn durchaus in dieser Zeit beheimateten.
Er fing an als Naturforscher und Techniker, dem es an Selbstgefühl, ja Hochmut
eines Erkenntnisrausches im Sinne von Galilei und Bacon keineswegs fehlte. Ueberaus

fesselnd ist die Welt dieser besonders englischen und französischen Forscher,
in die uns Benz1 meisterlich einführt — Männer, vor deren mathematischen
Hebeln und Schrauben sich ein Jahrtausende verschlossenes All zu Einblick und
Machtgenuß widerstandslos Schritt um Schritt zu erschließen schien. Aber Swedenborg

genügte trotz hochbeachteter Erfolge die diskursive Verstandeserkenntnis
dieser Forschung bald nicht mehr; ihn verlangte faustisch nach unmittelbarer
Wesensschau. Faustisch: Benz schildert, wie Swedenborg dieses Erkenntnisideal
bewußt ausgebildet fand bei dem holländischen Böhme-Schüler Johann Baptist van
Hehnont, der auch von der wissenschaftlichen Forschung zur mystischen Intuition
durchzudringen suchte; wir wissen nicht, ob es schon je bemerkt worden ist, wie
Helmonts Ideen darüber sich derartig auffallend mit dem Gehalt der ersten Monologe

in Goethes «Faust» decken, daß eine Beeinflussung gut denkbar wäre. Aber
während Helmont sich dann persönlich doch mit der diskursiven Erkenntnis
begnügte, glaubte Swedenborg nach seiner Bekehrung, die mystische erlangt zu
haben. Daß er okkulte Fähigkeiten besaß, ist allein schon durch seine hellseherische
Wahrnehmung des Brandes von Stockholm bewiesen. Bestätigend ist da auch, daß
er als Begleitzustand seiner Visionen die «innere Atmung» beschreibt, wie sie die
Inder besitzen und systematisiert haben — und wohl kaum kann es sich da um
eine unmittelbare Beeinflussung handeln. Etwas anderes ist es um seine Himmelfahrten

im Geiste, von denen er eine genaue Kenntnis des Jenseits mitbrachte —
ja noch mehr, auf denen er die Himmelsbewohner selbst über die höheren Wahrheiten

aufklärte. Es muß offenbar eine Entgleisung von solchen okkulten
Schaukräften geben, mittels derer sich ihnen, ohne daß sie ganz zur Selbsttäuschung
werden, flache Privateinsichten des Tagesbewußtseins, in ferne Räume und Zeiten
transponiert, unterschieben; das ist ja eine gewöhnliche Erfahrung bei den Medien.
Tiefe, wertvolle und neue Tatsachen und Wahrheiten sind von Medien noch nie
entdeckt worden, audi wenn sie übernormale Fähigkeiten besitzen. Swedenborg
interessierte sidi theologisch für dreierlei: 1. Im Sinne des Pietismus für die
Ersetzung des strengen lutherischen Dogmas vom rechtfertigenden Glauben durch

1 Ernst Benz:' «Swedenborg, Naturforscher und Scher», Verlag Hermann Rinn, München.

368



die «Liebe» (auch Paulus sah Swedenborg entsprechend als einen lieblosen, bösen

Menschen). 2. Im Sinne der Aufklärung für die Ersetzung des Dogmas von der

Dreieinigkeit durch eine verworrene Abschwächung desselben. Swedenborg hatte
in England den Nachweis des gelehrten Whiston zur Kenntnis genommen, daß
dieses Dogma nicht biblischen, sondern neuplatonischen Ursprungs ist — und daß

es auf dem Konzil von Nicäa wahrhaft allzumenschlich hergegangen war. Und er
hatte daraus den falschen Schluß gezogen, daß dieses Dogma darum zu beseitigen
sei. 3. Im Sinne der wachsenden Naturbejahung für die Ersetzung der Lehre von
einem abstrakt rationalen Schattenzustand der Verstorbenen durch die Anschauung,
daß derselbe vielmehr eine unaufhörliche Bereicherung bedeute, also wohl eine
durch Freude und Fülle stattfindende Entfaltung von dem, was hier durch Kampf
und Leiden der Mensch in sich angelegt hat. Besonders lag ihm da am Herzen,
daß auch im Himmel ein — seelisch gesteigerter — körperlicher Verkehr der
Eheleute stattfinde. Es ist zuzugeben, daß auch einige ernster zu nehmende Spiritisten
dies lehren; und in der Tat, wenn es eine Auferstehung des Fleisches, Astralleiber
und dergleichen gibt, was sollen dann die Organe ohne Funktion? Andererseits hat
ja noch niemand behauptet, daß im Jenseits Exkretion und Kindergebären
stattfinde. Dies muß also wohl mindestens dahingestellt bleiben. Swedenborg läßt nun
den ganzen Himmel unaufhörlich damit befaßt sein, seine Lieblingsthesen zu
diskutieren. Es geht im Himmel zu wie auf einem Stich von Angelika Kauffmann,
wo idealische Gestalten mit rationalistischen Handbewegungen auf und ab
wandelnd Streitgespräche führen. Es gibt da große Vorträge mit anschließender
Diskussion, feierliche und hierarchisch kostümierte Kirchenkonzilien; und gewöhnlich
ist Swedenborg selbst derjenige, welcher abschließend die Wahrheit verkündet,
worauf Blitz und Donner aus höchsten Bezirken ihn bestätigt und die
Widerstrebenden anschließend in die Hölle stürzt. Natürlich findet Swedenborg, ähnlich
wie Dante, alle, die ihn auf Erden geärgert, kurz nach ihrem Tode in d.er Hölle
wieder. Eine andere Frage ist, ob nicht die Hölle dem Himmel Swedenborgs
vorzuziehen wäre. Benz verteidigt diese unwürdigen Torheiten vergeblich. Seine

Berufung auf die Bibel ist nicht durchaus beweiskräftig. Kein Verständiger wird
heute annehmen, daß die mechanisierten Visionen des Hesekiel oder die zwar
dichterisch zum Teil großartigen aus der Offenbarung Johannis einen jenseitigen
Zustand wirklich abschildern, und auch bei den großen Propheten wie Jesaja mischt
sich genug des Allzumenschlichen ein. Prophétie als innerlich beständigen subjektiven

Zustand gibt es; aber ihr Wahrheitsgehalt hängt eben von der sachlichen

Qualität des Geschauten ab. Auffallend dagegen ist, daß Swedenborg keineswegs —
wie es Menschen zu gehen pflegt, die sich in solche Dinge hineinsteigern — ein
unerträglich hochfahrender Wichtigtuer mit hohlen Seher-Allüren wurde, sondern
immer ein bescheidener, umgänglicher, humorvoller, kultivierter Gesellschafter
blieb — auch durchaus nicht die Urteilsfähigkeit in weltlichen Dingen verlor. Man
vergleiche nur sein glänzendes Urteil über das zeitgenössische Deutschland der
Duodez-Despotien: «Wenn die Freiheit, zu reden und schreiben, eingeschränkt
ist, so wird zugleich auch die Freiheit, zu denken in Schranken gehalten. Denn
es verhält sich damit wie mit einer Brunnenquelle, die in einem ringsum
abgeschlossenen Behälter eingefaßt wird. Ist der Behälter voll bis zur Quellader, so springt
auch die Ader nicht mehr. Der Einfluß richtet sich nach dem Ausfluß, ebenso
der Verstand nach dem Maße der Freiheit, das Gedachte auszusprechen und
auszuführen» (255). Genau das haben wir zum großen Erstaunen vieler in den
totalitären Staaten erlebt. — Daß Swedenborg ein subjektiv aufrichtiger Mensch war,
der nichts suchte als was er als die Wahrheit betrachtete, daß er ferner seine
Einstellten als reine Erfahrung, oft reines Diktat erlebte —• das alles ist unbezweifel-
bar. So ist es auch nicht unwürdig, daß sich an Swedenborg eine eigene christliche

24 369



Kirche anschloß, die besonders in Nordamerika blüht — obgleich auch da, wie so
oft, der Anschluß hauptsächlich an die fragwürdigen Einzellehren und nicht an den
Geist des Ganzen erfolgte. Es gibt Abirrungen auch des Gutgläubigen, die schrecklich

sind. Ist man geistlich aufgelegt, so wird man dagegen geltend machen: Wachet
und betet; wo aber weltlich, so wird man sich an Goethe halten: Nach drüben ist
die Aussicht uns verrannt usw. Vermutlich ist beides sinnvoll. Erich Brock

EINE MONOGRAPHIE
ZUR MITTELALTERLICHEN LITERATURGESCHICHTE

Maria Bindschedler, «Der lateinische Kommentar zum Granum Sinapis».
Benno-Schwabe-Verlag, Basel.

Die wertvolle Monographie zur mittelalterlichen Geistes- und Literaturgeschichte

behandelt den in Handschriften von Basel und Wien erhaltenen
Kommentar eines Ungenannten zu dem tiefsinnigen mittelhochdeutschen
Gedicht des 13./14. Jahrhunderts, das anfängt «In dem Beginn» und das Geheimnis
der Gottheit und den Weg der mystischen Einigungserfahrung in kunstreichen
Versen schildert. Es dürfte sich rechtfertigen, hier einige Strophen des
reizvollsublimen Gedichtes wiederzugeben:

In dem Beginn hoch überm Sinn ist stets das Wort. O reicher Hort,
da stets Beginn Beginn gebar! O Vaterbrust, aus der mit Lust das
Wort stets floß! Doch hat der Schoß das Wort behalten, das ist wahr.

Von zwein die Flut, der Liebe Glut, gar gleich fürwahr und untrennbar,
fließt wohl der Heil'ge Geist, der zweie Band, den zwein

bekannt1. Die drei sind ein •— weißt du was? Nein! Es weiß sich selber
allzumeist.

Der Wüste2 Gut unnahbar ruht; geschaffner Sinn kam nie dahin.
Es ist, und weiß doch niemand, was. Es hier, es da, es fern, es nah,
es tief, es hoch — es ist dennoch von allem weder dies noch das.

O Seele mein, geh aus, Gott ein! Sink all mein Ichts3 in Gottes
Nichts, sink in die grundlos tiefe Flut! Flieh ich vor dir, du kommst
zu mir; verlier ich mich, so find ich dich — o überwesenhaftes Gut!

Der Dichter selbst blieb imbekannt, und gerade dieser Umstand legt bei
der geistigen und formalen Höhe in der Charakterisierung der neuplatonisch-
christlichen Mystik die Vermutung nahe, es handle sich um keinen Geringeren
als Meister Eckhart, dessen kirchliche Verurteilung einer Namensnennung
im Wege stand. Doch zeugt es von kluger Vorsicht, wenn Maria Bindschedler
die Frage nach dem Autor offen läßt. Zwar setzt die Tatsache der Kommentierimg

selbst, zumal mit solchem Aufwand von zeitgenössischer Gelehrsam-

1 Die Umstellung gegenüber den Handschriften des Gedichtes ist durch den
Text des Kommentars nahegelegt (vgl. S. 190).

2 Bekanntes Symbol für die aller Anschauung entrückte göttliche Wesenheit.
3 Mein Ichbestimmtes.

370



keit, einen Namen von Rang voraus; doch ließe sich auch an Dietrich von
Freiberg denken, wenn man nur wüßte, daß dieser das Ideengut der
zeitgenössischen Mystik in die Muttersprache übertragen hat, wie es Mechthild
von Magdeburg meisterlich vorgebildet hatte. Der Gedanke an Eckhart liegt
schon im Hinblick auf seine deutsche Predigt nahe, und darüber hinaus
findet die Herausgeberin einen Hinweis in der Kühnheit des Dichters, die
johanneische Aussage: «Im Anfang war das Wort» in die Zeitform der Gegenwart

umzuwandeln.
Doch liegt das Schwergewicht der Untersuchung in dem gleichfalls

anonymen lateinischen Kommentar, der dem Gedicht von einem Vers zum andern
folgt. In vollendeter Methodik und mit trefflichem Können bietet Maria Bind-
schedler nicht nur die Uebersetzung der gedanklich und sprachlich schwierigen

Vorlage1, sondern ist mit zähem Fleiß den literarischen Quellen, einer
reichen Fracht patristisch-scholastischer Ueberlieferung, nachgegangen, mit
dem Ergebnis, daß neben zahlreichen Vertretern der dionysischen Mystik
(S. 17) die thomistische Begrifflichkeit das meiste beigesteuert hat, obschon
der Aquinate nirgends genannt, auch in der Klarheit der Formulierung vom
Kommentator nicht durchwegs erreicht ist (S. 193). Die geistesgeschichtliche
Erläuterung der Herausgeberin zeigt Einfühlungsgabe und Sachkenntnis •—

wenn auch die Meinung verblüfft, «sowohl Eckhart wie unser Dichter»
scheine «unbefangen vorauszusetzen, die vorbereitende Tätigkeit der Seele
sei hinreichend für das Zustandekommen der Unio mystica» (S. 23). Ein solcher
Pelagianismus wäre bis ins letzte Spätmittelalter ganz undenkbar, und
ausdrückliche Bezeugungen der Gnade als Voraussetzung jedes Heilsbemühens
finden sich im Texte des Kommentators in Menge: es genügt, Kap. 42,1
anzuführen: «Denn Ihn selbst können wir zuerst nach dem Einwirken seiner Güte
erkennen, da das Wirken der göttlichen Güte den Menschen zuerst dazu
bewegt, nach der göttlichen Wesenheit zu forschen.» Für Eckhart bedarf es nur
eines Einblicks in die lateinischen Schriften, um Gleiches festzustellen.

Die eigenartige Mischung neuplatonischen und thomistischen Ideengutes
ließe auf den ersten Blick auch für den Kommentar an Meister Eckhart als
Verfasser denken, zumal dessen Formulierungen wiederholt anklingen, wie
die Herausgeberin feststellt (S. 188, 204, 207, 209, 212). Auch die «Merkwürdigkeiten»

in der Zitierungsweise sind Eckhart ähnlich. Dann hätten wir es mit
einem interessanten Präzedenzfall zu Johannes vom Kreuz als Erklärer seiner
eigenen mystischen Gedichte zu tun. Doch bleibt man wohl eher bei der
Annahme eines Schülers, und Maria Bindschedler scheint den Gedanken an
den Meister selbst nicht in Betracht gezogen zu haben — wohl aus der
Schwierigkeit, sich den Erklärer in fiktivem Zwiegespräch mit seiner eigenen
Bildersprache zu denken, oder noch mehr, weil der kompilatorische Charakter
des Kommentars, wenn auch formal den lateinischen Schriften Eckharts
nahestehend, doch geistig gegenüber dessen schwindeligen Aufgipfelungen eine
gemäßigtere Linie zeigt.

Im ganzen hat sich die Herausgeberin des Gedichtes und seines gelehrten
Kommentars durch tadellose Beherrschung der Editionstechnik und
abgewogenes Urteil in literarischen und philosophischen Fragen als eine geistige
Potenz in der jungen Generation erwiesen, die noch Gutes erwarten läßt.

Otto Karrer
1 Nur wäre gratia et gloria S. 50/1 mit «Gnade und Glorie» (oder Gn. und

Verklärung) statt «Gn. und Ruhm» zu übersetzen.

371



LA PART DU DESTIN1

Récits des aventures d'un enfant de 1848

von Marianne Gagnebin-Maurer

«Pfleg deiner Tugend,
Nur führe sie nicht wie ein Schlittenpferd
Stets durch die Straßen läutend und den Markt.»

Kleist

Es ist erstaunlich, wie leicht es sich zu vernehmen liest, wenn Puritaner
nicht jung sein dürfen, und es ist nicht minder erstaunlich zu erleben, wie trotz
des Gideschen Paradoxons mit schönen Gefühlen recht gute Literatur gemacht
werden kann.

An die Stelle der Grundspannungen, welche Marianne Gagnebin im Gemüt
des Helden ihres Entwicklungsromans nicht vorfindet, muß die äußere
Bewegtheit seines Lebensganges treten. Als Sohn eines heruntergekommenen
Schaffhauser Schreiners und einer von diesem geschiedenen wackern Bürgersfrau,

wächst Alexander Maurer im Waisenhaus seiner Vaterstadt auf. Frühes
Leid häuslichen Unfriedens legt einen Dämpfer auf die Entfaltung seiner
vielversprechenden Natur; doch sehen wir ihn wie andre Buben Streiche spielen,
den Wald durchstreifen und am Kadettentreffen in Zürich teilnehmen. Für den
Ostschweizer Leser liegt ein besondrer Reiz darin, das Bild seiner heimatlichen
Gefilde in französischer Darstellung aufs freundlichste hervorgerufen zu sehen.

Das Zweidimensionale im Wesen des strebsamen, braven, eher scharfsinnigen
als grüblerischen Jünglings behält den Stationen seines Hineinwachsens in die
Welt eine Bedeutung vor, die dem wilhelm-meisterlichen Buche schlecht
anstünde, wenn es nicht in dem bescheidnen Gewände des «Récit» aufträte.
Karlsruhe und Neuenburg bereiten Alexander auf die entscheidenden
Hofmeisterjahre in Rußland vor, wo er in Internaten und Landsitzen des Adels
Unterricht in französischer und deutscher Sprache erteilt und sein Gestirn mit
überlegener Behutsamkeit am gesellschaftlichen Firmament emporsteigen läßt.
Es ist der Verfasserin sichtlich daran gelegen, ihren Leser durch die genaue
Darstellung des Vertrautwerdens mit der Technik und dem Geist der Sprachen
auf die besondere Form der Entfaltung des Schweizers ins Weltmännische
aufmerksam zu machen. Klarheit des Ausdrucks wird den Heranwachsenden als
Höflichkeit des Geistes, also als eigentliche Tugend des Menschseins gepriesen
und gelehrt.

Alle Tüchtigkeit und Zielstrebigkeit lassen dennoch um diesen sein Schicksal
meisternden jungen Menschen nicht froh werden. An Flauberts «Education
sentimentale» mit ihren versandenden Existenzen denkend, meint man, mehr
Zerbrechen, mehr Anlangen an den Grenzen des Seins müßte ein lehrreicheres
und erhebenderes Schauspiel darbieten als diese allzu vorbildlich von Erfolg
zu Erfolg führende Laufbahn. Auf Grund einer in späten Jahren der
Universität Zürich vorgelegten Dissertation, wird Alexander Maurer als Professor
der deutschen Literatur — gewissermaßen ein Gegenstück zu dem jungen
Vinet in Basel — an die Lausanner Hochschule berufen.

Marianne Gagnebin, die ein geglättetes, Genauigkeit und Durchsichtigkeit
als Kunstmittel wirksam einsetzendes, poetischer Aufschwünge nicht bares
Französisch schreibt, fühlt sich offenkundig einem umfänglichen biographischen

Material verpflichtet. Man wird es ihr sogar hoch anrechnen dürfen, daß

i Editions du Griffon, Neuchâtel 1948.

372



sie die psychologische Problematik ihres biedern «Grünen Heinrichs» wohl da
und dort aufflackern läßt, ohne sie mit den Mitteln landläufiger Sezierkunst
zergliedern zu wollen. Viel von Stendhals Sachlichkeit ist da — und viel von
der erzählerischen Gelassenheit ältern Geprägs.

Romantische Versponnenheit wird, als der Jüngling ins Geheimnis des Waldes

eindringt, mit trefflichen Worten angedeutet. Je ernster aber die
Selbsterziehung ihr Ziel zu verfolgen beginnt, desto deutlicher zeichnet sich die
Kasteiung des Gemütes ab, so daß sich der Leser mitunter der Frage kaum
noch zu enthalten, vermag: Ja, wozu lebst du eigentlich, wenn du über deinem
Fleiß dich selbst versäumst? «Alexandre sentit quelque chose d'absolu,
d'inviolé, se dresser en lui, contre la vie, contre l'amour, contre l'armée confuse
et redoutable des sentiments.» Diese Empfindung steigt in ihm empor, als er
eines Sonntags, wandernd in Goethes «Iphigenie» lesend, einer ihm ihren
Liebeskummer beichtenden jungen Frau begegnet und — sie stehen läßt. Aller
Wärme des Gemütes weicht er mit der Furcht aus, sie möchte die künstlich
aufgebaute Substanz seines Daseins auflösen. Es ist geradezu grauenvoll mit-
zuspüren, wie die Tugend des Pädagogen in der Begegnung mit Olga, der ihn
glühend liebenden russischen Adeligen, versagt. Ohne daß sich die Tugend
sogleich in «virtù» zu wandeln brauchte...

Von dem Erzieher, dessen überlegene Mäßigung gerühmt wird, heißt es, als
die ihm anvertrauten Söhne des russischen Hofmarschalls Schwierigkeiten zu
bereiten beginnen, daß psychologische Aufmerksamkeit nicht in Alexanders
Bereich gehöre. Einmal gesteht er, daß sein ganzes Leben ein einziger Kampf
gegen die Natur gewesen sei. Wie schmerzlich mußte da das Wort einer
Miterzieherin, die erst viel später seine Gattin werden sollte, an sein einsames Ohr
klingen: «Tout ce qui vit veut s'attacher.» Dieses unheroische, an sittlichen
eher denn an seelischen Bezügen reiche Leben des jungen Schaffhausers offenbart

— und es gereicht der Autorin zum Lob, daß sie diesen Eindruck keineswegs

herbeizuzwingen braucht —, wie es letztlich keine echte lebendige und
lebenzeugende Verbindung zur Welt und der Menschheit gibt, welche nicht
aus der Liebe zu einem einzelnen Menschen genährt wird. Ahnungen dieser
ureigensten Bedingung wahren Seins quälen ihn, wenn er das Liebesglück
andrer erblühen sieht und aus dessen Morgenglanz ein Funke fast erstorbenen
religiösen Glaubens ihm die Gedanken ins Ewige hinüberlenkt. Eigner Tragik
dumpf bewußt, wird er vor dem Grab der polnischen Könige von der ganzen
Trauer einer zukunftslosen Vergangenheit übermannt.

So unvollendet das menschliche Schicksal in dem gründlichen Buche der
neuenburgischen Schriftstellerin zur Geltung kommt, so erfreulich ist das
schweizerische Element alemannischer und welscher Prägung dort zu gemeinsamem

Leben erweckt. Es gibt darin Seiten vaterländischer Begeisterung und
Besorgnis, die ein Wohllautes Duo zu Meinrad Inglins «Schweizerspiegel»
abgäben. Man wird das Buch gern in der Hand derer wissen, denen die Liebe
zum Studium der Sprachen und die ununterbrochene Pflege des persönlichen
Gespräches zwischen den lateinischen, keltischen und germanischen
Erscheinungswelten eidgenössischen Daseins einen wesentlichen Teil ihres eigensten
Seins bedeutet. Der Jugend, die mit gesunder Kost gespeist zu werden begeirrt
und dereinst zur Erfüllung der tausendfältigen Aufgabe unserer «Helvetia
Mediatrix» mitberufen ist — einer Aufgabe der Versöhnung durch Bildung —,
kann «Part du Destin» aus freudiger Ueberzeugung ans Herz gelegt werden.

Konrad Kahl

373



DIE HOLZWEGE

Zum jüngsten Werk von Martin Heidegger

Das schöne Wort Hegels, das Martin Heidegger seiner Arbeit über die
Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus vorangestellt hat: « in
Rücksicht aufs innere Wesen der Philosophie gibt es weder Vorgänger noch
Nachgänger» — dies Wort eignet sich vorzüglich zur Kennzeichnung von
Heideggers neuesten Werken. Etwa in seiner Auslegung von Hölderlins
Gedicht «Heimkunft», in dem Buche «Piatons Lehre von der Wahrheit — mit
einem Brief über den Humanismus» und endlich in seinen «Holzwegen» hat
die Philosophie Heideggers einen Grad der Inständigkeit und Wesenhaftig-
keit erreicht, wie ihn ein Denker nur in den seltensten Augenblicken zu
erlangen und zu gestalten vermag. In solchen Augenblicken steht der Philosoph

ohne Vorgänger und Nachgänger, ja vielleicht von sich selbst weder
vordem erahnt noch nachdem eingeholt, in der unmittelbaren Seinserfahrung.
«Ohne Vor und ohne Nach», sagt Meister Eckhart, «muß der Mensch stehen,
der die höchste Wahrheit empfangen will.» Empfängnis der Wahrheit ist aber
bereits für Eckhart mehr als nur richtige Erkenntnis, mehr als die scholastische

adaequatio rei et intellectus: sie ist ein Einbezogenwerden in den
göttlichen Prozeß, ist Teilnahme an der Erzeugung und Geburt des Wortes.

Was nun Heidegger vollends anstrebt, ist die Ueberwindung des landläufigen
(intellektualisierten und vermenschlichten) Wahrheitsbegriffs und damit ein
neues, ursprünglicheres Verhältnis zum Sein. Dieses Sein setzt sich nach
Heidegger, wie einst nach Eckhart, ständig ins Werk durch sein Erzeugnis,
das Wort. Es ist die reine Energeia, die bezeugt wird durch das Ergon, das
Werk, welches als bezeugendes das Wort ist. «Wort» im weiteren Sinne ist
demnach jedes geschaffene Werk, jede seiende Gestalt; und entsprechend
ist «Dichtung» im weiteren Sinne jedes Inswerksetzen von Seiendem (so
kann Heidegger sagen: Wahrheit als die Eröffnung des Seienden «geschieht,
indem sie gedichtet wird»). Im engeren Sinne ist «Wort» das vom Menschen
geformte Wort der Sprache. Heidegger bemüht sich in gleichem Maße wie
um eine selbständige Deutung des Seienden um die Deutung des bereits
ausgesprochenen, aber noch unausgeschöpften Wortes eines andern. So gibt
er sich der Interpretation eines Hölderlin, Plato, Hegel, Nietzsche, Anaxi-
mander und des späten Rilke hin; und von den sechs Teilen der «Holzwege»
sind vier Auslegungen fremder Texte.

«Der Vater aber liebt,
Der über allen waltet,
Am meisten, daß gepfleget werde
Der feste Buchstab, und Bestehendes gut
Gedeutet.»

Stets bedarf das gültige Wort der Pflege und Deutung, der rechten
Bewahrung. Solche Bewahrung ist Bewahrheitung, Aufrechterhaltung im wahren
Sein. Vielleicht ist der Dienst am überlieferten Worte noch schwieriger als
ein erstmaliges Aussprechen; denn er erfordert nicht nur die Kühnheit des
Entdeckers, sondern auch den Femsinn des Sammlers. Daher möchten wir
Heidegger um seiner besten Interpretationen willen gerne wie jenen
Gelehrten nennen, in dessen Dienst er seine eigene frühe Arbeit gestellt hat:
Doctor subtilis.

Von den interpretierenden Abhandlungen der «Holzwege» gilt die erste

374



und größte Hegel. Heidegger zitiert zunächst die ganze sogenannte
«Einleitung» zur Phänomenologie des Geistes (die mit der Vorrede und dem
Schlußteil desselben Werkes und mit den Theologischen Jugendschriften
wohl zum Bewegtesten und Bewegendsten — man könnte auch sagen «Exi-
stentiellsten» — gehört, was Hegel geschrieben hat) und erklärt auf Grund
dieses Textes den Hegeischen Begriff der «Erfahrung». «Wissenschaft der
Erfahrung des Bewußtseyns» war ja der Titel, den Hegel seiner Phänomenologie

des Geistes bei der Veröffentlichung 1807 vorangestellt hatte. Daß «das
Wesen der Erfahrung das Wesen der Phänomenologie ist», erhellt aus
Heideggers sorgfältiger Auslegung des Hegeischen Textes. Denn die «Erfahrung»
ist bei Hegel eine Erfahrung des Bewußtseins in seinem Erscheinen (wobei
der Genitiv «des Bewußtseins» als Genitivus obiectivus und subiectivus
verstanden werden muß). Die vollständige Reihe der Gestaltungen (oder
Erscheinungen) des Bewußtseins bildet den Gegenstand der Wissenschaft
schlechthin, der Philosophie oder der Lehre von den Erscheinungsformen
des Geistes. Dabei enthüllt sich der «Gegenstand» •— und das ist bei Hegel
wie bei Heidegger das Erregende — als etwas nicht bloß Passives, sondern
zugleich auch Aktives. Das anfängliche reine Objekt der Wissenschaft erweist
sich zudem als das eigentliche Subjekt allen Wissens (als das allem Wissen
«Zugrundeliegende», wie es der ursprünglichen Bedeutung des Wortes sub-
iectum oder hypokeimenon entspricht). Aus dieser Zweideutigkeit des
Gegenstandes entspringt die Dialektik: die «Zwiesprache des Geistes mit seiner
Parusie». Das Sein selbst hat sich in Bewegung gesetzt, weil es seinem
Wesen nach niemals nur als ein «An-sich» bestehen kann, sondern zugleich
sich als ein «Für-etwas» geben muß.

Bereits in seinem Brief über den Humanismus hatte Heidegger das
«gebende, seine Wahrheit gewährende Wesen des Seins» aufgedeckt in der
sprachlichen Wendung: «es gibt». Dort hieß es: «Dieses ,es gibt' waltet als
das Geschick des Seins.» Das «es» ist hier stets das Sein selbst, zu dem das
«Sich-geben ins Offene» wesentlich gehört. Mit den Neuplatonikern, mit der
christlichen Mystik und mit Hegel läßt Heidegger das ursprüngliche Sein
nicht in seiner Abgezogenheit ruhen; vielmehr erscheint es, sich lichtend und
sich verbergend, in dem jeweils Anwesenden (man wäre versucht, Heideggers
von der Bewegung des Sichgebens und vom Geschick des Vernommenwerdens
ergriffenes Sein mit einem Ausdruck der Mystik «das fließende Licht der
Gottheit» zu benennen). Von Hegel grenzt sich Heidegger freilich ab, indem
er dessen Versuch, die Systematik des Denkens der Geschichte des Seins
überzuordnen, von sich weist und das Denken in einem umfassenderen
Geschehen eingebettet sein läßt: «Es gibt, anfänglicher gedacht, die Geschichte
des Seins, in die das Denken als Andenken dieser Geschichte, von ihr selbst
ereignet, gehört.»1 Doch verbindet ihn mit Hegel zweifellos der Widerwille
gegen eine radikale Trennung von Wesen und Erscheinung, von Absolutem
und Relativem, von Ding-an-sich und Erkenntnis, von meta-physischem und
physischem Bereich; das heißt, Heidegger unterschreibt die Kritik am
Kritizismus, welche Hegel zu Beginn seiner Phänomenologie geübt hat. Es geht

1 Der Abstand zwischen Heidegger und dem jüngeren Hegel ist allerdings
schwer zu realisieren; denn auch der Verfasser der Phänomenologie stellt
eine Geschichte des Seins an den Anfang, wogegen die «begriffene
Geschichte» oder die Philosophie erst als die «Erinnerung» auftreten kann.
Nur daß Hegels «Erinnerung» die «ganze Reihe der Gestaltungen», gewissermaßen

sämtliche Geburten und Todesfälle, im Geiste bereits vorwegnimmt
(was im Sinne des über Raum und Zeit erhabenen Denkens selbst
konsequent ist), während Heidegger sein «Andenken» irgendwo in der
Geschichte des Seins beheimatet sein und in ihm untergehen läßt.

375



nicht an, «das Absolute auf der einen Seite und die Erkennenden auf der
anderen Seite» getrennt Stehen zu lassen; denn, so fragt Heidegger, «was ist
ein Absolutes, das auf der einen Seite, was ist das Absolute, das überhaupt
auf einer Seite steht? In keinem Falle ist es das Absolute.» Gegen Kant und
mit Hegel wird hier um die «Erfahrung» des Absoluten gekämpft, mit andern
Worten: es wird gegen jene gekämpft, die versuchen, «das Absolute aus
seiner Parusie zu vertreiben». Hierbei wagt sich Heidegger in ein Gebiet vor,
das nicht mehr der reinen Logik Untertan ist, sondern eher jenem Logos, der
den Gottesbeweis des Anselm von Canterbury beherrscht.

Dies zuletzt Gesagte gilt wohl nicht nur in bezug auf Heideggers Hegel-
Interpretation, sondern in bezug auf sein Spätwerk überhaupt. Mit der
Annahme oder Ablehnung eines Denkens, das immer und immer wieder auf
den ontologischen Beweis zustrebt, steht oder fällt unsere Schätzung des
späten Heidegger2. Es kommt gleichsam alles darauf an, daß dort, wo die
Holzwege jeweils aufhören, der sie Begehende einen Schritt in den Wald
selbst zu tun vermag, ehe er umkehren muß. Denn wer Heidegger auf den
Pfaden seines Denkens folgt, gelangt immer wieder an Stellen, da eine
augenblickliche Begegnung mit dem Undenkbaren stattfindet: eine Begegnung, die
sinnlos, aber auch voll des höchsten Sinnes sein kann im Maße, wie der
Augenblick eine blitzartige Einsicht erlaubt (Heidegger pflegt die Worte
«Blick» und «Blitz» einander nahezurücken). An jenen Stellen hört das
Denken auf, ein Nach-Denken zu sein, und versucht vielmehr, gleich dem
künstlerischen Schaffen, vorauszugreifen und einen neuen Bezug des
Menschen zum Sein zu stiften. Wo dies gelingt, erweist sich das Denken als ein
Dichten. («Das Denken des Seins ist die ursprüngliche Weise des Dichtens.»
— «Das Denken sagt das Diktat der Wahrheit des Seins.») Heideggers
Hinwendung zu denkenden Dichtern wie Hölderlin und der späte Rilke oder zu
dichtenden Denkern wie Nietzsche und gewisse Vorsokratiker, geschieht aus
dem tiefsten Wesen seines eigenen Denkens, das dichterisch die Begegnung
von Sein und Sprache ins Werk setzt. Während in «Sein und Zeit» eine
solche Begegnimg noch mit dem größten Aufwand an Mitteln, durch ein
fortgesetztes geräuschvolles Aufsprengen der deutschen Sprache und eine
mühevolle Umgruppierung ihrer Elemente erfolgte, eignet dem späten
Heidegger eine Sprache von erstaunlicher Einfachheit, von zauberhaft leiser
Gewalt.

Heideggers Hellhörigkeit in bezug aufs innerste Leben der Sprache, sein
Hinhorchen auf das ununterbrochene Zwiegespräch zwischen tieferem und
oberflächlicherem Sinn der einzelnen Worte (oder, wenn es erlaubt ist zu
sagen, zwischen dem Geist und seiner Parusie), befähigt ihn in einzigartiger
Weise zum Uebersetzen. Vielleicht liegt der Wert von Heideggers Ueber-
setzungen etwa des «Spruchs des Anaximander» nicht einmal so sehr in den
endgültig gewählten deutschen Ausdrücken (wie «Fug» für Dike, «Ruch»
für Tisis usw.), als darin, daß Heidegger die überkommenen Uebersetzungen
in Frage stellt, das Dürftige ihrer einzelnen Bestandteile enthüllt und den
erstarrten Spruch als Ganzes wieder in die Bewegung des Denkens hinein-
und so in ein neues Medium hinüber-setzt.

In dieser zunächst harmlos erscheinenden Tätigkeit des Uebersetzens ent-

2 Freilich wehrt sich Heidegger sowohl gegen einen dem Denken vorauseilenden
«Glauben» (die notwendige Voraussetzung Anselms), wie gegen den
«wissenschaftlichen Beweis», von dem gesagt wird, er «trägt zu kurz». Doch ist gerade
diese Formulierung ein Zeichen dafür, daß Heideggers Denken, aus freiem
Antrieb, weiter führen oder «tragen» soll, als es einer rein vernünftigen
Beweisführung möglich ist.

376



hüllt sich indessen auch das Gefährliche des Heideggerschen Existentialismus
und seiner Dynamik. Es zeigt sich, daß gerade beim Uebersetzen für gewöhnlich

als eine stillschweigende Voraussetzung angenommen wird, die einzelnen
Worte hätten ihre begriffliche Verankerung in einem platonischen
Ideenhimmel. Wo die Worte diese Verankerung verlieren — und Heideggers
Philosophie richtet sich ja zentral gegen die platonisch-metaphysische
Sicherstellung der Begriffe —, droht ihnen das Schicksal des Portgeschwemmtwerdens

vom Strome eines völlig anarchischen Denkens. Wie soll sich die
gewiß jedem Uebersetzer sichtbare Kluft zwischen Vorlage und
Nachschöpfung, zwischen Vorbüd und Abbild noch überbrücken lassen, wenn
das Vorbüd wie das Abbüd ihren Büdcharakter verlieren und sich in geistige
Bewegung auflösen? Damit nun diese Auflösung der Begriffe nicht ins gänzlich

Unübersichtliche sich verliere, versucht Heidegger, die hervorgerufene
Bewegung zwar nicht zum Stillstand zu bringen, wohl aber, sie in eine
gewisse Bahn zu lenken, welche als überschaubare eine neue Sicherheit
gewähren mag.

Die am besten überschaubare Form der Bewegung ist bekanntlich die
Kreisbewegimg. Daher gleichen denn auch Heideggers Uebersetzungen —
und nicht nur die Uebersetzungen, sondern seine Schriften überhaupt —
einer Verbindung von Kreisen, Ringen, Ketten. Der einleitende Aufsatz der
«Holzwege» über den «Ursprung des Kunstwerkes» ist nahezu ein einziges
Sich-im-Kreise-Drehen; was wir hier von Heidegger erfahren, sind fast alles
Gedanken-Ringe, die sich um den einen Satz legen: «Der Ursprung des
Kunstwerkes ist die Kunst.» — Daß diese Kreisbewegungen nicht einfach
in einem Leerlauf enden, rührt daher, daß die Gefahr, aus dem Kreise
herauszufallen, stets drohend bleibt. Ja diese Gefahr ist, wie wir bereits gesehen
haben, das Ursprünglichere und immer wieder Aufdringlichere als der Kreis,
Heideggers Werk lebt aus der ständigen Spannung zwischen einer anarchischen

Dynamik und dem Willen zur vollkommenen Figur, so wie sich sein
Denken dem Wagnis der Ideenflucht (in nicht-pathologischem Sinne natürlich)

und der Sicherheit einer neuen Formgebung überläßt. Darum auch, so
scheint es uns, wird in den «Holzwegen» Nietzsche, wird der späte Rüke von
Heidegger kommentiert, weil auch bei ihnen dieser Gegensatz zwischen der
ziellosen Bewegung ins Nihil und dem Versuch, die Bewegung gewaltsam
zum Kreise umzubiegen, sich in stärkstem Maße auswirkt: etwa wenn
Nietzsche an den Höhepunkten des «Zarathustra» und des «Willens zur
Macht» in refrainartigen Absätzen die ewige Wiederkehr verkündet, oder
wenn Rilke (bei dem der nihilistische Zug meist unterschätzt wird) in
unerwartetem Ausbruch die «heile und volle Sphäre des Seins» preist. So ist
denn wohl eine der adäquatesten Auslegungen, die Heidegger gegeben hat,
jene Interpretation des späten Rilkesehen Gedichtes: «Wie die Natur die
Wesen überläßt dem Wagnis» usw. (im fünften Stück der «Holzwege»), —
Freilich wird hier deutlich, daß Heidegger, bedächtiger und weniger
verkrampft als Rilke und Nietzsche, imstande gewesen wäre, überzeugender als
diese beiden von der «heilen und vollen Sphäre des Seins» zu sprechen.
Aber, bescheidener zugleich als Hegel, hat er es nicht unternommen, die
vollständige «Wissenschaft der Erfahrung des Bewußtseins» zu entwickeln
— was Identität mit dem Anfang, Mitte und Ende umfassenden Weltgeist
selbst erforderte —, sondern sich damit begnügt, «Furchen in das Feld zu
ziehen» oder «Holzwege» zu eröffnen: das sind Teilstrecken auf jenen
Meridianen, die nur die Ahnung, nur der erleuchtete Augenblick zur Kugel zu
ergänzen vermag.

377



Das dem Verständnis am leichtesten zugängliche Stück der «Holzwege»
ist der zeitkritische Aufsatz über die «Zeit des Weltbildes», in dem vor allem
der «Betriebcharakter» der heutigen Wissenschaften treffend gekennzeichnet
wird. Menschlich am tiefsten berührt der Versuch über Nietzsches Wort
«Gott ist tot»; während die Gedanken am weitesten getragen werden von
dem Aufsatz über Hegel, den wir zu Beginn erwähnten. Alle die Arbeiten,
welche das jüngste Buch von Heidegger vereinigt, führen, jede für sich,
mitten in ein Lebendiges und noch Ungedachtes hinein; und alle streben sie
nach demselben Ziele: der «Erfahrung» des Einen, das die Vielheit der
Erscheinungen nicht als etwas seinem Wesen Fremdes sich entgegensetzte. —
So sind die Holzwege Pfade des Denkens, die sich, wie alles ursprüngliche
Denken, im Sein selbst verlieren. Maria Bindschedler

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Das Rätsel Kein Dichter unserer Zeit gab der Zeitschrift in so hohem Maße
Joyce wie James Joyce Gelegenheit, avantgardistischen Funktionen ge¬

recht zu werden. Ohne den Mut kleiner Zeitschriften wäre Joyce
nicht in die großen eingedrungen; ohne den Enthusiasmus von zwei Buchhändlerinnen

in Paris hätte «Ulysses» sein Ithaka nicht erreicht. Alle tapferen
Zeitschriften, die sich für Joyce einsetzten, fand man in der aufregenden
Ausstellung vereint, die Bernard Gheerbrant voriges Jahr in Paris veranstaltet hat
und von der wenigstens ein illustrierter Katalog zurückgeblieben ist, nachdem
die Universität von Buffalo die Sammlung, samt der Handbibliothek, angekauft
hat. Hier lag der schon sagenhafte Egoist, An Individualist Review, deren
Herausgeberin Dora Marsden vom Februar 1914 an A Portrait of the Artist as a
Young Man veröffentlichte — die erste, nicht die letzte der Frauen, ohne deren
bedingungslose Hingabe dieser Rebell wehrlos in der Welt der Männer gestanden

wäre. Das Verdienst, das Werk in fünfundzwanzig Fortsetzungen bis zum
September 1915 publiziert zu haben, gebührt ihrer Nachfolgerin in der Leitung
des Blattes, der Quäkerin, Suffragette und Mäzenatin von Joyce, Miss Harriet
Weaver, deren Name als Editor auf dem Egoist vom Juni 1914 an erscheint.

Die dritte Frau, die Joyce den Weg bahnte, war die Herausgeberin der Little
Review, Margaret Anderson, die getreu dem Wahrspruch ihrer New-Yorker
Zeitschrift: «The Little Review, Magazine of Arts, making no compromise with
the public taste» — vom März 1918 an den «Ulysses» in dreiundzwanzig
Fortsetzungen veröffentlichte, bis es dem Sumner Committee gelang, den Prozeß
gegen sie wegen Unzuchtsdelikten zu gewinnen. Es folgen nun die Zeitschriften,
die das letzte Werk von Joyce, Finnegans Wake, stückweise veröffentlichten, in
Paris die Transatlantic Review und Le Navire d'Argent, in London The
Criterion, in Mailand This Quarter und schließlich Eugène Jolas, der in seiner
Zeitschrift Transition in siebzehn Heften den größten Teil des Werkes in der
ersten Fassung hörausgebracht hat. Man weiß nicht, wen man mehr bewundern
soll, die Herausgeber der Zeitschriften, die das wagten, oder die Abonnenten,
die es duldeten. Dazu kommen einzelne Hefte von Commerce, This Quarter,
Nouvelle Revue Française, die in der Geschichte der Veröffentlichungen einen
Anteü haben. Doch konnten die Zeitschriften immer nur Vorarbeit leisten, um
eine Buchausgabe vorzubereiten.

Wieder war es eine Frau, die für die Publikation des Oeuvre entscheidend
wurde: Sylvia Beach, Abkömmling von dreizehn Generationen amerikanischer

378



Pfarrer und des Kaplans von Cromwell, die zehn Jahre ihres Lebens der
Drucklegung, dem Verlag, der Verbreitung, der Korrespondenz widmete, um
dem Manne zu dienen, den sie im Juli 1920 in einer Gesellschaft bei André Spire
kennenlernte und mit den Worten ansprach: «Est-ce le grand James Joyce?»
Er reichte ihr seine kleine, schwache Frauenhand, und das Arbeitsschicksal
nahm seinen Lauf, das Miss Beach in dem Joyce-Heft des Mercure de France
(1041) als eines der verwegensten Abenteuer des modernen Verlagswesens
beschreibt. •

Sylvia Beach hatte damals eine englische Leihbibliothek, 8, rue Dupuytren,
die später hinüberzog nach 12, rue de l'Odéon, in die Nachbarschaft ihrer
Freundin Adrienne Monnier, die vis-à-vis La Maison des Amis des Livres
besaß. Die englische Leihbibliothek hieß Shakespeare and Company, und
Shakespeare brachte auch Sylvia Beach und Joyce zusammen, nicht der
Dichter, sondern die Frau des Dichters Ezra Pound, eine geborene Shakespeare.
Joyce war gerade einen Monat in Paris und erwartete viel von dem homerischen
Klima der Stadt, in dem, wie er seinem Bruder berichtete, Anatole France «Le
Cyclope» schrieb, Giraudoux einen «Elpenor», Apollinaire «Les Mamelles de
Tirésias» und Gabriel Fauré die Oper «Pénélope». Miss Beach brachte, und
das wurde entscheidend, Joyce und Valéry Larbaud zusammen, der das Manuskript

der XIV. Episode (Geburt im Hospital) erhielt und darauf Sylvia schrieb:
«I am raving mad over ,Ulysses'». «Ich bin bis zum Wahnsinn außer mir...
Bloom ist unsterblich wie Falstaff.» Da gleichzeitig Margaret Anderson wegen
«Unzuchts»delikten zu 100 Dollar verurteilt worden war, konnte an eine
amerikanische Publikation nicht mehr gedacht werden. Sylvia Beach sprang, mittellos

wie sie war, Dilettantin im Verlagswesen, ein. Aber wer hätte ein solches
Wagnis auf sich nehmen sollen? Der Verlags«fachmann» vielleicht? Aber
warum wagte es die Anfängerin? Weil sie den Glauben hatte. Etwas anderes
gibt es nicht.

Paris hatte aber außer dem homerischen Klima im Augenblick das
avantgardistische dieser großen Jahre nach dem letzten Kriege. Das «ganze»
emigrierte England-Amerika siedelte an der Rive gauche, gehörte zur Kundschaft
der Leihbibliothek, die damals neben dem Laden von Adrienne Monnier die
Funktion eines literarischen Salons hatte. Hier waren Gertrud Stein, John Dos
Passos, Thornton Wilder, Scott Fitzgerald, Ernest Hemingway, Sherwood
Anderson, Ezra Pound — die alle mit Subskriptionsbogen für Joyce die reichen
Freunde und die Boîtes de nuit heimsuchten. Larbaud hatte dem Prospekt den
Satz zur Verfügung gestellt: «Avec ,Ulysses', l'Irlande fait rentrée sensationelle
dans la haute littérature européenne.» Nicht ganz dieser Ansicht war Shaw,
der die Subskription in einem längeren hier veröffentlichten Schreiben ablehnte,
weil er Irländer sei und kein Ire für ein Buch 150 Francs ausgibt. Immerhin tat
es Yeats, worauf Joyce stolz war, hatte er doch Yeats vor Jahren gesagt: «Ich
komme zu spät, um noch Einfluß auf Sie nehmen zu können.» Aber Gide
brachte seine Subskription persönlich, und der ungeduldigste Besteller war
Lawrence of Arabia, der sich wiederholt wegen des verspäteten Erscheinens
beschwerte.

Gedruckt wurde das Werk in Dijon — aber wie! Joyce verlangte fünf
Korrekturabzüge, die er mit Aenderungen und Ergänzungen vollschrieb. Noch den
Umbruchkorrekturbögen ließ er nach dem Gut-zum-Druck brieflich,
telegraphisch, telephonisch unzählige Aenderungen folgen. Ein Drittel des Buches
sind Korrekturzusatz. Es ist ein Autor, wie ich ihn Dr. Walther Meier wünsche.
Ein Fünftel der Herstellungskosten verschlangen die Zusätze. Aber erst die
Abschrift des Manuskripts! Joyce stellte selbst eine Reinschrift in schönster

379



Form her, die er seinem amerikanischen Gönner John Quinn kapitelweise zu
überlassen hatte. Die Daktylos erhielten unlesbare Vorlagen. Zu einer
Katastrophe wuchs sich die Arbeit an der Walpurgisnacht im Bordell der XV.
Episode aus. Die teuflische Anhäufung perverser Orgien, die Ueberfülle an Korrekturen

brachte neun Daktylos zur Verzweiflung. Eine verlor die Nerven und
wollte zum Fenster hinausspringen, auf Kosten des Verlags, eine andere lief zu
Joyce, warf ihm Vorlage und Abschrift vor die Füße und jagte davon. Schließlich

fand sich eine Engländerin, die die Manuskripte lesen konnte. Aber als
ihr Mann, ein Herr von der britischen Botschaft, in die Arbeit Einblick nahm,
packte er das Manuskript und die Abschriften und warf alles ins Feuer. So
konnte nur mit Hilfe einer aus Amerika unter Mühen erwirkten Photokopie der
Reinschrift das Werk in Satz gegeben werden.

Aber diese unvergleichliche Sylvia Beach hatte sich in den Kopf gesetzt, die
erste Ausgabe des «Ulysses» Joyce zu seinem vierzigsten Geburtstag am 2.

Februar 1922 zu übergeben. Das Buch war erst am 1. Februar fertig geworden.
Statt es durch die Post zu senden, übergab es der Drucker dem Kondukteur
des Schnellzuges Dijon—Paris, und aus dem Zug sprang der Schaffner hinunter
auf den Perron, händigte Sylvia Beach zwei Exemplare des «Ulysses» ein, sie
brachte eins im Taxi zu Joyce und das zweite in die überfüllte Buchhandlung.
Die erste Auflage war vergriffen, elf weitere erschienen, bis das Werk dann in
der definitiven Ausgabe an John Lane, The Bodley Head, überging.

Die Odyssee der ersten französischen Uebersetzung des «Ulysses» erzählt
dann Advienne Monnier im Joyce-Heft des Mercure de France. 1922 begannen
die Verhandlungen; 1929 erschien sie. Der Uebersetzer Auguste Morel dürfte
einer der verblüffendsten Uebersetzer aller Zeiten sein. Er hatte, wie Adrienne
Monnier schreibt, eine Anthologie La MiLse Angloise im Manuskript beendigt,
in der er alle englischen Gedichte in das ihnen zeitlich korrespondierende
Französisch jeder einzelnen Epoche meisterhaft übertragen hatte. Er war also zur
Uebersetzung eines Werks berufen, in dem die Parodierung der Stile eine so
große Rolle spielt, besonders in der XIV. Episode, die eine Entwicklung des

Sprach-Embryo vom Sagen- und Kirchenstil über Mandeville, Malory, Bunyan,
Defoe, Swift, Goldsmith, Lamb, zu Ruskin, Pater, Newman, Carlyle durchführt.

Daß eine so einmalige Existenz wie die von Joyce die Möglichkeit hatte, sich
so komplett zu realisieren, wie er es selbst als Kunstideal im «Jugendbildnis»
verlangte, ist ebenso rätselhaft wie er selbst, und macht sein Leben zur Abbreviatur

seines Werkes. Das Vollständigkeitsideal, das er Thomas von Aquino
entnahm, und das nicht künstlerisch, sondern wissenschaftlich ist und daher
seiner ambivalenten Persönlichkeit voll entspricht, erlaubte ihm auch im
Rhythmus der Ereignisse mit den Menschen seines Schicksals zusammenzukommen,

die wie merkurische Götterboten für ihn geboren schienen. Zu
ihnen gehört auch sein Kommentator Stuart Gilbert, dessen Souvenirs de

Voyage im geichen Heft des Mercure das «Portrait of a Artist» ergänzen. Ueber
das letzte Jahr in Frankreich berichtet dann Maria Jolas, die Frau des Herausgebers

von Transition.
Joyce war (um einige Züge aus allen Beiträgen zu koordinieren) eine überaus

sensitive Persönlichkeit. Er konnte beim leichtesten Anlaß erröten. Das wird
Psychoanalytiker nicht überraschen. Er hatte eine neurotische Furcht vor
Tieren, er wurde bleich, wenn ein Hund im Garten bellte, und fragte ängstlich:
«Kommt er hier herein?» Aus seiner Lektüre waren Zeitungen und moderne
Romane verbannt. Er hatte nichts davon gelesen und ertrug nicht mehr als eine
halbe Seite «Lady Chatterley». Er sagte «Lush!» und bat aufzuhören. Im Hotel, in
dem die Gäste mit puritanischer Andacht die Leitartikel der «Times» beteten,

380



schockierte er sie, wenn er stundenlang über Kinderbücher und -Zeitschriften
gebeugt war — sie gehörten wie Kinderspiele lebenslänglich zu seiner
Unterhaltung. Auf ein Kinderspielthema ist ein Teil von «Finneganns Wake» gebaut
Joyce beschäftigte sich in Frankreich bis zuletzt mit der Buchausgabe seines
letzten Werkes. Nach Erscheinen stellte er 900 Druckfehler fest, deren Richtigstellung

als Sonderdruck erscheinen mußte. Das Werk war der von ihm
befürchtete kriegsbedingte Mißerfolg, aber Eliot warnte davor, einen Joyce gegen
den anderen auszuspielen, sein Gesamtwerk sichere ihm einen Platz «among
the great».

Auch Thornton Wilder sieht in seiner Studie über Joyce im Merkur (21) in
«Finnegans Wake» den Abschluß eines Gesamtwerks, und leicht könnte einmal
die Bewunderung dafür allein dem letzten Werk geschuldet werden. Haß und
Liebe bestimmten das Verhältnis von Joyce zu allem: zu Religion, Vaterland,
zum eigenen Leben, zur Sprache. In jedem Fall drückt es sein Doppelverhältnis
zu den Dingen aus: er zerfetzt und verherrlicht sie. Alle Bezüge zwischen
dem Mikrokosmos und dem Makrokosmos sind burlesk, parodistisch und dann
wieder pathetisch wiedergegeben. Joyce hat nicht die Erfindungsfülle von
Rabelais und Cervantes, er wirkt spitzfindig und gesucht — man muß ihn
suchen, und er verlangt das mit Stolz und im Bewußtsein seiner Größe. Aber
daß im «Ulysses» nur die beiden Blooms gelungen seien, Stephan Dädalus aber
«ein glatter Versager» sei, erscheint mir als Fehlurteil. Joyce hat gerade die
Doppelfunktion des Stephanus meisterhaft wiedergegeben: er ist noch immer
der Sucher, wie im Jugendbildnis, aber auch der große Schöpfer, freilich nur
in dem von ihm abgespaltenen, außerhalb des Werkes stehendem Ich des

Autors, von dem nur ein Teil im Buch erscheint. Bloom ist mit «Ulysses»
erschöpft;-Stephan geht weiter und lebt als Nachtträumer in «Finnegans Wake»
fort.

An weiteren Zeitschriftenbeiträgen sei verzeichnet: Der englisch und italienisch

geführte Briefwechsel zwischen Joyce und Italo Svevo in der Mailänder
Zeitschrift Inventario (1949,1, II), H. Levins Artikel Joyce's sentimental journey
trough France and Italy in der Yale Review (1949, 38). Levin ist der Autor einer
neuen Joyce-Biographie, die von der Kritik als das wichtigste Buch über Joyce
neben dem von H.S.Gorman bezeichnet wird. — Ueber James Joyce's town
schreibt P.Hutchins in Life and Letters (1949, 4). Eine längere Studie von
R. Kelly: «James Joyce, a partial explanation» findet man in Modern Language
Association of America Publications (1949, 3). Schließlich beschrieb Leon Edel
Die letzten Tage von Joyce in Zürich in der Amerikanischen Rundschau
(1948, 22).

Zerstörung Der Deutschland-Korrespondent des «Monde», Alain Clément,
der Struktur veröffentlicht in den Frankfurter Heften (10) unter dem Titel

Aufstieg oder Niedergang Deutschlands? eine von tiefer Anteilnahme

erfüllte Studie, deren Ernst auf jeden unvoreingenommenen Leser
großen Eindruck machen muß. Die Zeitschrift konnte ihre Verpflichtung
Deutschland gegenüber nicht würdiger als durch den Abdruck dieses Beitrags
erfüllen. Hat die Redaktion nach dem Titel vorsichtshalber ein Fragezeichen
gesetzt? —• in der Arbeit von Clément ist kaum etwas von einer Frage, um so
mehr von einer nüchternen und deshalb erschütternden Bilanz der Passiva zu
lesen; Aktiva sind einfach nicht vorhanden. Sie werden von Clément nicht
mißgünstig verschwiegen, sondern tragisch vermißt. Le Monde ist der entschiedenste

Vorkämpfer des Schuman-Plans, zu dessen Partnerschaft schöpferische Mit-

381



Wirkung gehört. Um so bedrückender erscheint es Clément, daß die «ans Sagenhafte»

grenzende «Mittelmäßigkeit des deutschen parlamentarischen Lebens
«möglicherweise ebenso repräsentativ sein sollte für das neue Deutschland wie
die Anzeichen eines ökonomischen Wiederaufbaus». Die Politik setzt sich aus
einer regierenden und einer oppositionellen «Unbeweglichkeit» auseinander.
Deutschland macht auf Clément den Eindruck, völlig ausgeleert zu sein an
geistiger und dynamischer Aktivität. Diese Entleerung ist das Werk des
Nazismus, aber auch schon vorausgegangener Strukturzerstörungen. Er faßt
zusammen:

«Es ist nicht leicht, das ganze Ausmaß zu erfassen. Die nationalsozialistischen
Säuberungen, die Vernichtung der Juden, die Zähmung der Akademiker, die
Ausrichtung und Irreführung des Proletariats durch die Diktatur; die großen
Verluste innerhalb der Eliten aller Gesellschaftsschichten, die Liquidierung der
preußischen Aristokratie und der Militärs, die allgemeine Verarmimg und
Verproletarisierung... man kann sagen, daß so gut wie nichts davon übrigbleibt.

Nicht nur Millionen schöpferischer Individuen wurden getötet oder
verfemt, sondern ganze Gesellschaftsklassen haben Veränderungen geradezu
geologischen Ausmaßes erfahren.»

Der Zerstörung aller traditionellen Oberschichten, vom Feudaladel angefangen
bis zur Gewerkschaftsführung, entspricht der Aufstieg einer «Karnevals-Aristokratie»,

die aus den politisch und ideologisch uninteressiertesten Schichten
besteht. Es herrscht ein Handwerks-, Handels- und Fabrikanten-Besitzbürgertum,

das aus allen Zusammenbrüchen blühend und bereichert hervorgegangen
ist. Die neue herrschende Klasse hat sich wirtschaftlich wunderbar bewährt,
aber sie ist «völlig unfähig, eine irgendwie annehmbare soziale Ordnung zu
errichten und die Rolle einer herrschenden Klasse zu übernehmen. „. Das
Schlimmste aber ist, daß es ihr gegenüber keine andere Klasse gibt, die ihre
Ruhe stören und ihre Flachheit in Verlegenheit bringen kann.» Alle anderen
Klassen und Enterbten haben bedingungslos vor sich selbst und vor jeglicher
Ungerechtigkeit kapituliert. Eine geistige Blutarmut herrscht überall, Clément
warnt davor, das heutige Deutschland zu überschätzen. Man bemerkt ein reges
Schaffen, aher keine Schöpfung. Die kompakte Ruhe des Landes ist kein Symptom

der «Weisheit» des deutschen Volkes, die von vielen bewundert wird. Es
ist eine Harmonie des Untergangs. Aber Clément stellt das nicht fest, um
Frankreich ein Gefühl der Sicherheit zu geben. Dieser Sumpf muß ausgetrocknet

werden. Das ist eine Aufgabe des werdenden Europa.

Deutscher Die Uebersicht über die deutsche Buchproduktion ist seit Jahres-
Buchbericht beginn durch die Zweimonatshefte Das deutsche Buch wesentlich

gefördert worden. Die neue Publikation erscheint im Auftrag
des Börsenvereins deutscher Verleger- und Buchhändler-Verbände bei der
Buchhändler-Vereinigung Frankfurt a. M. unter der Redaktionsleitung von
Hanns W. Eppelsheimer, dem Direktor der Deutschen Bibliothek zu Frankfurt
a. M. Es werden alle Bücher aufgenommen, die außerhalb Deutschlands von
Interesse sein können. Man erhält auf diese Weise in Form eines 80 bis 100 Seiten
starken, typographisch musterhaften Bulletins eine nach Fachgebieten geordnete

Uebersicht über Neuerscheinungen und Neuauflagen. In vielen Fällen
wird das Jahr der ersten Auflage bekanntgegeben. Der Verzicht auf übersetzte
Werke erscheint mir als Mangel. Man will nicht nur wissen, was geschrieben,
sondern auch was gelesen wird.

Sehr erfreulich ist das Wiedererscheinen des Euphorion, das der deutschen

382



Literaturforschung von 1894—1934 rühmliche Dienste geleistet hat. Die von
August Sauer 1894 gegründete Zeitschrift wußte allen geistigen Entwicklungsformen

der Literaturgeschichte zu folgen und hat ebensogut die
geistesgeschichtliche wie die metaphysische und morphologische Wandlung der
Methoden in sich aufgenommen. Daß die Zeitschrift allzu willfährig 1934 ihren
schönen Titel aufgab und sich als Zeitschrift für Dichtung und Volkstum
bezeichnete, wird von den Ueberlebenden aufrichtig bedauert. In dem Jahrzehnt,
in dem die Zeitschrift dann noch erschien, ist auch gute Arbeit von Fall zu Fall
geleistet worden — das soll nicht bestritten werden. Nun fängt man also im
Simons-Verlag, Marburg-Lahn, unter der Redaktion von Professor Hans
Neumann (Göttingen) und Professor Hans Pyritz (Hamburg) — dieser für moderne
deutsche und europäische Literatur —, frisch wieder an und will die historische
Einheit der deutschen Literatur in den gesamteuropäischen Zusammenhang
stellen. Das 1. Heft des 45. Bandes ist für die kommende Gestaltung noch nicht
maßgebend, da es als Goethe-Heft erschien. Es enthält folgende Beiträge: Hans
Pyritz: Goethes Verwandlungen. Prolegomena zu einem künftigen Goethe-Bild;
August Closs (Bristol): Goethe und der europäische Geist; Leonard Forster
(Cambridge): Goethe und das heutige England; Walter Hof (Gießen): Um
Mittemacht. Goethe und Charlotte von Stein im Alter; Oskar Seidlin (Columbus,

Ohio): Zur Mignon-Ballade; Eckehard Catholy (Göttingen): Karl Philipp
Moritz, üfin Beitrag zur «Theatromanie» der Goethe-Zeit. Anschließend eine
ausführliche Besprechung des Buches von Wilhelm Emrich: «Die Symbolik von
Faust II» (Sinn und Vorformen), von Pyritz.

Durch Buchbesprechungen, die zuverlässig gehalten sind, zeichnet sich die
Gegenwart aus. Sie erscheint seit 1945 und wird von früheren Redakteuren der
Frankfurter Zeitung herausgegeben, freilich der gleichgeschalteten. Wir wollen
die Vergangenheit und die Vergangenheiten nicht durchhecheln, aber die
Zeitschrift dürfte nicht von der Frankfurter Zeitung vor und unter dem Nazismus
wie von ein und derselben Sache sprechen; Mark ist nicht gleich Mark. Wenn
sie sich jetzt, anläßlich des Umzugs der Zeitschrift in die alte Frankfurter
Sozietätsdruckerei, darauf beruft, daß sie gegen den Widerstand der heutigen
Leser dem Grundgedanken der Frankfurter Zeitung Geltung verschafft habe,
so wäre das grade ein Anlaß gewesen, über die schwarzen Jahre nicht großzügig
hinwegzusehen. Immerhin sei nicht bezweifelt, daß sich unter der Schminke
der Gleichschaltung so mancher die alte Gesinnung verschwiegen bewahrte.
Die neue Gegenwart ist jedenfalls einwandfrei, oft erquickend deutlich. Politik,
Literatur, Oekonomie sind in gutem Gleichgewicht, der Literarische Ratgeber
ist immer lesenswert. — Bücherfreunden bietet die Wiener Halbmonatszeitschrift
Das Antiquariat eine immer fesselnde und amüsante Lektürer. Außer den beiden
regelmäßigen Beilagen Der Bibliophile und Kommende Bücher enthält die
Zeitschrift eine fast unwahrscheinliche Fülle von Nachrichten, Glossen und
Kurzberichten aus der Welt der Bücherschreiber, -leser und -handler. Die
Suchlisten des österreichischen Buchhandels sind aufschlußreich für die Interessen

jener Kreise, die nachholen wollen, was zu versäumen sie gezwungen
wurden.

Zeitschriften- World Review hat in Desmond Fitzgerald eine neue Leitung
wandel erhalten. Die alte Redaktion war gut, man kann die neue erst

nach ihren Leistungen beurteilen. Bisher war World Review
die englische Zeitschrift, deren Themen den kontinentalen Leser am meisten
fesselten. Vielleicht war das für England nicht das richtige. Die neue «World

383



Review» ist schon illustrativ viktorianisch. Heft 18 enthält unter anderem eine
Studie über das Oberhaus von Viscount Cecil, einen Artikel über politischen
Fanatismus von Bertrand Russell, zwei Beiträge über das moderne Italien in
Literatur und Malerei und drei Short Stories. Im zweiten Heft führt der Editor
(sein Name ist nach englischer Tradition bereits verschwunden) eine
Vorbemerkung zu Beiträgen des Heftes und ihre Diskussion ein. Er unterhält sich
mit abgelehnten Autoren und über Themen, die er behandelt haben möchte.
Auch seine Redaktion wird mit Artikeln über Kafka, Joyce, Rilke, Kierkegaard,
Eliot überschwemmt.

The National Review erscheint seit Heft 807 im vergrößerten Umfang unter
dem Titel The National and English Review. Aus dem vorletzten Heft hebe ich
die Diskussion zwischen Tory, Labour und Liberais über Aenderungen des
Wahlrechts hervor, aus dem Oktoberheft die Diskussion zwischen dem
Konservativen James Ramsden und dem Linkssozialisten Anthony Wedgwood Benn
über Duldung oder Bann der Kommunistischen Partei. Die Freiheit des
Denkens erkennt man auch daran, daß parteipolitische Gegensätze nicht Ueber-
einstimmungen im Wege stehen.

Auch Hommes et Mondes erscheint mit dem 1. Heft des fünften Jahrgangs in
veränderter Form. Die Zeitschrift sucht das Gleichgewicht zwischen den
klassischen französischen und den kondensiert angelsächsischen Zeitschriften zu
halten. Das Programm lautet: documentation, information, méditation.

Zahlreiche Chroniken schließen jedes Heft. Sie werden geführt von Gaston
Riou, Thierry-Maulnier, René Lalou, Maurice Boucher, Francis de Miomandre,
Marcel Arland usw. Für eine gründliche Information ist in den 160 Seiten
starken Heften gesorgt.

Kurze Im Listener erschienen und erscheinen fortlaufend folgende
interChronik essante Serien: Soviet Arts and Sciences; Poetry and Philosophy;

Social Service in Changed Society; Aspects of Art in England c.
1700 — c. 1840; The Concept of Man; The English Novel (bisher: Dickens, Eliot,
Fielding, Hardy, Joyce, Richardson, Scott). Eine interessante Rubrik führt
Tribune: «Neglected Books». Die Redaktion erbittet Vorschläge der Leser zur
Fortsetzung. — Berichtigung: Irrtümer in meiner Glosse Marxismus und
Marxismus werden von Waldemar Jollos in der Neuen Zürcher Zeitung (Nr.
2042) richtiggestellt. Auf Grund des unzulänglichen Materials wurde ganz
allgemein angenommen, daß der russische Linguist N. J. Marr, gegen den Stalin
so heftig diskutierte, noch lebt. Er ist schon anfangs der Dreißigerjähre
gestorben. Er hat auch nicht das heutige Russisch in ein Esperanto überführen
wollen, sondern recht abstruse Theorien über das Absterben der «Klassen» -
Sprachen und die Bildung einer künftigen gemeinsamen Weltsprache
entwickelt. An dem Thema und der Folgerung der Glosse, daß Stalin
antidogmatisch wird, wenn es ihm gerade paßt, und etwas anderes gemeint als
gesagt ist, ändert diese Berichtigung nichts. Felix Stössinger

384


	Kleine Rundschau

