
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 6

Artikel: Die portugiesische Literatur der Gegenwart

Autor: Kayser, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PORTUGIESISCHE LITERATUR
DER GEGENWART

VON WOLFGANG KAYSER

VorausSetzungen

Man hört von portugiesischen Schriftstellern, Kritikern und
Verlegern immer wieder Klagen über ein unbefriedigendes Verhältnis
zwischen Leserschaft und Buch. Die Klagen beziehen sich gerade auf die
«schöne» Literatur. Dabei läßt sich nicht einmal sagen, daß sie selber,
wie es sonst wohl geschieht, von anderem Schrifttum zurückgedrängt
wird. Den Besucher Portugals überraschen vielmehr die vielen großen
Buchhandlungen, die gerade in den Hauptstraßen dicht beieinander
liegen. In ihren Auslagen herrscht das «schöne» Schrifttum durchaus

vor. Es fehlt auch nicht an dem äußeren Getriebe eines literarischen
Lebens; in den großen Zeitungen finden sich Buchbesprechungen und
wöchentliche literarische Beilagen, in den meist freilich nur kurzlebigen
literarischen Zeitschriften werden Programme verkündet und kleine
Streitigkeiten ausgetragen, zahlreiche literarische Preise verheißen
schnelle Berühmtheit und Aufnahme in eine der Schriftstellergruppen,
die sich zu später Nachmittagsstunde in den Buchläden zu versammeln
pflegen. Auf der anderen Seite gibt es eine aufnahmefreudige
Leserschaft, mag sie auch relativ kleiner sein als in anderen Ländern. Nur
daß beide, die Erzeuger wie die Verbraucher, nicht recht zueinander-
kommen. Denn man liest vorwiegend ausländische Werke. In den
Beständen der Buchhandlungen nimmt das heimische Schrifttum nur
einen beschränkten Raum ein, und unter den Neuerscheinungen wächst
die Zahl 'der Uebersetzungen ständig, sie beträgt in den letzten Jahren
etwa 40 vom Hundert.

Der Gegensatz zwischen einem betont portugiesischen Schrifttum,
dem die Gegner Enge und Kleinheit nachsagen, und einem sich bewußt
am Ausland orientierenden, idem die Vorwürfe der Sensationslust und
sklavischer Nachahmung gemacht werden, durchzieht seit Jahrzehnten
das portugiesische Schrifttum. Er geht letztlich auf den berühmten
Kampf der Schule von Coimbra im Jahre 1865 gegen die sogenannte
Romantik zurück. Die von Garrett (1799—1854) und Herculano
(1810—1887) geführte «Romantik» hatte für Portugal den großen
Prozeß der Verbürgerlichung der Dichtung bedeutet, den Deutschland,
Frankreich und England ein Jahrhundert zuvor erlebt hatten. Wenn
Camilo Castelo Branco (1825—1890), gleichfalls einer der Alten, er-

348



klärte, daß er die von der neuen Generation gerühmten Geister, wie
Hegel, Schopenhauer, Feuerbach, E. v. Hartmann und Comte, Taine,
Mill und so weiter nicht kenne und auch nicht wisse, worauf der
literarische Anschluß an sie eigentlich hinauswolle, so drückte er
damit die Einstellung der weiten Leserkreise aus, die von der portugiesischen

Romantik für die Literatur erobert waren. Sie sind ihr bis
heute treu geblieben, und Camilo selber, der portugiesische Gerstäcker,
ist noch heute der gelesenste Romanschriftsteller seines Landes. Die
Schule von Coimbra bekämpfte in der älteren Generation eine in
Stoffen und Stil lebensferne Kunst; sie tat es im Namen einer
Auffassung, die die Dichtung mit den aktuellen Fragen des Denkens und
Lebens zu erfüllen suchte. Es ist das große Glück dieser Generation
gewesen — und (darin liegt der entscheidende Unterschied zu der
Bewegung des Jungen Deutschland, mit der sie der Funktion nach

zu vergleichen ist —daß sie in ihren Reihen nicht nur starke Talente,
sondern große Künstler besaß. Die beiden bedeutendsten sind im
deutschen Sprachgebiet bekannt geworden: von Antero de Quental,
dem philosophischen Lyriker (1842—1891), wurden die meisten
Sonette und Canzonen 'schon zu Lebzeiten von W. Storck übersetzt.
Eça de Queiroz hingegen (1845—1900) ist mit Werken übertragen
worden, die keinen rechten Eindruck von seiner Bedeutung vermitteln:
er gilt in seiner Heimat als der größte Romanschriftsteller der
portugiesischen Literatur überhaupt. Ihm ist es in seiner ironischen Skepsis
gelungen, den portugiesischen Zeit- und Gesellschaftsroman zu schaffen,

und er tat es in einem neuen, funkelnden, aber zugleich kühlen,
Abstand wahrenden Stil. Das merkliche Französisieren in der Sprache
hat bisher verdeckt, wieviel Eça dabei dem englischen Gesellschaftsroman

verdankte, zumal er selbst durch seine betonte Abneigung
gegenüber England und seine Vorliebe für Frankreich die Kritiker auf
falsche Fährte wies.

Die Versdichtung wurde in den neunziger Jahren von der Welle
des Symbolismus erfaßt. Die Rolle, die im deutschen Schrifttum
Stefan George, im spanischen Ruben Dario spielten, fiel in Portugal
Eugénio de Castro (1869—1944) zu. Die Vorrede zu seiner ersten
Gedichtsammlung, Oaristos (1895), stellte das Programm der neuen
Bewegung dar, die als sofortiges Ergebnis eine merkliche Auflockerung
des Verses brachte. Eugénio de Castro selber freilich entwickelte sich
bald zum Parnassien; das Schweifende, Gleitende, Musikalische wich
dem Bildhaften, Plastischen. Es leuchtet, flimmert, duftet in seinen

Versen, die aber von allem geistigen Gehalt unbelastet bleiben. Die
Neigung zur Gegenständlichkeit führte den Dichter auch wohl zu
Goethe, von dessen Lyrik er seinen Landsleuten einiges in den Poesias
de Goethe (1909) vermittelte: es ist das freilich eine Auswahl, in der

349



ein deutscher Leser, was er von Goethe kennt, nicht findet, und was
er findet, nicht kennt. Dennoch trennt ihn von Goethe neben dem
Fehlen des geistigen Gehaltes die Eigenart der Gegenstandswelt. Fanden

sich in den ersten Bänden als Nachwirkungen Baudelaires noch
Gedichte auf Lungenheilstätten und ähnliches, so wird die Schönheit
immer stärker nun auch zum Auswahlprinzip im Gegenständlichen und
führt den Dichter in die Antike und den Orient. Seine Salome (1896,
ebenso wie Constança ins Deutsche übersetzt) ist dafür ebenso
kennzeichnend wie für den krankhaften, oft morbiden Zug, der in seinem
Kult des Schönen liegt. Damit ordnete sich aber auch diese neue exklusive

Lyrik der Fin-de-Siècle-Stimmung ein, die um die Jahrhundertwende

so breit über der portugiesischen Dichtung lagerte und deren
Vertreter den Titel Vencidos da Vida (vom Leben besiegt) als Ehrennamen

führten.

Revolutionen

In diese literarische Untergangs- und Todesstimmung fielen nun
Schüsse, die geschichtlichen Tod und Untergang schufen. Im Jahre 1908
wurden der König und der Kronprinz ermordet, 1910 wurde die Republik

ausgerufen. Nach einem Jahrhundert politischer Wirren und sich

steigernder Parteikämpfe im Innern, völliger Ohnmacht nach außen
und zunehmenden wirtschaftlichen Verfalls (mehrfach mußte der
Staatsbankerott erklärt werden) schien nun die Möglichkeit zu neuer
Grundlegung und neuem Aufbau gekommen. Die Frage, wie sich die
Erschütterungen in der Literatur auswirkten, bleibt nicht ohne
Antwort. Noch im Dezember 1910 erschien eine neue Zeitschrift, die als

Mittelpunkt einer neuen Bewegung gemeint war. Die Zeitschrift hieß

Aguia (Adler), der geistige Leiter Teixeira de Pascoais (geb. 1878) und
das Programm, das er in der Zeitschrift und in Büchern entwickelte,
Saudosismo (vergleiche zum Beispiel A arte de ser português, 1915).
Es ging der Bewegung um eine Erkenntnis des eigenen Wesens. Teixeira
selber deutete es als Verbindung von heidnisch und christlich, arisch
und semitisch, Sensualismus und Spiritualismus. In visionären
Dichtungen, wie Maranus, Regresso ao Paraiso, sprach er seine Gedanken
in gebundener Form aus.

Die Bewegung als solche zerfiel ziemlich rasch, ihre Wirkung aber

war nicht gering: auf den verschiedensten Gebieten haben ihre
Anhänger Wege zu neuen Zielen gewiesen. Afonso Lopes Viera (1878
bis 1946) verkündete die Größe der vorklassischen Dichtung (Amadis,
1922, A Diana de Montémor, 1924, die Campanha Vicentina, 1914);
Antonio Sergio (geb. 1883), der langjährige Leiter der Zeitschrift «Seara

Nova», wurde zum führenden Essayisten (fünf Bände Ensaios, 1920
bis 1936), Jaime Cortesao belebte das Interesse an der Volkskunde

350



und so fort. Sie schrieben auch fast alle Gedichte. Aber darin konnten
sie sich nicht mit Mario Beirao (geb. 1892) und Afonso Duarte (geb.
1886) messen. Diese beiden Lyriker haben sich später weit über ihre
Anfänge und nach entgegengesetzten Seiten entwickelt: ist Beirao der
erdenschwere Lyriker seiner Heimat, des Alentejo, geworden (Novas
Estrelas, 1940), so entzückt an Duarte die "Weite und "Wendigkeit eines
schwerelosen Fluges, und seine letzte Sammlung Ossados (1947) ist
das Eigenste und Bedeutsamste, was seit Jahrzehnten an portugiesischer

Yersdichtung erschienen ist. Im großen Publikum ist Antonio
Corrêa de Oliveira bekannter geworden (geb. 1879). Er hatte sich
schon vor der Berührung mit dem Saudosismo einen Namen gemacht:
erst als Dichter volkstümlicher Lyrik, dann als Schöpfer kosmischer
Rhapsodien. Mit etwas zu lauter Stimme sang er nun die großen
Zyklen A minha Terra (1915—1917) und Na Hora Incerta ou Nossa
Patrice (Zu ungewisser Stunde oder Unser Vaterland, 1920 ff.).
Oliveira ist fortan dieser Richtung treu geblieben, und der Band Hora
Incerta — Pâtria Certa (1949) bedeutet einen krönenden Abschluß
solchen Schaffens.

Teixeira de Pascoais wurde als Lenker bald abgelöst von Antonio
Sardinha (1888—1925): mit seinem «Lusitanismus» beziehungsweise
«Integralismus» schuf er die ideologischen Grundlagen des Neuen
Staates, den Salazar dann errichtete (die Hauptwerke von Sardinha:
Ao Principio era o Verbo, 1924;, A Aliança peninsular, 1924; Na
Petra dos Mitos, 1926).

Die Bewegung um den Aguia war letztlich konservativ. Die
Revolution auf literarischem Gebiet brach erst 1915 aus. Damals
erschien eine neue Zeitschrift: Orpheu. Sie hat es zwar nur auf zwei
Hefte gebracht, aber die erstrebte sensationelle Wirkung gehabt. Sie
verkündete den Bruch mit aller Tradition in Gehalt, Form und Sprache
und hißte eine neue Fahne: den Futurismus. Die Bildwiedergaben,
besonders von dem Maler Santa Rita, machten das noch sinnfälliger.
Damit ist schon gesagt, daß es sich im Gegensatz zu den früher
skizzierten Bewegungen um eine eindeutig international eingestellte Richtung

handelte. Ihre zum großen Teil im Ausland lebenden Vertreter
suchten als erste die jüngste europäische Mode des Futurismus zu
importieren. Es handelte sich um Schriftsteller, die aus keiner Tradition,
sondern nur aus dem «Ich» heraus lebten und erlebten, ja, die selbst
dieses «Ich» verloren hatten oder leugneten. Das «Oder» trennt die
beiden Hauptgestalten: Mario de Sä Carneiro (1884—1916) und
Fernando Pessoa (1888—1935).

Mario de Sä Carneiro hat einmal seine futuristischen Verse als nicht
ernst gemeint bezeichnet. Es waren tatsächlich Arabesken. Denn Sä
Carneiro gehörte nicht zum Futurismus, sondern zu jenem müden,

351



dekadenten, überreizten Aesthetizismus, dessen hohe Zeit in den
anderen Literaturen Europas eigentlich schon vorüber war. Sa Carneiro
kann 'sich als Künstler in die Nähe der Großen des europäischen
Symbolismus stellen; seine Wirkung in Portugal ist auch dadurch lebendig
geblieben, daß manche seiner Gedichte erst posthum erschienen oder
gesammelt wurden (Dispersao, 1914, 1940; Indicios de Oiro, 1937).
Hinter der Lyrik treten seine sonstigen Arbeiten wie Novellen und
Dramen entschieden zurück.

Der andere Herausgeber des «Orpheu» und sein eigentlicher geistiger
Leiter, Fernando Pessoa, war ein Meister in allen Ton- und Gangarten,

dem formenstrenge Sonette ebenso gelangen wie große Hymnen

(Ode maritima), und der mit seiner Mensagem (Botschaft, 1934)
die Sehnsucht des Saudosismo in Verse brachte.

Die Erzählkunst

Von der Revolution der «Orpheu»-Schriftsteller ist die Erzählkunst
kaum ergriffen worden. Hier lagen die Dinge grundsätzlich anders.
Denn wenn es in der Lyrik eine große und starke Tradition gab, von
der sich Neuerer bedrückt fühlen konnten, so fehlte es in idem
erzählenden Schrifttum an eigener Bündigkeit. Selbst Eça blieb ein Einzelfall.

Carlos Malheiro Dias, der zu seiner Nachfolge berufen schien,

war von der Literatur abgeschwenkt. Eine ähnliche Entwicklung nahm
Antero de Figueiredo (geb. 1866), der nach seinen pathetischen
Anfängen — die Brieferzählung Doida de Amor (Die Liebestolle, 1910)
enthält die worttrunkensten Liebesbriefe der portugiesischen Literatur

— sich erst historischen Stoffen (D. Pedro e D. Inez, 1919;
D. Sehastiao, 1923) und dann dem religiösen Schrifttum zuwandte
(Fätima, 1936; Amor supremo, 1940).

Die portugiesische Kritik kokettiert etwas mit der angeborenen
Unfähigkeit zum Roman. Aber dem steht nicht nur gegenüber, daß
möglicherweise der erste Verfasser des Amadis und bestimmt Monte-
major, der Verfasser der Diana, portugiesischen Ursprungs waren.
Dem stehen aus dem 19. Jahrhundert außer Eça noch Camilo und
Julio Dinis gegenüber und endlich zwei Schriftsteller der Gegenwart.
Der eine ist Aquilino Ribeiro (geb. 1885).

Seine großen Romane vom Bauerntum (A via sinuosa, 1919; Terras
do Demo, 1919; Andam faunos pelo bosque, 1925; Estrada de
Santiago, eine Sammlung von Erzählungen, 1922) 'sind nicht mit dem
Blick des Städters noch im Hinblick auf ihn geschrieben. Sie sind frei
von aller Sentimentalität. Diese Welt ist für sich da in all ihrer
Verworrenheit und Heiterkeit, ihrem äußeren Christentum und inneren
Heidentum, ihrem Schrei und ihrem Jubel und ihrer Dämonie. Das

352



Dämonische ist in der Gestaltung Aquilinos der geheime Mittelpunkt,
in dem alle die vielsträhnigen Fäden zusammenlaufen. Aber was den
Büchern ihre eigentlichste Bedeutung und Beweiskraft für das Problem
des portugiesischen Romans gibt, ist die Tatsache, daß hier einer
erzählen, unbändig erzählen kann, aus Freude an dem bunten Geschehen,
das er von seinem festen Standpunkt aus vorüberziehen sieht. Es ist
kein Zufall, daß bei Aquilino eine Grundform des europäischen Romans
wieder auftaucht: der pikarische Roman. Die Abenteuer des von Vitalität

strotzenden, bauernschlauen und doch so einfältigen Maultiertreibers,

von ihm selber erzählt (O Malhadinhas in der Estrada de

Santiago) gehören zu dem Besten, was die portugiesische Literatur des

20. Jahrhunderts in der Erzählkunst aufzuweisen hat.
Das spätere Werk Aquilino Ribeiros ist in sich vielfältiger. Mit

Maria Benigna (1933), Monica (1939) und andern wandte er sich nun
doch auch «städtischen» Stoffen zu, mit A Aventura de D. Sebastiao

(1936), Os Avis dos nossos Avos (1942) und andern dem historischen
Schrifttum, mit einer Arbeit über Camilo und andere Dichter der
literarischen Monographie; den Höhepunkt dieses späteren Schaffens
aber bildet Volfrâmio (1944), der Roman des Geldrausches, der während

des Krieges über eine weite portugiesische Landschaft kam. Der
Ueberblick über sein Schaffen wäre schließlich unvollständig ohne die

Nennung der reizenden Kindergeschichte Romance da Raposa und der
Uebersetzung von Xenophons Anabasis.

Der Erfolg im Ausland, den Aquilino noch nicht gefunden hat, ist
dem anderen großen Erzähler beschieden worden: Ferreira de Castro
(geb. 1898). Mit zwölf Jahren wurde er nach Brasilien verschlagen,
wo er als Plantagenarbeiter, Arbeitsloser und Journalist alle Tiefen
des Daseins kennenlernte. Auch nach seiner Rückkehr war er als
Journalist tätig und hatte schon viel geschrieben, als dann mit der
Veröffentlichung der Emigrantes (1928) der große Erfolg kam, der dann
durch A Selva (der Urwald; die (deutsche Uebersetzung hat den Titel
Die Kautschukzapfer) noch überboten wurde. Dieser Roman ist, zum
gelegentlichen Erstaunen (der heimischen Kritik, ein Welterfolg geworden,

weil er, ebenso wie die Emigrantes, dicht beim dokumentarischen
Schrifttum steht, (das damals -die Gunst des Lesepublikums genoß.
Behandelt der frühere Roman das Elend (der portugiesischen Auswanderer

in Brasilien, so beschreibt (der andere das Sklavendasein und die

grausamen Lebensbedingungen auf den Gummiplantagen im
Amazonasgebiet. Es steckt viel Autobiographisches in den Büchern, aber

Ferreira de Castro beschreibt das Selbsterlebte in einer gänzlich
unsentimentalen Härte und aus weitem Abstand. Vor allem gelingt es

ihm, alles in den Raum einzuordnen, der 'damit zum eigentlichen
Helden der Bücher wird. In den Kampf zwischen Urwald und Men-

23 353



sehen, -der nicht in den Umschlingungen des Gegners ersticken will,
ist ein Hauch epischer Größe gekommen. Der Dichter hat seine Fähigkeit,

einen ganzen Raum als Roman darzustellen, später an den
Landschaften seiner portugiesischen Heimat bewährt. Der vorletzte Roman
Alae a neve (1947) ist dem sorgenvollen Leben 'der Spinner und Weber
in den Tälern des Estrela-Gebirges gewidmet. Voran ging mit Terra
Fria der Roman aus dem Nordosten des Landes, der gebirgigsten,
ärmsten, elementarsten Provinz Portugals: künstlerisch wohl die größte
Leistung, die Ferreira de Castro bis heute gelungen ist.

Die Modernen

Die überragende Stellung, die Aquilino Ribeiro und Ferreira de

Castro heute in der portugiesischen Erzählkunst einnehmen, läßt
vergessen, daß sie in ihren Anfängen geradezu als Außenseiter wirkten.
Denn damals war eine neue Generation auf den Plan getreten, die
sich als die zuständigen Träger des literarischen Lebens, als «die
Modernen» und zugleich als Erben der Literatenrevolution von 1915
fühlten. Und jetzt ging es gerade auch um eine neue Erzählkunst. Fast
alle jungen Kräfte seit 1930 betätigen sich als Lyriker und Erzähler,
die meisten außerdem noch als Kritiker. Die Zeitschrift, um die sie sich
zunächst scharten, war die Presença (1927—1940), als deren Herausgeber

José Regio (geb. 1901), Joao Gaspar Simoes (geb. 1903) und
Antonio Madeira (Pseudonym für Branquinho da Fonseca, geb. 1905)
auftraten. Zu den älteren Mitarbeitern gehörten unter andern
Fernando Pessoa und — posthum •— Sä Carneiro, der von der Presença
herausgegeben und bekanntgemacht wurde. Die Jugend war durch
eine erstaunliche Fülle von Namen vertreten. Das formulierte
Programm der neuen Bewegung hieß einmal: nur Originalität gibt
künstlerischen Wert. Das war das Erbe der Männer von 1915, die gegen die
Tradition und gegen das Publikum zu Felde gezogen waren. Es hieß
weiterhin: völlige Ungebundenheit und Selbstentfaltung der künstlerischen

Persönlichkeit. Das war kein gutes Ferment für eine Gruppenbildung.

Tatsächlich kam es schnell zu Abspaltungen, Neugründungen,
literarischen Fehden untereinander. Es hieß endlich: die Kunst um der
Kunst willen. Das war nicht neu und, wie die Praxis zeigte, wohl kaum
ernst gemeint. Denn wenn viele dieser Jungen sich •—• wie die Väter
vom «Orpheu» — im Ausland Anregungen holten, so bei einem Schrifttum,

das keineswegs mehr jenem Grundsatz huldigte.
Die Nachahmung war am deutlichsten beim Roman. Das neue

Zauberwort für die Erzählkunst hieß Introspektion, und die angebeteten
Vorbilder waren Proust, James Joyce und der jetzt erst für Portugal
entdeckte Dostojewskij. Noch ein vierter Name muß genannt werden

354



Von jenen lernte man die neuen Wege in unbekannte Tiefen der
Psyche und eine neue literarische Technik; die Deutung aber bei der
Seelenzergliederung und 'damit das Ziel für alle Wege gab S. Freud.
So schrieb denn J. G. Simoes seinen Roman Eloi, Romance duma
Cabega (Eloi, Roman eines Kopfes). Der Untertitel hätte lauten sollen:
Vierundzwanzig Stunden aus dem Leben eines kleinen portugiesischen
Angestellten. Es war nicht gerade ein sehr originales Werk, bekam
aber durch die Häufung grellster Ereignisse etwas Originelles; die
Geschehnisfülle eines Dostojewskijschen Großromans war auf den
portugiesischen Umfang von 300 Seiten gebracht. Das Buch hat tatsächlich
wie José Régios «introspektiver» Roman O Jôgo da Cabra cega (Das
Blinde-Kuh-Spiel, 1934) auf manche Jüngeren gewirkt. Heute ist diese

Erzählkunst, zu der Rodrigues Migueis (Pascoa feliz, 1932), Fernando
Namora (As sete Partidas do Mundo, 1938) und andere beitrugen,
schon fast vergessen. J. G. Simoes selber wandte sich der literarischen
Monographie (Eça de Queiroz, Fernando Pessoa) und dem
Unterhaltungsroman zu (O Marido fiel, 1942). Auf diesem Gebiet freilich
konnte er keine Erfolge erringen; da hatte und hat noch heute Joaquim
Paco de Arcos (geb. 1908) die Führerstellung inne: ein an Eça de

Queiroz geschulter, äußerst geschickter und stets aktueller Schriftsteller.
Ana Paula, Perfil duma Lisboeta (1938) ist mit seiner Mischung von
Liebe und Leidenschaft, Juwelen und Unterschlagung, Luxuswohnung
und Gefängniszelle sein erfolgreichster Roman geworden.

Nicht ganz so schroff wirkte die Gruppe der Presença auf dem
Gebiet der Lyrik, 'da ja hier 'die Revolution des Orpheu fortgesetzt
werden sollte. Die Verbindung bestand in zweierlei: an der Ausschließlichkeit,

mit der das Ich als Thema der lyrischen Aussprache erschien
(wobei das Ich, wie wir sahen, eine recht problematische Angelegenheit
war), und in dem nun schon traditionellen Kampf gegen die Tradition.
Der erste Programmpunkt wurde vielfach so getreu erfüllt, daß der
ursprünglich spanische und ganz allgemeine Begriff ensimesmado (in
sich selbst verhaftet) zur Gruppenbezeichnung werden konnte. Darüber

wird noch zu sprechen sein. Der Kampf aber gegen die formale
Tradition gehört zu den interessantesten Erscheinungen in der
portugiesischen Lyrik des 20. Jahrhunderts.

Nicht erst mit den Gruppen des Orpheu oder der Presença kommt
die starke Unruhe in die lyrische Formenwelt. Schon in der Vorrede
zu den Oaristos war Eugénio de Castro für Freiheiten und Neuerungen
eingetreten. Aber wenn er auch anfangs Verse ungleicher Zeilen- und
Strophenlänge gebraucht und gelegentlich nach Baudelaireschem Muster
ein Gedicht in Prosa schreibt, so ist doch sein späterer Weg durch Rückkehr

zu größerer Strenge gekennzeichnet. Dagegen geben die freien
Verse den Lyrikern um die Aguia wie auch A. Sardinha weithin das

355



Gepräge, und das entspricht dem hymnischen oder prophetischen Ton
dieser Lyrik. Teixeira schreibt seinen Regresso ao Paraiso sogar in
ungereimten freien Rhythmen. Selbst bei einem Formkünstler wie
Afonso Lopes Vieira wirkt die Fülle der verwendeten Maße, unter
denen auch mittelalterliche begegnen, eher wie ein Zeichen formaler
Unruhe. So bedeutete also der laute Kampf des Orpheu und der
Presença gegen die Tradition auf diesem Gebiet nidits so gar Neues.
Mario de Sa Carneiro gebrauchte übrigens neben freien Versen doch
immer wieder das Sonett, und Fernando Pessoa kehrte nach gänzlicher
Ungebundenheit später zu festeren Formen zurück.

Mit der Presença trat nun freilich eine Lockerung ein, die ans
Chaotische grenzte. Innerhalb des gleichen Gedichtes wechseln da die
Metren, die freien Verse sind von einer Ungebundenheit, die ihnen
oft den Verscharakter nimmt und nichts mehr von der bei Sä Carneiro
spürbaren Notwendigkeit hat, auf weite Strecken hin ist der Reim
gänzlich verschwunden (obwohl ihn der portugiesische Vers wie der
französische wegen der schwachen Akzentuierung nur schwer
entbehren kann), und den bislang noch verehrten alten Formen wie dem
Sonett gilt nun offene Feindschaft. Carlos Queiroz (1907—1949), einer
der Begabtesten aus der jüngeren Generation, hat das in einem Sonett
Anti-Soneto leidenschaftlich bekannt und den ganzen Komplex in
seinem Breve Tratado de Nao-Versificaçao (1948) geistreich behandelt.
Gewiß wurde nicht nur eingerissen, und Carlos Queiroz hatte in seiner
preisgekrönten Sammlung Desaparecido (1935) feines Formgefühl
bewiesen. Ihm waren sogar Lieder geglückt, und das ist geradezu ein
Ausnahmefall. Denn an Liedhaftem ist die moderne portugiesische
Lyrik arm. Was sich so nennt, verdient den Namen nicht, wie die an
sich interessanten, nur eben nicht liedhaften Gedichte aus der Sammlung

Cançoes des Antonio Boto (geb. 1902) oder die Cançoes aus der
Sammlung Rosa dos Ventos des Manuel de Fonseca (geb. 1911)
beweisen.

In diese verworrene Lage kam nun aber durch die beiden
bedeutendsten Gestalten der Presença-Gtneration eine Richtung: im Jahre
1936 erschien von José Regio die Sammlung Encruzilkadas de Dens
und gleichzeitig von Miguel Torga (geb. 1907) O outro livro de Job.
Zwanzig Jahre nach 'dem Futurismus brach damit der Expressionismus
durch. Das Ich ist nun nicht mehr, wie bei den typischen Ensimesmados
der Endpunkt, sondern der Anfangspunkt für die Bewegungslinien im
Gedicht. Die beiden genannten Sammlungen (und dann auch 'die
späteren Sammlungen Régios) haben religiöse Titel: immer lebt die Seele,
die hier spricht, wirbt, höhnt oder ruft in der weitesten Spannung
und auf 'der Suche nach (Regio) oder in der Empörung gegen Gott
(Torga). Künstlerisch leiden manche ihrer Gedichte wie die der meisten

35G



Nachfolger unter zu großer Bewußtheit, und so kann die bekämpfte
Tradition durch das Tor der Rhetorik recht erfolgreiche Ausfälle
machen. In der als «Aesthetik unserer Tage» bezeichneten Forderung
von J. G. Simoes (ausgesprochen in den Cadernos de Poesia, I, 1940)
ist der geheime "Widerspruch geradezu zum Programm erhöben: «Mit
offenen Augen in das stürmische und endlose Meer des Unbewußt-
Menschlichen tauchen.»

Die Jüngsten

José Régio und Miguel Torga haben mit ihrer Entwicklung die an
den Namen Presença geknüpfte Bewegung innerlich beendet; das
äußere Ende kam mit dem Eingehen der Zeitschrift im Jahre 1940.
Es hat sich seitdem keine neue Strömung gebildet und neue Programme
sind nicht einmal verkündet worden. An ausländischen Anregungen
ist R. M. Rilke hinzugekommen, der zur Zeit von Paulo Quintela
ausgezeichnet übersetzt wird (Quintela hat auch einen Band Hölderlin-
Uebersetzungen vorgelegt und zum Jubiläumsjahr einen stattlichen
Band mit Goethe-Gedichten); aber Rilke wirkt nicht als Partei oder
auf eine Partei. Das Bild der Versdichtung wird damit nur um so
bunter. Im ganzen hat man den Eindruck, als strebe die in Sprache,
Form und Gehalt etwas zuchtlos gewordene Lyrik nach neuer Bändigung.

Bedenklicher sieht es auf dem Felde des Romans aus. Aquilino
Ribeiro und Ferreira de Castro sind die beiden großen Erzähler nun
schon seit Jahrzehnten. Die von den Männern um die Presença
heraufbeschworene Modewelle des introspektiven Romans ist abgeebbt
und hat kaum Spuren hinterlassen. Von Jüngeren hat sich nur einer
durchgesetzt: Alves Redol (geb. 1912). Auf den ersten Blick scheint es

sich um eine Fortsetzung der regionalen Erzählkunst zu handeln: diesmal

ist es die Landschaft des Ribatejo oberhalb Lissabons, in der jedenfalls

die ersten Romane Redols spielen. Aber die Landschaft wird nun
vor allem als sozialer Lebensraum erfaßt: in Gaibéus ist die Masse
der landfremden Erntearbeiter der eigentliche Held. In rascher

Folge hat Redol von 1939 an seine Romane veröffentlicht: Gaibéus,

Mares, Avieiros, Fanga und andere mehr. Avieiros, in dem das Leben
der Tejoschiffer beschrieben wird, mit einer Frau als Hauptgestalt
(man fühlt sich an Carl Hauptmanns Mathilde und des Holländers
van Schendels Waterman erinnert), ist künstlerisch vielleicht das 'beste

Buch Redols.
Es mag überraschen, daß unser Ueberblick nicht das Drama in den

Blick bekommen hat. Es genügen in der Tat wenige Bemerkungen, fehlt
es doch schon an jeder Pflege des Bodens, das heißt an der notwendigen

Theaterkultur. Und wie von der Bühne keine Anregungen aus-

357



gehen, so mangelt es auch an einem dichterischen Erbe, das neues Leben
wecken könnte. So ist das dramatische Schaffen gering, und das meiste

von dem, was zum Druck kommt, kommt deswegen noch nicht zum
Leben. Vielfach sind die Dramen schon gar nicht mehr für eine
Aufführung gedacht und geeignet.

Die Sichtung des Dramas fügt dem Bilde der portugiesischen
Literatur keine wesentlich neuen Züge hinzu. Man kann vielleicht sagen,
daß durch den einen Carlos Seivagem (geb. 1890) ein Lebensbezirk der
portugiesischen Nation sichtbar wird, für den das andere Schrifttum
fast blind ist: das portugiesische Kolonialreich. In Telmo o Aventureiro
(1937) hat Seivagem das Problem des portugiesischen Siedlers in Afrika
behandelt. Er war selber 1913 dorthin gekommen, und eines seiner
ersten "Werke wurde das Kriegsbuch Tropa da Africa (1919).

Sonst aber spiegeln sich in der portugiesischen Dramatik die

Strömungen der übrigen. Als Verfasser bühnenwirksamer, neuromantischer
Stücke feierte Julio Dantas (geb. 1876) zwischen 1900 und 1920 große
Erfolge; sein Nachtmahl der Kardinäle ist auch in Deutschland
gespielt worden. Heute ist Dantas der bedeutendste Vertreter der «elo-
quentia publica»; die Festreden, zu denen ihn Aemter und Aufträge
zwingen, sind Musterstücke der rhetorischen Gattung «Lobrede». Den
winterlichen Bedarf an gesellschaftskritischen oder psychologisieren-
den Theaterstücken befriedigen Alfredo Cortês und vor allem Ramado
Curto. Der Expressionismus ist auch im Drama durch José Regio
vertreten (das Mysterium Jakob und der Engel erschien in Buchform
1940). Aber alle Bildhaftigkeit kann auch bei den jüngsten Schöpfungen

(Benilde ou a Virgem-Mae, 1947; El-Rei Sebastiao, 1949) nicht
darüber täuschen, 'daß der unbestreitbare Rang dieser Werke auf der
Einsamkeitslyrik und höchstens auf dem Balladesken, nicht aber auf
dramatischen Qualitäten beruht.

Den ansprechendsten Leistungen begegnet man auf dem Felde des

regionalen Dramas. Hier ist die Stufe des volkskundlichen
Anschauungsunterrichtes längst überwunden worden, und ein Drama wie
Tä-Mar von Alfredo Cortês (1880—1946) ist zu Recht 1936 mit dem
Gil-Vicente-Preis gekrönt worden. Man fühlt sich an die Sicht in den
besten Werken Aquilino Ribeiros erinnert, und auch darin besteht
Aehnlichkeit, daß Cortês eine Art Dialekt sprechen läßt und damit
aus der Rhetorik herauskommt. Noch einmal muß Miguel Torga
genannt werden; und wieder gilt, daß seine früheren Arbeiten, die
balladesken Szenenfolgen Terra firme und Mar (in Buchform 1941) höher
stehen als die jüngere Sinfonia (1947). Bei Cortês und Torga wird nun
aber ein Raum beschworen, der in der Erzählkunst und Lyrik viel zu
sehr verschwiegen wird und der doch zu allen Zeiten der eigentliche
Schicksalsraum der Portugiesen gewesen ist: das Meer.

358


	Die portugiesische Literatur der Gegenwart

