
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 6

Artikel: Die Kunst der Rede

Autor: Müller, Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758851

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE KUNST DER REDE

Nach Adam Müller

Seit man unserer schwerblütigen Bequemlichkeit zu Trost und Vorwand
erklärt hat, daß Verstand und rechter Sinn mit wenig Kunst sich selber vortrage,
und seit nicht mehr leidenschaftlich zu überzeugen, sondern durch die Presse
über den Augenblick hinaus zu werben versucht wird, sind in unseren
Ratsstuben die Reden papieren geworden. Es finden dort und in andern Debatten
kaum geschmeidige Auseinandersetzungen statt, man wolle denn, wenn einer
mit dem Knüppel nach Norden schlägt, während der andere mit dem Degen
nach Süden ficht, die fehlende Begegnung als Zwiekampf bezeichnen. Leider
wurden mit der Redekunst, die als kaum bodenständig gilt, auch Schalk, Witz
und Geist aus den Ratssälen vertrieben, und wer, der diesen oder jenen besäße,
würde sich der Mühe unterziehen, sich für Stunden und Tage auf einem Sessel
niederzulassen, der nichts mehr einbringt als Aerger?

Wir haben im folgenden aus einer Schrift des Romantikers Adam Müller
Stellen ausgezogen und sie so geordnet, daß sie einen Begriff von der Redekunst
zu geben vermögen, der auch durch die taktischen Regeln der parlamentarischen

Logik von William Gerard Hamilton und die mittelalterliche Schule
von Rhetorik und Eloquenz auf dem Grunde des umfänglichen Werkes von
Quintilian keineswegs vorweggenommen worden ist. Hier ist vieles neu und in
strahlendem Sprachgange unerhört. Adam Heinrich Müller gehörte als
Staatsphilosoph und Sozialökonom zu jenen Publizisten, die von J. G. Fichte, dem
Engländer Burke herkamen, von Deutschland nach Wien übersiedelten und dort
in der Gefolgschaft von Friedrich von Gentz katholisch wurden. Kaum einer
kennt heute die «Vorlesungen über die deutsche Wissenschaft und Literatur»,
wenige wissen um die «Elemente der Staatskunst», und niemand kennt die
«Zwölf Reden über die Beredsamkeit und deren Verfall in Deutschland», die
im Frühling 1812 zu Wien gehalten wurden und 1816 in Leipzig bei Georg
Joachim Goeschen erschienen sind, es sei denn ein Rutengänger wie Josef
Nadler oder ein urbaner Geist wie Ernst Robert Curtius. Der zuletzt genannten
Schrift haben wir die folgenden Zitate entnommen.

Reden, nicht schreiben!

Wirf die Feder beiseite, wo sie nicht hingehört; denke nicht früher

an die Nachwelt, als bis du die Gegenwart besorgt, schreibe
nicht eher, bis du reden kannst, damit du zuletzt wenigstens
Gesprochenes niederschreibst, und nicht Gedanken, die schon deine
Seele geschrieben hat, statt zu denken, sprechend zu denken; tot-
gebornes, kaltes Wesen, vor dem die besser empfindende, hoffentlich

warmblütigere Nachwelt zurückscheuen wird. Sieh die rei-

323



chen Saatfelder, die jene großen Redner bestellten; die üppige
Frucht, welche sie gebaut, hat die Jahreszeit, hat die Gegenwart,
haben die Zeitgenossen weggemäht; sie lebt in der Kraft ihres Volkes

und in neuen Ernten fort. Sie haben die Ewigkeit besorgt,
indem sie des Augenblicks wahrnahmen; um die Spuren ihres großen

Geistes zu kosten, halten wir ängstliche Nachlese auf den
Feldern. Seine Werke auf die Zukunft zu bringen, ist, wenn
überhaupt eine Rücksicht des Redners, doch nur seine zweite Rücksicht:

die Werke des Redners müssen eigentlich sterben, allmählich,

wie der Samen in der Erde, sie werden unlesbar, ihre Farben
erblassen; nur die Werke der Poesie haben ewiges Leben, nie
verlöschende Farben, oder doch einen Balsam, ein Salz des Lebens in
sich, welches sie erhält, solange die Völker leben, welche sie
gesungen. Der Redner hat die Gegenwart, der Dichter die Zukunft,
resigniere er auf die Zukunft, wie sie auf die Gegenwart Verzicht
tut. Was ihnen beiden gemein ist, worin beide eigentlich leben, das
ist ja doch ewig! — Seine Werke der Zukunft zu übergeben und
zu erhalten, ist des großen Redners zweite, sich selbst im Ganzen,
wenn auch namenlos, in der Begeisterung des Ganzen fortzusetzen,
ist des Redners erste Rücksicht.

Wenn sich eine Art des Despotismus entschuldigen ließe, so wäre
es sicher die, welche das unanständige Gewerbe der Schriftstellerei
einer strengen Zucht unterwürfe: selbst in dem glücklichsten Falle,
wo große, neue und ergreifende Gedanken durch die Presse mitgeteilt

werden, stände dem rechtlichen Mann immer frei zu fragen:
aber während in allen übrigen Geschäften des Lebens die Mittel
und Ursachen in einigem Verhältnis stehen müssen zur Wirkung,
und große Wirkungen immer große Taten, die freien und kräftigen
Anwendungen großer Mittel, voraussetzen, soll hier ein so leichtes,
ich möchte sagen feiges Mittel, als die Presse, allgemeine Wirkun;
gen auf den Gang des menschlichen Geistes äußern, die Geister
regieren, antreiben, entzünden? Es wäre der Welt besser geholfen,
wenn der, der einen neuen, großen Gedanken gedacht hätte,
genötigt wäre, ihn praktisch in allerhand lebendigen Stoff auszudrük-
ken oder doch ihn durch die lebendige Rede mitzuteilen: der
Gedanke würde sich allmählicher, aber tiefsinniger, gründlicher,
anwendbarer ausgesprochen verbreiten, während er jetzt körperlos
in flachen Blättern umherfliegt, viel mehr durch äußeren Glanz
und Schein als durch seinen Gehalt wirkt, und von dem Pöbel
schon zertreten ist, wenn er endlich durch das Besprechen der
Nation eine gewisse innere Reife erlangt hat.

*

324



Jeder große Entschluß, den dieses Zeitalter eingeben möchte,
findet sich gleichsam parodiert durch irgendeinen solchen literarischen

Spiegelfechter, der ihn schon in Gedanken und auf dem
Papiere ausgeführt hat: die kurzsichtigen Zeitgenossen setzten diese
papiernen Taten mit den wirklichen Taten in eine Reihe; auf dem
Papiere nimmt sich die Sache freundlicher und bequemer aus; dem
Helden der Feder ist in Gedanken leichter nachzufechten als dem
wirklichen Helden: der Sporn der Taten, der Stachel eines gerechten

Hasses stumpft sich ab, und in den besseren Seelen bleibt eine
Gleichgültigkeit gegen das öffentliche Leben überhaupt zurück,
weil ein einziges Gewerbe über Verdienst und ohne Mühe öffentlich

ist, und alle anderen Wege in den Gang des öffentlichen
Lebens einzugreifen mit Beschwerden und Mühseligkeiten überladen
sind.

*

Es wird bald dahin gekommen sein, daß wir mit allen Flügeln
der Buchdruckerkunst nicht weiter reichen als mit der gewöhnlichen

Stimme.
*

Die Art der Oeffentlichkeit, welche die Poesie durch die
Buchdruckerkunst erhalten hat, macht auf mich einen widrigen
Eindruck, etwa als wenn: eine Frau auf dem Forum, auf dem Markte
öffentliche Reden vor Tausenden halten wollte, wie ich denn auch
die Reden geistreicher Frauen viel lieber in zierlichen Abschriften
lesen würde als in dem Druck, wozu sie leider jetzt verdammt
sind, da es nur diesen einen Weg gibt, mit den verwandten
Geistern ferner Zeiten und Oerter zu sprechen. Der Poesie und ihren
weiblichen Wesen ist das häusliche Wesen der Abschrift viel
angemessener als der Druck für alle Welt, die nicht lesen kann, und
die es doch für eine Gewissenspflicht hält, gerade über das am
strengsten zu urteilen, was sie am wenigsten versteht.

*

Nur wer schon die Ohren eines Volkes bereit findet, weil es ihn
kennt, seine Persönlichkeit, seine Taten oder doch seine Gesin-
nung, wird durch die Presse reden dürfen.

325



Rede als Gespräch

Die erste Konversation mit einem neuen Menschen hat etwas
Unerfreuliches, Beschwerliches, bis man ein Gemeinschaftliches
zwischeneinander gefunden: das Wetter, die Beschaffenheit der
Luft wird gern benutzt, als wenn man ahndete, daß jede Verbindung,

jede Freundschaft, jedes Gespräch, eine eigne kleine Welt
für sich werden müsse, mit ihrer eignen Luft, mit eignem Element,
darin sie sich bewege. Man tastet umher nach gemeinschaftlichen
Bekannten, nach Gegenständen der Zuneigung oder Abneigung,
worin man sich etwa berühre; unsre Vorältern rechneten in
solchen Fällen gern die wirkliche Blutsverwandtschaft herbei. Alle
diese Fäden der Unterhaltung aber pflegen wieder zu zerreißen,
bis man sich über Ideen berührt: von dem Augenblick an ist der
Boden der Unterhaltung fest, und es wölbt sich, ich möchte sagen,
ein gemeinschaftlicher Himmel über beide. Nun, da das
Gemeinschaftliche gefunden, muß die Verschiedenartigkeit der Naturen
das schöne Werk fortsetzen, ja verewigen: die Grundharmonie ist
gegeben, ein Gesetz der beständigen Wiederkehr zueinander, beide
Stimmen können sich mit Freiheit voneinander entfernen; jede
kann ihre eigentümlichen Modulationen verfolgen; der Grundton
hält sie fest; jede Stimme hört sich selbst, zugleich aber, was viel
mehr sagen will, den Akkord, den sie mit der andern bildet, und
was noch mehr sagen will, sie empfindet in allen Labyrinthen der
Gedanken und Töne ein allgegenwärtiges harmonisches Gesetz.

*

Mit der Idee des Gesprächs beginnen alle Wissenschaften:
zwischen zwei ewig streitenden Formen der Wahrheit, die sich in
tausendfältigen Metamorphosen der verschiedenartigsten Naturen,
Neigungen, Ansichten und Lebensweisen darstellen, erhebt
sich in steigender Herrlichkeit unergreiflich, unergründlich die
Eine ewige Wahrheit, auf dem Feuer des Streits und des
Gesprächs, bevor es noch zur Asche zusammensinkt, geht sie
glänzender, überzeugender, empfundener hervor. Die einzelnen Sprecher

verstummen, die Systeme, die sie in hoffärtiger Anmaßung
selbstherrschend aufgetürmt, versinken, aber das Wort selbst, das
lebendige Wort, das Gespräch und die darin als Seele waltende
Wahrheit ist ewig.

326



Die Kunst des Hörens

Es gibt eine Kunst des Hörens wie des Redens, und da der Redner,

meiner Vorschrift gemäß, außer sich selbst noch die Person
seines Gegners sprechen lassen soll, so ist klar, daß er die Kunst
des Hörens, die Kunst des Innewerdens fremder Naturen und
ihrer Art und Eigenheit in demselben Maße besitzen müsse, als die
Kunst des Eindringens in fremde Naturen vermittelst seiner Rede:
diese beiden Künste bedingen einander, niemand kann größerer
Redner sein als Hörer.

*

Darum ist man auch in unsrer Zeit den Frauen gegenüber
gewöhnlich beredter als den Männern, weil man mit einem zarteren
Ohre, mit einer gewissen Empfindlichkeit des Anstands und der
Sitte, kurz mit einem fremden Ohre, dem sich keine Gewalt antun
läßt, auf das hören muß, was man sagt.

*

Das Hören ist eine Manier des Antwortens; und da in jedem
gegebenen Augenblick die Natur, wie der Sprecher im britischen
Parlament, nur einem einzigen, der grade zuerst aufgestanden ist,
das Wort erlaubt, so hat sie andrerseits die, welche für diesen
Augenblick nachstehn, schweigen und hören müssen, mit einer
unsichtbaren Beredsamkeit begabt, mit Zeichen, mit einem stillen
Widerstreben gegen jede rednerische Gewalttat, mit sehr vernehmlichen

Andeutungen, mit sehr empfindlichen Belohnungen, und —
was mehr als alles dies ist, in den Augenblicken wahrer Berührung
mit dem Redner oder des vollständigen Gelingens seiner Absicht
— mit dem stolzen, verklärten Gefühl des Erfülltseins von dem-,
selbigen göttlichen Geist, der durch den Mund des Redners spricht.

Es gibt also eine Kunst zu hören, und ich bin fest überzeugt, daß
wer sie in gehörigem Maße besäße, durch bloßes Ausüben dieser
Kunst, durch bloßes sinnreiches und lebendiges Anhören einen
andern zum Redner machen könnte. Man kann in jedem Theater
bemerken, wie viele Grade gesteigerter Aufmerksamkeit es in einer
Versammlung von Menschen gibt, und wie viele Grade der Stille,
die in gewissen Momenten jene Atemlosigkeit der ganzen Natur
erreicht, die man auf den Gipfeln sehr hoher Berge wahrnimmt, man

327



kann unzählige Arten der Aufmerksamkeit und des Anteils bemerken,

und man wird inne werden, daß der Mensch deshalb, weil,
und solange als er hört, nicht auch stumm ist. Der große Schauspieler

weiß, was er von den bestimmten und hergebrachten Manieren

der Antwort von Seiten des Publikums, vom Händeklatschen
und von dem eigentlich schreienden und brausenden Beifall zu
denken hat: aber wenn eine große Versammlung von der Macht
der Rede so überwältigt wird, daß sie die konventionelle Antwort
vergißt, daß sie wie mit einem einzigen Ohre horcht, und jeder
Atemzug nur sorgt, wie er sich in die gelegentlichen Pausen der
Rede fügt, und einzelne leise, kurze Laute der Bewunderung mit
unverabredeter und doch überraschender Gleichförmigkeit aus der
immer tieferen Stille heraustreten, wenn die ganze Versammlung
sich unsichtbar, aber ganz deutlich aneinanderlehnt, jeder
empfindet, daß er nur Glied eines größeren Menschen ist, der angeredet

wird, dann ergreift auch den Künstler auf der Bühne etwas
ihm selbst Unerwartetes, größer als Menschliches, nicht etwa eine
Trunkenheit der Begeisterung, aber eine gewisse göttliche Ruhe;
das ganze Gerüst von Vorübung und Studium seiner Rolle
verschwindet, die Bemühung wird unnütz, das Talent selbst tritt
zurück; es ist, als wenn ein höherer Geist, der Dichter oder irgendwer

sonst, den ganzen irdischen Apparat dieser Kunst entrückt
hätte, als wenn er durch den Mund des Künstlers redete, und als
wenn derselbige Geist in seligem Anschaun seines eignen Werks
auch durch das Ohr der Versammlung wieder horchte; es ist, als
wenn jene glückliche Gemeinschaftlichkeit des Bodens und des
Himmels, von der wir in unserer vorigen Unterhaltung sprechen,
alles überkäme, und als wenn zwischen Parterre und Bühne die
Grenze des Proszeniums verschwinde, welche die Kunst eigentlich
immer aufheben sollte, wie die Alten andeuten, indem sie die
Bildsäule des Gottes, die Neueren, indem sie die Musik an diese Grenze
hin verlegten.

*

Und wenn die Natur Talente für die Beredsamkeit über Deutschland

so reichlich ausstreute wie über den Boden irgendeines
andern Landes, so sind es ja in Deutschland nur Einzelne, die hören;
es gibt kein Ganzes, keine Gemeinde, keine Stadt, keine Nation,
die wie mit einem Ohre den Redner anhörte? Im Gespräch mit
dem Einzelnen sind wir zu ungebunden, zu unbeschränkt; wir lassen

uns gehen, wir reden nachlässig, und so verliert sich aus der
Sprache des Volks der allgemeine, bindende Geist; sie zerbröckelt
sich unzählige Dialekte und Idiome; jede Sekte und jede Kote-

328



rie verunstaltet sie in ihrer eigenen Manier. Nun mögen die Klop-
stock, die Lessing, die Schiller, die Goethe alle Strahlen dieser
zerstreuten Sprache wie in einen Brennspiegel versammeln; das, was
allen gemeinschaftlich ist in Wort und Klang, mag von Einzelnen
wirklich niedergeschrieben, auch ausgesprochen werden: die
Nation liest sie, verschluckt sie, aber hört sie nicht, spricht ihnen
nicht nach. — Wer überhaupt lernt reden aus dem Papier, aus der
toten Schrift? Hören muß und gehört werden, wer sprechen
lernen will. — Der Taubgeborene ist notwendig zugleich stumm.

Rede und Augenblick

Die Verlegenheit, die jeder empfindet, der eine vorbereitete
Rede vor einer Versammlung aussprechen will, ist höchst natürlich;

sie enthält das einfache Geständnis: «Was ich euch sage, sollte
frisch und lebendig aus meinem Herzen in das eurige Übergehn, in
jedem folgenden Worte, in jedem folgenden Gedanken sollte
schon enthalten sein, sollte schon einfließen eure lebendige
Antwort, und was wir Auge in Auge, an diesem Orte und zu dieser
Stunde, ineinander finden und lesen, und was nur dieser unvorhergesehene

Moment, und kein anderer, je wieder eben so zusammenfügt.

Statt dieser Frische nun bringe ich euch etwas kalt Gewordenes,

und deshalb schäme ich mich; statt daß meine Rede euch
unmittelbar ergriffe und fester und fester uns umstrickte in dem
großen Gedanken, auf den ich es abgesehn, läuft sie nun neben
euch her, berührt euch gelegentlich, und wo es etwa der Zufall
will, verfehlt euch aber da, wo sie bestimmt auf euch angelegt
hatte, gewiß».

*

Die Rede kann durchaus nicht eher vorhanden sein, als der
ganze Akkord von Menschen und Umständen, in den sie eingreifen
soll, wirklich da ist; also kann sie nicht eher vorhanden sein, als in
dem Augenblicke, wo sie auch schon gesagt werden muß; folglich
ist das Sagen, das Aussprechen der Rede nicht bloß das
Haupterfordernis, sondern das einzige Erfordernis zur Beredsamkeit.

*

So nun ist es mit der Rede; sie ist eigentlich nicht eher da, als
bis sie leibhaftig vor denen ausgesprochen wird, die dadurch
ergriffen werden sollen. Pronunciatio übersetzt Quintilian das Wort

329



des Demosthenes; das deutsche Wort Vortrag bezeichnet nur
unvollständig, was er meint. Seine eigentliche Meinung war: es redet
ein Gott durch den Mund des Menschen, wo dieser wirklich redet,
und der Gott soll nicht etwa auf die Hörer warten, sondern diese
müssen erst zugegen sein, dann erscheint er.

Im Dienste der Wahrheit!

Die Beredsamkeit will ergreifen, aber durch Reiz, durch Motive,
die in der Brust dessen liegen, auf den sie es abgesehn: sie will
ihre Beute nicht tot haben wie der gemeine Eroberer, aber im vollen

Sinne des Wortes lebendig. Sie will eine freie Seele bezaubern
und beherrschen; sie will ihren Gegner nur zwingen und reizen,
niederzuknien vor der Wahrheit, die größer ist als sie beide.
Sobald also der Redner allein spricht, ohne seinen Gegner, vielmehr
sobald in der Rede des Redners nicht alle Argumente des Gegners
enthalten sind, sobald ist er seines Gegenstandes Meister noch nicht
und seines Sieges nicht gewiß. Jede wahre Rede ist also Gespräch:
in dem Munde des einen Redners sprechen notwendig zwei, er und
sein Gegner.

*

Die bisherige Redekunst fordert vom Redner, daß er beweise,
und falls dieses, wie in den meisten Fällen, nicht viel verfangen
will, so gibt sie ihm eine gewisse Nachhilfe, ein Kapitel von der
Erregung der Leidenschaften: sie geht sehr weit, wenn sie dem Redner

gestattet, gelegentlich einen Einwurf gegen sich selbst zu
wagen. Ich habe die Protestation gegen sich selbst, das Mißtrauen
und den Zweifel an der eignen Wahrheit, um der göttlichen und
ewigen Wahrheit willen zur ersten Forderung an den Redner
erhoben: er soll die eigne Wahrheit unterwerfen der göttlichen Wahrheit,

weil nur diese ihm die Macht geben kann, zweierlei Wahrheit,
seine und seines Gegners Wahrheit, zu versöhnen oder wahrhaft
zu überreden, zu überzeugen; er soll die Gegenstände irdischer
Verehrung, die er zu verteidigen unternimmt, zuförderst opfern,
er soll sie anklagen, darbieten der ewigen Idee der Schönheit,
damit diese durch seinen Mund rede und ihn und seinen Gegner
über den irdischen Gegenstand des Streits versöhne. Was heißt
dies anders, als seinen Gegner auf den gemeinschaftlichen Boden
herüberziehn, über sich und ihn den gemeinschaftlichen Himmel
wölben, beide in ein und dieselbe Luft versetzen, einen Grundakkord

zwischen beiden anordnen.

330



Sich selbst anzuklagen wissen, sich an allen Stellen der Rede
demütigen vor dem Höheren, das durch unsern Mund redet, tief
eingehen in das Gemüt des Zuhörers, in seine Eigenheit; nie
vergessen, daß man nur Glied eines Gesprächs sei, daß es das Antworten

des Zuhörers sei, welches unsre Beredsamkeit trage und
steigere, und daß es jener dritte, jener Geist, welcher unsichtbar im
Gespräch waltet, sei, dem alle Frucht und Wirkung der Rede
zugeschrieben werden müsse — dies sind die Erfordernisse der
neueren Beredsamkeit.

*

Glaubt ihr an mich, so bin ich ein Redner, zweifelt ihr an mir, so
bin ich stumm: nicht etwa aus Absicht oder mit Vorsatz, aber weil
mir wirklich das Vermögen, das Talent der Rede im Munde
verlöscht. Glaubt ihr an mich, kann wohl nichts anderes heißen, als,
glaubt ihr, daß ich etwas Höheres will als mich: nämlich die Wahrheit

oder die Gerechtigkeit. Die beiden Sprecher also im
Gespräch müssen aneinander glauben, eine Luft des Vertrauens muß
sie beide umfangen, ein Boden der Gesinnung muß sie beide
tragen; mindestens muß ein gemeinschaftliches Gesetz des Anstan-
des und Wohllautes zwischen ihnen obwalten.

Von der Verständlichkeit

Auch der erste, der wissenschaftliche Teil unserer Literatur, will
also endlich gesellig werden: es soll nicht mehr ins Blaue und
Unbestimmte hin, es soll nicht mehr den Wänden und Wüsten gepredigt

werden, man will ein Lebendiges, ein Ganzes, eine würdige
Stellvertretung des Publikums, zu dem man spricht, sich gegenüber

haben; man sucht die Schranken, man verlangt Antwort und
Urteil: die deutsche Wissenschaft zeigt sich auf dem Wege nach
einer großen Wahrheit, die bei uns mehr als irgendwo sonst
vergessen worden ist, nämlich, daß es nur ein einziges Kennzeichen
des Verständigen gebe, nämlich die Verständlichkeit, und daß man
nur in demselben Grade selbst verstehe, als man verstanden wird.

*

Der Mensch soll nicht denken über die Sprache hinaus, oder in
Gedanken weiter schweifen als die Sprache reicht: die Grenzen
der Sprache sind die göttlichen Grenzen, die allem unserm Tun
und Treiben angewiesen sind; und diese Grenzen sind keine

331



Mauern; sie wachsen, wie die innerliche, treibende Kraft unserer
Seele wächst.

*

Neue Gesinnungen brauchten wahrscheinlich eine neue Sprache.

Kurz, es ist mit dem Besitz der Seele wie mit allem Besitz; er
ist nicht eher sicher, als bis er zum Gemeingut geworden; und dies
wird er durch die Sprache.

Zur Taktik

Entweder ihr ergreift den Gegner bei seiner gewaffnetsten
Seite, den Stier bei seinen Hörnern, indem ihr vorwegnehmt seine
Gründe, sie verstärkt, sie durch den Zusammenhang eurer
Anklage belebt, indem ihr alle die Wunden zeigt, die er erst schlagen

will; und ihr erhebt euren Gegner an seiner schwächsten
Seite, die nämlich, die empfänglich ist für das Göttliche, und an
welcher stärker zu sein als er, euch zum Redner macht, und ihn
zum Hörer — oder ihr ergreift ihn gar nicht, ihr spielt an der
Oberfläche seines Herzens umher, ihr bestimmt das Tun seiner
Hände, aber nicht seinen Willen, ihr habt Maschinen in Bewegung

gesetzt, aber nicht Herzen. Was tut also der Redner anders,
als mit Bewußtsein das, was in jedem wahren Gespräch bewußtlos

geschieht: er stellt dar 1. Den Streit zweier ganz eigentümlichen
und verschiedenartigen Naturen. 2. Das Gemeinschaftliche,
Höhere, was in dem lebendigen Gespräch unsichtbar wie ein Schutzgeist

des Gesprächs oder wie die Grundharmonie in der Musik
zwischen den beiden Sprechenden waltet. Eine Rede ist also nichts
anders als ein abgeschlossenes Gespräch, welches in allen seinen
wesentlichen sichtbaren und unsichtbaren Teilen durch den Mund
eines Menschen an die Welt tritt. Der Redner vereinigt drei
Personen in sich, zuförderst die beiden Sprecher des Gesprächs in
ihrer eigentümlichen Farbe und Manier, dann aber beide gedämpft,
veredelt sichtbar, und unsichtbar versöhnt durch eine dritte
höhere Person, die Seele des Redners, die über dem Streite der Glieder

thront.
*

Es ist eine goldene Regel, eine Haupterfahrung, die uns bei allen
unsern Erwägungen der Redekunst an keiner Stelle verlassen

332



darf, daß nämlich das Gemüt des vollständigen und gesunden
Menschen beständig in kriegerischer Disposition und zum
Widerspruche geneigt ist. Wollen wir also mit den Waffen der Rede oder
des Arms verteidigen, so müssen wir anzuklagen und anzugreifen
wissen, was verteidigt werden soll. Der Sachverwalter eines
Verbrechers muß die stärkste Anklage gegen ihn führen, um ihn mit
wahrem Erfolge verteidigen zu können: der Sachwalter der
Tugend muß alle Ränke kennen, die seinen Gegenstand verunglimpfen

könnten, ebenso wie der wahre Gottesgelehrte ohne gründliche
Erkenntnis des Teufels nicht zu denken ist. Dies ist die erhabene
Kunst, welche unter den Lobrednern des letzten Jahrhunderts den
großen Bossuet so weit über den Thomas, und die unter den
gerichtlichen Sachwaltern den britischen Redner Erskine weit über
alle seine Standesgenossen erhebt. Dies ist die zierliche Kunst,
welche die Frauen mit dem sichersten und glücklichsten Erfolge
üben, ja das ganze Geheimnis ihrer weltlichen Herrschaft: sie klagen

an, was sie verteidigen, raten ab von dem, was sie erreichen
wollen: sie verdecken Falten und Eigenheiten der Seele, die sie
zeigen wollen, sie scheinen auszuweichen dem, was sie wünschen:
kurz dies Geschlecht versetzt alles in die Disposition, es zu
verteidigen.

Lob der Ueberlieferung

Wie kommt es, daß jede spätere dieser Epochen eine innere
Notwendigkeit empfunden hat, sich anzuschließen an die frühe? Wie
kommt es, daß grade bei der Verschiedenartigkeit der näheren
Veranlassungen der republikanischen Größe der Ewigen Stadt, des
Glanzes der katholischen Religion im späteren Italien und der
ritterlichen Galanterie von Frankreich, die Führer dieser verschiedenen

Literaturen doch solche Verwandtschaft fühlen, daß sie sich
aneinanderfügen, daß Virgil, Tasso und Racine, daß Cicero, Mac-
chiavelli und Bossuet, kurz, daß alle großen Geister der einen
Epoche unwillkürliche Freundschaft empfinden für die der früheren,

und daß jede kommende Zeit an diesen Bund des Geschmacks
sich notwendig anschließen muß? — Es ist der alte griechische
Wein, der sich notwendig im Fasse wieder rührt, wenn es draußen
Sommer geworden ist und die Reben wieder blühen. — Es ist die
griechische Poesie und ihr harmonisches Verhältnis zu der
Beredsamkeit jenes Volks; der gute Ton für die Geister aller Jahrhunderte

ist einmal angegeben, sie können der eignen Größe, der
eignen Anmut sich nicht bewußt werden, ohne diesen reinsten For-

333



men der irdischen Schönheit zu huldigen! — Sie empfinden mit
unmittelbaren Wohlgefallen, was sie sind, aber sie erkennen es nur
an dem Maßstabe, welchen sie von den Griechen empfangen.

*

Griechische und römische Redner lassen die Gegenpartei reden,
sie sind Meister der Dialektik; auch wird ihre Rede getragen von
der Aufmerksamkeit horchender und anwortender Nationen.
Ungeachtet dessen geht ihnen die allerhöchste Wendung der Rede
ab; diejenige Wendung, welche die Bezauberung, die sie hervorbringt,

unmittelbar wieder selbst löst.

*

Der antike Redner entwaffnet und bezwingt, aber er muß seinen
Sklaven festhalten oder jene Leidenschaften, jene augenblicklichen,

unnatürlichen Zustände, durch die er ihn bezwungen,
verlängern, um die Frucht seines Sieges zu behaupten: der Redner
der neueren Welt kann durch die Beredsamkeit in eine Region
erheben, die der überwundene Zuhörer nie wieder verlassen möchte.
Die Schande der Niederlage ist nicht mehr, das Empörende in dem
Gefühl der Untertänigkeit ist verschwunden, sobald der Sieger
oder Herrscher nur dadurch siegt und herrscht, daß er sich von
einer höheren Macht überwundener und ihr untertäniger bewiesen
hat.

*

Ganz Griechenland hat Jahrhunderte hindurch sprechen müssen,

erst mußte das letzte Bauernweib auf dem Markte von Athen
durch bloße Bildung des Ohrs unterscheiden können, was attisch
und was schön griechisch war, was nicht, bevor Demosthenes kommen

durfte.
(Ausgewählt von Erwin Jaeckle)

334


	Die Kunst der Rede

