
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 5

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
GEDICHT UND KOMMENTAR

(Zu Emil Staigers Ausgabe von Goethes Gedichten)

«Nach wie vor scheint es kaum bekannt zu sein, daß Lesen schwierig ist,
schwierig keineswegs nur für den Kopf, der vieles beziehn und behalten muß,
sondern ebenso für das Herz, das nicht verstockt, nicht eitel, nicht in der eigenen
Enge befangen sein darf. Die Organe der Erkenntnis, ohne die kein redites Lesen
möglich ist, heißen Ehrfurcht und Liebe. Auch die Wissenschaft kann ihrer nie
entraten; denn sie begreift und scheidet nur, was die Liebe besitzt; und ohne
Liebe bleibt sie leer.» — Diese Worte, die Emil Staiger vor ein paar Jahren seinen
geistvollen Studien zu Meisterwerken deutscher Sprache im 19. Jahrhundert
voranstellte, gelten in noch höherem Maße für die von ihm bewerkstelligte und
mit Erläuterungen versehene Gesamtausgabe von Goethes Gedichten, die soeben
in drei Bänden in der «Manesse-Bibliothek der Weltliteratur» ersdiienen ist.
Elandelte es sich damals mehr um ein Analysieren und Weiterführen der
Gedanken der Dichter, so ging es diesmal um die sinnvolle Verteilung der Gedichte,
um ihre Einordnung in das Leben und Schaffen Goethes, und schließlich um die
Betrachtung ihrer Form und ihres Inhalts unter allen wesentlichen Aspekten.

Alle diese Aufgaben hat Staiger in meisterlicher Art gelöst. In der Anordnung
der Gedichte wurde die Gruppierung der Ausgabe letzter Hand weitgehend
beibehalten, nur wurde die dort befindliche Gruppe «Lyrisches» sinngemäß auf die
beiden Gruppen «Lieder» und «Vermischte Gedichte» aufgeteilt und die später
publizierten Stücke neben inhaltlich verwandte frühere Gedichte gestellt. Der
von Dr. Willy Stadler mustergültig betreute Text der Gedichte wurde
hauptsächlich auf die von H. G. Graf edierte Ausgabe des Insel-Verlages basiert,
selbstverständlich unter entsprechender Berücksichtigung von Korrekturen, die sich aus

einigen anderen Ausgaben und aus der neueren Goethe-Literatur ergaben.
Auch bei den Erläuterungen wurden frühere Kommentare ausgiebig

herangezogen. Ihre eigentliche Bedeutung gewinnen aber diese Zitate fast immer erst
durch die kunstvolle Art, mit der Staiger sie in seinen eigenen Text einbaut, der

vor allem darauf ausgeht, den Wortlaut der Gedichttexte vollkommen zu
erhellen. Dies kann in vielen Fällen durch kurze Anmerkungen zu einzelnen
Worten oder Sätzen geleistet werden, oft sind aber auch ausführliche Exkurse in
biographische, geistes- und naturwissenschaftliche Bereiche erforderlich. Staigers
Verfahren der Gedichtkommentierung sind derart vielfältig und dem jeweiligen
Sujet so genau angepaßt, daß sie allgemein überhaupt nicht beschrieben werden
können; um von ihnen einen einigermaßen anschaulichen Begriff zu bekommen,
ist es erforderlich, Einzelfälle näher zu betrachten.

Als erstes Beispiel seien die Kommentare zu den beiden nacheinander stehenden
Gedichten «Mahomets Gesang» und «Gesang der Geister über den Wassern»

(Ii/Seite 15 und 17, Kommentar Seite 338 und 339) vorgelegt. Zu «Mahomets
Gesang» führt Staiger außer einigen Worterklärungen noch an:

1772—1773 trug sich Goethe mit dem Plan, eine Tragödie «Mahomet» zu
schaffen. In «Dichtung und Wahrheit» lesen wir anschließend an eine Aeußerung
über Lavater und Basedow, die «geistige, ja geistliche Mittel zu irdischen Zwecken
gebrauchten» : «So wurde der Gedanke rege, daß freilich der vorzügliche Mensch
das Göttliche, was in ihm ist, auch außer sich verbreiten möchte. Dann aber trifft
er auf die rohe Welt, und um auf sie zu wirken, muß er sich ihr gleichstellen;
hierdurch aber vergibt er jenen hohen Vorzügen gar sehr, und am Ende begibt
er sich ihrer gänzlich. Das Himmlische, Ewige wird in den Körper irdischer
Absichten eingesenkt und zu vergänglichen Schicksalen mit fortgerissen So ent-

310



wickelte sich bei mir der Vorsatz, an dem Leben Mahomets, den ich nie als einen

Betrüger hatte ansehn können, jene von mir in der Wirklichkeit so lebhaft
angeschauten Wege, die anstatt zum Heil vielmehr zum Verderben führen,
dramatisch darzustellen.» Dann schildert Goethe den Aufstieg des Propheten, die
Trübung seiner Lehre durch irdische Zwecke, die späte Sühne und den Tod. «Auf
dem höchsten Punkte des Gelingens» sollte Ali, ein Jünger Mahomets, im Wechselgesang

mit Fatema, Mahomets Tochter, den Gesang «Seht den Felsenquell»
vortragen. Der Titel «Mahomets Gesang», den erst die Ausgabe von 1789 bringt, ist
also im Sinne von «Mahometsgesang» (gebildet wie «Königshymne» u.a.) zu
verstehen. Mahomet ist nicht der Sänger, sondern der Besungene. Unter dem Bilde des

Stroms wird der Weg des religiösen Genius von der Höhe hinab in die Welt und
die glorreiche Verwandlung und Heiligung des irdischen Lebens im Geiste der
Liebe gefeiert. Eine ganze Biographie läßt sich aus den wenigen Versen herauslesen:

die behütete Kindheit «Nährten seine Jugend gute Geister .»), die Knabenspiele

(«Jagt er bunten Kieseln nach...»), die Versuchungen der Liebe («Blumen,
die ihm seine Knie umschlingen...»), die Bildung eines Kreises von Jüngern
(«Bäche schmiegen sich gesellig an...»), die Vereinigung mit dem Unendlichen in
einem trunkenen Tod («Und so trägt er .»).

Und zum «Gesang der Geister über den Wassern» berichtet Staiger:
Am 14. Oktober 1779, nachdem er den Staubbach bei Lauterbrunnen gesehen,

schreibt Goethe in einem Brief an Frau von Stein, der als Beilage den «Gesang
der Geister» enthält: «Von dem Gesang der Geister hab ich noch wundersame
Strophen gehört, kann mich aber kaum beiliegender erinnern!» Die seltsame
Ausdrucksweise läßt zwei Möglichkeiten offen: Entweder meint Goethe eine Eingebung
angesichts des Staubbachs, von der er nur Bruchstücke in Worte zu fassen
vermochte; oder er will sagen, der Staubbach habe ihm Bruchstücke einer älteren,
niemals niedergeschriebenen oder verlorenen Konzeption in Erinnerung gerufen. Da
die UÜberschrift ursprünglich lautete: «Gesang der lieblichen Geister in der Wüste»,
dürfte die zweite Deutung zutreffen und Burdach recht behalten mit seiner

Vermutung, das Gedicht gehöre in den Zusammenhang des «Mahomet». Er macht
darauf aufmerksam, daß, wie schon das Bild des Stromes in «Mahomets Gesang»,
so erst recht die Feier der Bewegung des Wassers im «Gesang der Geister» durch
den Koran angeregt sei, wo es in der Zehnten Sure — und ähnlich an vielen
anderen Stellen — heißt: «Zu ihm (Gott) sollt ihr alle wiederkehren... Denn er
bringt ein Geschöpf herfiir und läßt es dann wiederkehren Wahrlich, die Gleichheit

dieses gegenwärtigen Lebens ist nichts anderes als Wasser, welches wir vom
Himmel herabfallen lassen .» Ebenso dürfte Burdachs Erklärung des Sinns
zutreffen: Goethe dachte schwerlich an die Seelenwanderung. «Der Zwiegesang der
Geister in der Wüste (ursprünglich waren auch diese Verse, wie Mahomets Gesang,
auf zwei Sänger verteilt) bezieht sich nur auf das Auf und Nieder, das Steigen
und Sinken, Aufleben und Absterben innerhalb der irdischen Laufbahn des

Menschen.»

In sehr sinnreicher Art werden die beiden oben besprochenen Gedichte audi
mit dem Sonett «Mächtiges Ueberraschen» (I/Seite 415, Kommentar Seite 542),
m .dem das menschliche Dasein mit einem Strom verglichen wird, in Verbindung
gebracht:

Der Berg wirft sich dem Strom entgegen und dämmt ihn zum See. In diesem
Zusammenhang sei an «Mahomets Gesang» erinnert, der das Leben des Genius
unter dem Bilde des Stromes feiert, ferner an den «Gesang der Geister über den
Wassern», wo die Bewegung des Wassers vom Himmel zur Erde und wieder zum
Himmel abermals zum Gleichnis des menschlichen Daseins und seines Verhältnisses
zum Ewigen wird. Ein Vergleich mit Hölderlins Stromdichtungen liegt nahe (siehe

311



«Der Rhein», Vers 74—75: «Wie Bezauberte fliehn die Wälder ihm nach und
zusammensinkend die Berge», oder «Der gefesselte Strom», Vers 23—24: «Denn
nirgend darf er bleiben, als wo ihn in die Arme der Vater aufnimmt»). Aber
gerade weil sich der Gedanke an Hölderlin aufdrängt, muß der ganz andere Sinn
von Goethes Sonett gewürdigt werden. «Mächtiges Ueberraschen» eröffnet den
Zyklus der Sonette an Minna Herzlieb. Mächtig überrascht wird der Dichter durch
eine neue Liebe. Sie stört sein Streben, sein Forschen und Wirken, das zum
Unendlichen kommen will, indem es das Endliche durchdringt, gemäß dem Spruch:

«Willst du ins Unendliche schreiten,
Geh nur im Endlichen nach allen Seiten.»

Aber diese selbe Liebe erschließt das Ewige auf andere, unmittelbarere Weise. Da ist
kein Anfang und kein Ziel mehr, kein Weg, der zurückgelegt werden müßte; das
Gemüt erfreut sich einer Offenbarung des Göttlichen, wie der See sich der Spiegelung

des nächtlichen sternbesäten Himmels erfreut.
Als Beispiel für die Erhellung, die einzelne, dem nicht ganz im Gedicht

aufgehenden Leser immer «dunkel» bleibende Sätze durch die stets das ganze Werk
und die Lebenssituation, in der es entstand, berücksichtigende Deutung Staigers
erfahren, seien die ersten vier Zeilen des Gedichtes hervorgehoben, das Goethe
am 14. April 1776 an Frau von Stein sandte, die er erst kurz vorher kennengelernt

hatte. «Warum gabst du uns die tiefen Blicke,
Unsre Zukunft ahndungsvoll zu schaun,
Unsrer Liebe, unserm Erdenglücke
Wähnend selig nimmer hinzutraun?.. .»

Dazu zitiert Staiger zunächst einige Worte, die Goethe zur gleichen Zeit an
Wieland schrieb und die gewissermaßen die Quintessenz des ganzen Gedichts
enthalten: «Ich kann mir die Bedeutsamkeit — die Macht, die diese Frau über mich
hat, anders nicht erklären als durch die Seelenwanderung. — Ja, wir waren einst
Mann und Weib! — Nun wissen wir von uns — verhüllt, in Geisterduft. —
Ich habe keine Namen für uns — die Vergangenheit — die Zukunft •—• das All.»
— Nun geht Staiger an die Deutung einzelner, schwerer verständlicher Verse und
bemerkt zunächst zur ersten Zeile: Das Schicksal wird zuerst angeredet, die
Geliebte erst in dem (viel späteren) Vers «Sag, was will das Schicksal uns
bereiten? ...» — Dann führt er zu der besonders dunklen vierten Zeile aus: «Der
Vers ist nur im Zusammenhang mit dem Abschnitt

Ach, so viele tausend Menschen kennen,
Dumpf sielt treibend, kaum ihr eigen Herz,.

zu verstehen. Das Schicksal gönnt uns nicht den seligen Wahn, nicht die
beglückenden Täuschungen, denen sich so viele Liebende hingeben; uns ist
bestimmt, hellsichtig zu sein und einander bis auf den tiefsten Grund zu erkennen.»
In dieser tief eindringenden, das letzte Erfühlen des Sinnes aber doch der eigenen
liebevollen Erkenntnis des Lesers überlassenden Art wird dieses Gedicht — und
viele andere — Zeile um Zeile kommentiert.

Schon diese wenigen Beispiele können wohl ein gewisses Bild von der behutsamen

und doch zugleich sehr sicher führenden Methode von Staigers Kommentaren

geben. Dazu kommt noch, daß eine Reihe anderer Stücke, wie etwa einige
aus dem Abschnitt «Gott und Welt» (Ii/Seite 251—291) mit eigenen kleinen
Abhandlungen bedacht werden, die über alle Worterklärungen hinaus in viel
größere Zusammenhänge führen. Als eine der schönsten Proben gilt uns hier der
Kommentar zu «Weltseele» (Ii/Seite 460—463). Von besonderer Wichtigkeit sind
audi die Erläuterungen Staigers zu dem ohne Kommentar kaum verständlichen

312



Gedicht «Im Abendrot», das 1897 in einem Privatdruck veröffentlicht wurde und
erst seit 1938 in einigen Goethe-Ausgaben zu finden war. Audi hier führt Staiger
durch die Würdigung einer einzigen Zeile zum Quellpunkt des Gedichts und
damit zum Verständnis des Ganzen.

Angesichts des kleinen, handlichen Formats der Manesse-Büdier geht es nicht
gut an, Staigers Ausgabe von Goethes Gedichten als «monumental» zu bezeichnen.
Im letzten Sinne ist aber dieses Wort auf sie doch anwendbar; denn mit seiner,
außer von tiefem Wissen, vor allem auch von ebensolcher Ehrfurcht und Liebe

getragenen Editions- und Erläuterungsarbeit hat Staiger im Geist und im Herzen
der dankbaren Leser Goethe das schönste Monument erriditet und damit das

«Goethe-Jahr 1949» literarisch in würdigster Art beschlossen. Willi reich

SCHWEIZER LANDSCHAFTSMALER DES 19. JAHRHUNDERTS

Ohne der historischen Wirklichkeit allzu großen Zwang anzutun, läßt sich die
schweizerische Kunst um 1800 und weit ins 19. Jahrhundert hinein als Ausdruck
eines weitherzig gefaßten Nationalbewußtseins begreifen. Dieses äußert sich

infolge der besondern politischen Verhältnisse in einer vergleichsweise sublimen
Form, ja, unbefangen betrachtet, steht es der weltbürgerlichen Aufklärung näher
als dem gleichzeitigen deutschen Nationalismus der Befreiungskriege. Seine Väter
heißen Geßner und Haller. Es ist ein Nationalbewußtsein ohne jede aggressive
Note, ein Nationalbewußtsein, das vor allem durch die Entdeckung der
landschaftlichen Schönheiten der Heimat genährt wird. Hinzu tritt dann allerdings
die Wertschätzung des mit dieser Landschaft verwachsenen Menschen, seiner
einfachen Lebensweise und seiner Gebräuche. Dieses weitere Element ist mit
entscheidend für die Entwicklung der Landschaftsmalerei, die von da an in der
Schweiz erst recht ungern in ihrem eigentlichen Bezirk verharrt, sondern immer
wieder zum Genre, zum Sittenbild neigt. Diese Einsichten vermittelt neuerdings,
fast ungewollt, eine Zürcher Dissertation von Vera Huber, im Manesse-Verlag,
Conzett & Huber, als große, anspruchsvolle Publikation mit über hundert
ausgezeichneten Tafel- und Textabbildungen erschienen1. Die Verfasserin geht dem
Paysage intime, diesem von den Malern der französischen Barbizon-Schule
geprägten und vor allem in Frankreich gepflegten Typus in der schweizerischen
Landschaftsmalerei nach. Schon bei Menn, der diese Bildform aus Frankreich
vermittelt hat, zeigen sich wesentliche Unterschiede: «Corot sah und träumte, Menn
dagegen hat beobachtet und gedacht.» Corot ist der Wegbereiter des
kompositionsfeindlichen Impressionismus —• Menns Werke mit ihrer klaren,
gesetzmäßigen Bildordnung «haben die Kunstanschauung Hodlers stark beeinflußt und
führten in ihrer letzten Lösung schließlich zum Parallelismus hin, der versucht,
auf Grund vernunftsmäßiger Spekulation ein klares Weltbild zu konstruieren».
Es liegt nahe, Menn mit Hodler in Zusammenhang zu bringen, da der junge
Berner ja schließlich bei Menn in Genf gelernt hat. Man könnte aber ebensogut
auf die Linie hinweisen, die vom Genfer zu Césanne führt. Damit wird Menns
Position ganz deutlich.

Die weitverzweigte Menn-Schule, bei der Vera Huber einen engern und einen
weitern Kreis unterscheidet, entfernt sich noch weiter vom eigentlichen Paysage
intime. Nur selten findet der Typus eine strenge Realisierung. Bei Bocion etwa
betritt man das Feld des ausgesprochenen Sittenbildes. Der Leser sieht sich daher
oft von der eigentlichen Fragestellung abgedrängt, doch entschädigt ihn dafür
manch ein Exkurs in kaum betretenes Land. Die meisten dieser Westschweizer
Landschaftsmaler des 19. Jahrhunderts sind bisher kaum bearbeitet worden, wie

1 Vera Huber: «Schweizer Landschaftsmaler. Das intime Landschaftsbild im 19. Jahrhundert.» Manesse

Verlag, Conzett & Huber, Zürich 1949.

313



sich anhand des sorgfältigen Literaturverzeichnisses am Schluß des Bandes übrigens
feststellen läßt. Ein George Badel, ein Frédéric Dufaux, ein Jean-Philippe George-
Juillard, ja selbst Edouard Castres, der sich mit seinem Luzerner Panorama
immerhin einen zu Unrecht oft belächelten Weltruhm ermalt hat, warten noch
immer auf ihre Monographie.

Noch größer wird der Abstand zum Paysage intime in der deutschschweizerischen

Malerei. Der Versuch, J. J. Ulrich für diese Bildgattung zu retten, vermag
nicht ganz zu überzeugen. Aber im übrigen ist gerade das Kapitel über diesen zu
wenig bekannten Maler höchst aufschlußreich und verdienstlich. Auch bei Robert
Zünd kann von einem intimen Landschaftsmaler kaum die Rede sein, am wenigsten

bei einem Bild wie seinem «Gang nach Emmaus», und die populäre «Ernte»
scheint uns der französisch-holländischen Barockmalerei näherzustehen als den
Werken der mit Zünd gleichaltrigen französischen Landschaftsmaler. Bei Stäbli
und Frölicher tritt dann ein neues Element hinzu, das der Verwirklichung des

intimen Landschaftsbildes im Wege steht: das Verlangen nach einem gewissen
dramatischen Pathos als Ausdruck seelischer Bewegtheit. — In diesem Zusammenhang

sind übrigens die Schlußbemerkungen der Verfasserin sehr lesenswert, wo sie

versucht, in der schweizerischen Landschaftsmalerei eine nationale Konstante
herauszuschälen und innerhalb des «Schweizerischen» noch welsche und
deutschschweizerische Eigenart auszusondern. Es gelingen ihr dabei ausgezeichnete
Formulierungen, die als Beitrag zu einer «Kunstpsychologie der Nationen» wertvolle
Dienste leisten können. Eine solche wird ja in absehbarer Zeit für die Schweiz
doch versucht werden müssen; das Eingeschlossensein während des Krieges, die

Besinnung auf die Eigenart unserer künstlerischen Leistungen, aber auch der
wiederhergestellte Kontakt mit der Umwelt haben dieses Thema in den Vordergrund

des Interesses geschoben.

Vera Huber hätte eigentlich zum Schluß kommen müssen, daß es im 19.
Jahrhundert eine schweizerische Landschaftsmalerei im Sinne des Paysage intime nicht
gibt. Wir haben es, auch unter den günstigsten Voraussetzungen, fast ausnahmslos
mit Grenzfällen zu tun. Das Eingeständnis liegt der Verfasserin ja auch immer
auf der Zunge. Wenn sie es expressis verbis nicht ausgesprochen hat, dann mag
dafür ein gewisser Mangel an begrifflich-dialektischer Schärfe verantwortlich sein.
Zunächst wäre eine unmißverständliche, klare Definition des Begriffs des Paysage
intime nötig gewesen, sodann eine solche der zeitlich und wesensmäßig benachbarten

Landschaftsauffassungen. Uns will scheinen — und dabei haben wir keineswegs

bloß die Untersuchung von Vera Huber im Auge —, daß gerade für die
Kunst des 19. Jahrhunderts eine gründliche, strenge Begriffsklärung zum dringenden

Postulat geworden ist. Die Verfasserin stellt beispielsweise fest: «Die Kunst
des 19. Jahrhunderts wird durch die Freiheit der Gestaltung, durch ausgeprägten
Individualismus, naturverbundenes religiöses Gefühl und intensiven Realismus
gekennzeichnet.» Damit ist nun allerdings wenig ausgesagt und keinerlei Klarheit
geschaffen. Auf solcher vagen Folie können auch die künstlerischen Aeußerungcn
nicht festgelegt werden. Das 19. Jahrhundert ist, so nahe wir ihm auch noch
stehen (oder vielleicht gerade deshalb?), für uns immer noch undurchsichtig,
unübersehbar —• eine Epoche der schärfsten inneren Widersprüche. Wahrscheinlich
müssen wir uns bescheiden und das klare Gesamtbild, das erst in der
Geistesgeschichte in Ansätzen Form anzunehmen beginnt (Kassner), abwarten. Von ihm
her werden dann auch alle bisher gewagten kunstgeschichtlichen Deutungsversuche
zu revidieren sein.

Wie allgemein dieser Notstand ist, zeigt übrigens eine 1945 erschienene (von
Vera Huber aber nicht verarbeitete) Dissertation der Baslerin Liselotte Fromer-
Im Obersteg. Diese behandelt «Die Entwicklung der schweizerischen Landschafts-

314



maierei im 18. und frühen 19. Jahrhundert», berührt also gerade noch das Thema
der Zürcher Kollegin. Auch da vermißt man eine überzeugende Begriffserklärung,
vor allem, wo es sich um die entscheidenden Gegensätze von idealistischer und
realistischer Landschaftsdarstellung handelt. Man darf also mit einigem Recht
fragen, ob solch anspruchsvolle Fragestellungen für Dissertationen (die ja in
erster Linie den Sinn wissenschaftlicher Arbeitsausweise haben) nicht verfrüht
sind; ob es nicht fruchtbarer wäre, den Vorteil der zeitlichen Nähe auszunutzen
und das noch auf weite Strecken brachliegende Material zur Kunst des 19.
Jahrhunderts gründlich aufzuarbeiten. Damit würden die dringend notwendigen
Grundlagen für eine distanzierte Darstellung, die abgewartet und erdauert werden

muß und die wohl einen philosophischen Kopf erheischt, bereitgestellt.
Hinsichtlich der Methode ist von der Arbeit Vera Hubers zu sagen, daß sie

ihre ausgesprochenen Vorzüge und Feinheiten in der formalen Bildanalyse hat; sie

gibt sich damit als eine ausgezeichnete Frucht der gegenwärtigen kunsthistorischen
Schule an der Zürcher Universität zu erkennen. Nicht zu übersehen ist auch die

Sorge für eine literarisch wertvolle, sprachlich ausgewogene, flüssige Darstellung.
Der Text, obgleich als Dissertation niedergeschrieben, entbehrt denn auch der
Befrachtung mit einem wissenschaftlichen Apparat und mit bloßen Materialien.
(Daß auch die ernsthafteste Wissenschaft gelegentlich der fortwährenden
Dokumentierung und überhaupt einer spezifischen Publikationsform entraten kann,
hat am schönsten Wölfflin durch seine Schriften erwiesen.) Ein wenig mehr
wissenschaftliche Pedanterie hätte man der Verfasserin immerhin wünschen mögen;
so etwa, wenn sie uns dazu zwingt, die Lebensdaten von einläßlich behandelten
Malern im Künstlerlexikon nachzuschlagen oder wenn sie Bildbezeichnungen
im Text und auf den Tafeln nicht in Uebereinstimmung bringt, so daß ihre Identität

erst aus der Beschreibung hervorgeht (es fehlen direkte Abbildungsverweise
im Text). Wichtiger ist uns aber die Feststellung, daß dieser durch einen
bestimmten Gesichtspunkt ausgezeichnete Ueberblick über die schweizerische
Landschaftsmalerei des 19. Jahrhunderts auf solider Kenntnis des Materials gründet
und viel eher neue Wege der Betrachtung eröffnet, als bloß bereits erarbeitete
Einzelerkenntnis.se resümiert und sammelt. Jedenfalls hat unsere Vorstellung von
diesem Gegenstand durch die Untersuchung von Vera Huber wertvolle Bereicherung

und Förderung erfahren, wofür die Einwände und Bedenken, die wir
vorzubringen hatten, sicher nicht der schlechteste Beweis sind, hanspeter landolt

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Kongreß für Die neue Doppelnummer des Monat (22/23) enthält im
kulturelle Freiheit Wortlaut oder im Auszug Referate und Diskussionen des

Kongresses für kulturelle Freiheit, der vom 26. bis 30. Juli
in Berlin durch die Initiative dieser internationalen Zeitschrift und ihres Leiters,

Melvin J. Lasky, abgehalten werden konnte. Ein inoffizielles, unabhängiges
Komitee hat Schriftsteller, Wissenschaftler und Künstler von Namen eingeladen,

an einem Kongreß teilzunehmen, der für die kulturelle Freiheit
demonstrieren und ihre Probleme besprechen sollte. Das Ehrenpräsidium hatten
Croce, Dewey, Jaspers, Maritain und Russell übernommen. Ihre Gemeinschaft
brachte die philosophische Ueberzeugung zum Ausdruck, daß Freiheit nötig,
möglich und postulativ ist. Die Kongreßidee war geistig, die Taktik politisch.
Seit Jahrzehnten war es das Reservat des Bolschewismus, Intellektuelle aller
Länder vor seinen Triumphkarren zu spannen. Tausende und Tausende folgten
ihm; die antibolschewistischen, freiheitlichen Intellektuellen waren dagegen

315



von öffentlichen Kundgebungen ausgeschaltet, weder der Sozialismus noch der
Liberalismus dachten daran, sich ihrer zu Zeugen einer anderen Weltanschauung
zu bedienen. Das ist anders geworden, seitdem sich das Ansehen des Bolschewismus

in der geistigen Welt im rapiden Niedergang befindet. Und so ist der
Gedanke, den bolschewistischen Geisteskongressen einen antibolschewistischen
entgegenzusetzen, ein Zeugnis der großen Wandlung, die sich seit Jahren
angekündigt hat. Ueber die Vorherrschaft der Konvertiten auf diesem Kongreß
ist auf ihm selbst diskutiert worden. Von einer einheitlichen Haltung des
ExBolschewismus kann aber keine Rede sein. Das ist schon deshalb nicht möglich,
weil ihm sehr verschiedenartige und -wertige Motive zugrunde liegen. Dennoch

wurde mit Recht seine Prädominanz auf dem Kongreß angegriffen. Aber
im Gegensatz zu bolschewistischen Kongressen herrschte auf diesem: Kontroverse,

Polemik, Nonkonformismus. Es gab eine größere Einigkeit über das Nein
als über das Ja. Auf eine Diskussion kann aber im Augenblick hier verzichtet
werden. Ein Querschnitt durch das Kongreßheft wird uns statt dessen durch
die vier Arbeitssitzungen führen, die unter folgenden Themen standen: Wissenschaft

und Totalitarismus — Kunst, Künstler und Freiheit •— Der Bürger in
einer freien Gesellschaft — Verteidigung von Frieden und Freiheit. Aber auch
in den Rahmenveranstaltungen ging es sehr interessant zu, besonders wenn
die Berliner nicht bloß Zuhörer, sondern auch Objekte der Debatten waren.

Konflikt der Der Sprecher dieses Referats ist Richard Loewenthal, von dem
Weltmächte man bei diesem Anlaß erfuhr, daß er mit Paul Sering, dem

Autor des vieldiskutierten Buches Jenseits des Kapitalismus
identisch ist. Er behandelte die rivalisierenden Gesellschaftssysteme, von denen
keines dem Mythos einer Diktatur, sei es des Proletariats, sei es des Kapitalismus,

entspricht:
«In der westlichen Welt ist sowohl die Funktion als auch die Zusammensetzung

der herrschenden Klassen einem Wandlungsprozeß unterworfen —
selbstwirtschaftende Eigentümer verschmelzen mit reinen Managern und
Staatsfunktionären in demselben Maße, wie die frühere Souveränität des
Eigentümers von Produktionsmitteln zugunsten der neuen Planungshierarchie
untergraben wird. Gleichzeitig ist diese neue Oberschicht in wachsendem Maße
den verschiedenen Formen der demokratischen Kontrolle unterworfen. Im
Osten ist eine neue Hierarchie von Partei- und Staatsbeamten sowie Technikern

nach der revolutionären Liquidierung der früheren Eigentümer zur Macht
gelangt; doch wird ihre Herrschaft mehr und mehr absolut und sichert sich
gegen jeden Versuch einer demokratischen Kontrolle. Die arbeitenden Klassen
des Westens sind ihrerseits ein wichtiger Faktor des Wandlungsprozesses, da
sie in freigebildeten Organisationen um die ständige Erweiterung ihrer Rechte
kämpfen, während die arbeitenden Klassen des Ostens in vom Staat
beherrschten Organisationen gedrillt und durch die ständige Drohung der
Deportation nach Sibirien niedergehalten werden... Mit anderen Worten: Ich
behaupte, daß der angeblich so degenerierte Westen auch heute noch eine
dynamische Zivilisation darstellt, während die äußere missionarische Dynamik
des Ostens nur einen phantasielosen Abklatsch des sowjetischen Systems
anstrebt und damit beweist, daß ihr schöpferischer Funke erloschen ist. Indem
der Westen seinen Glauben an die Freiheit bewahrte, hat er sich auch seine
Unzufriedenheit mit jeder institutionellen Lösung und gleichzeitig seine überaus

wichtige Anpassungsfähigkeit erhalten.» Die Sterilität des östlichen und
die vitale Ueberlegenheit des westlichen Systems illustriert Loewenthal an
dem jugoslawischen und dem indischen Beispiel.

316



Das Risiko Im Augenblick der indirekten russischen Agression in Korea
des Krieges erhielt die Frage von Krieg und Frieden eine akute Bedeutung.

Mehrere Redner setzten sich mit ihr auseinander. Zwischen dem
begrenzten und dem totalen Krieg bestimmte Raymond Aron Leitgedanken,
die den Frieden retten können: «Das Ziel besteht darin, einen Zustand
aufrechtzuerhalten, der Stalin niemals in Versuchung geraten läßt, eine offene,
direkte Agression zu wagen. Zur Zeit fürchten die Machthaber des Kremls, daß
sie einen totalen Krieg verlieren würden. Sie verbergen nur mühsam ihren
Ehrgeiz, die Welt zu erobern — das heißt in ihrer Sprache: den Kommunismus
überallhin zu verbreiten. Obwohl sie ab und zu für naive Gemüter auf das
friedliche Nebeneinanderbestehen feindlicher Regierungssysteme hinweisen,
verkünden sie in ihrer Geheimlehre, daß wir in einem Zeitabschnitt der Kriege
und Revolutionen leben, aus dem schließlich der Kommunismus siegreich
hervorgehen werde. Es vergrößern sich also die Aussichten, den Krieg in Grenzen
zu halten, wenn man zwei Bedingungen erfüllt. Erstens darf die Sowjetunion
auch nicht anfänglich eine solche Ueberlegenheit gewinnen, daß das ,große
Abenteuer' unwiderstehlich lockt. Hitler konnte dieser Verlockung nicht
widerstehen. Es wäre gefährlich, sich auf die Weisheit des ,Vaters der Völker' zu
verlassen. Zweitens darf die Sowjetunion auf politischem Gebiet keine Erfolge
erringen, aus denen sie so gestärkt hervorgehen würde, daß jede Hoffnung
auf ein Gleichgewicht der Kräfte dahin wäre. Ich glaube nicht, daß diese
Bedingungen ausreichen, aber ich bin sicher, daß sie jedenfalls unerläßlich
sind... Weder ideologische Skrupel noch Sorge um die wahre Volksmeinung
würde die Herrscher des Kreml daran hindern, Europa zu erobern — unter
dem Vorwand, es zu befreien —; und es zu unterjochen — unter dem Vorwand,
es zu bekehren. Sie haben nie die Hoffnung hegen können, die Völker der
Erde durch beispiellosen Wohlstand zu ködern; dafür hoffen sie mehr denn
je, in einer beharrlichen Kraftprobe die Oberhand zu gewinnen... Die Kraftprobe

ist unvermeidlich — doch die Explosion ist es nicht.»
Mit wirtschaftlichen Argumenten hatte Loewenthal-Sering in dem schon

erwähnten Referat die gleiche Ansicht begründet. Er prüft die Größe des
Risikos und erinnert daran, daß das Risiko Rußland an den Dardanellen, in
Griechenland, in Berlin entgegenzutreten, akzeptiert werden mußte. Im Gegensatz
zu Hitler-Deutschland wird Stalin-Rußland von keinen wirtschaftlichen
Notwendigkeiten getrieben: «Daraus folgt, daß die russischen Führer nicht an
einen festen Eroberungsfahrplan gebunden sind: ihre Geduld, ungleich der
Hitlers, ist niemals erschöpft. In der Ueberzeugung, daß der Westen letzten
Endes seinen eigenen Widersprüchen erliegen wird, sehen sie die Welt als ihr
vorbestimmtes Erbe an Sie haben nie geglaubt, daß aus jedem militärischen
Zwischenfall Krieg entstehen müsse — einmal trugen ganze russische und
japanische Divisionen regelrechte Schlachten an der mandschurischen Grenze
aus und erprobten wochenlang die gegenseitige Stärke, ohne daß eine der
beiden Parteien sich zum Kriege entschloß. Die Erfahrungen in Persien,
Griechenland und Berlin beweisen, daß sich an dieser Haltung nichts geändert hat.»

Problem Daß die Freiheit in der heutigen Welt nur annäherungsweise
erder Freiheit reichbar ist, war den Kongreßteilnehmern nicht unbekannt;

aber sie unterschieden mit Recht zwischen Ländern, in denen
die Freiheit auf Widerstände stößt, und anderen, in denen die Unfreiheit als
die viel verkannte, eigentliche, allein echte Freiheit verherrlicht wird. Die
Freiheit, sagte Silone, ist auch in den demokratischen Ländern «kein
angeborenes, unwandelbares, endgültig gesichertes Gut, und auch in diesen Ländern

bleibt die Pflicht bestehen, die vorhandenen Freiheiten zu verteidigen

317



und zu vertiefen. Und eben das rechtfertigt und ermutigt uns, die Probleme
der Freiheit in ihrer universellen Bedeutung aufzugreifen...» Es gibt aber,
führte Silone weiter aus, «ein Phänomen, das in seinem heutigen Ausmaß ein
Novum in der Geschichte der Kultur darstellt: die wirtschaftliche, psychologische

und moralische Zwangslage der Schriftsteller und der Künstler in den
Ländern, in denen alle Ausdrucksmittel zum Monopol des Einparteistaates
geworden sind. Das ist ein zu schweres, gewaltiges und erschreckendes
Phänomen, als daß wir uns der Illusion hingeben könnten, ihm durch einige
flüchtige Kundgebungen der Empörung gerecht zu werden. Es wäre kein
geringeres Verdienst, wenn wir das Thema der kulturellen Freiheit in seiner
ganzen Differenziertheit untersuchten und von allen Seiten beleuchteten. Dabei
wäre es ein unverzeihlicher Fehler, die bereits vorhandenen Ergebnisse der
UNESCO-Umfrage (über die Silone vorher berichtet hatte) zu ignorieren,
auch wenn sie sich in erster Linie auf die Schwierigkeiten beziehen, vor denen
die Schriftsteller und Künstler des Westens stehen.»

Auch der italienische Philosoph Franco Lombardi forderte, daß die
Abirrungen innerhalb der Freiheitsbildung im Westen selbstkritischer gesehen
werden müssen, denn der Totalitarismus entspricht der soziologischen Krise
der abendländischen Gesellschaft. Er lehnte die Auffassung von der Freiheit
als einem metaphysisch über der Materie schwebenden Geiste ab. John Dewey
hatte dagegen in einer Botschaft an den Kongreß als «Ursprung allen Verrats
den Verlust des Glaubens» bezeichnet, «daß die Freiheit der Meinungsäußerung

der alleinig ewige Quell jeder Art wirtschaftlicher und politischer Freiheit

ist. Freiheit der Forschung und der Meinungsäußerung ist der einzige
zuverlässige Schutz gegen den moralischen Verfall, der sich aus der
Gewaltanwendung als ,ultima ratio' ergibt. Es erscheint fast unglaublich, daß
Menschen, die Wissenschaft, Kunst und Erziehung zu ihrem Beruf gemacht haben,
diesen Verfall begünstigen.»

Der Fall Mit welchem Erfolg und auf welche Weise der Bolschewis-
Schostakowitsch mus in seinem Kampf gegen die revolutionäre Kunst des

Westens an den Banausen appelliert, zeigt der traurige Fall
Schostakowitsch, der von dem russischen Musikschriftsteller Nicolas Nabokow
auf dem Kongreß behandelt wurde. Schostakowitsch wurde 1937 von der
«Prawda», dem warnenden Zeigefinger des NKWD, in derselben Zeit
«dekadenter» Tendenzen beschuldigt, als auch die Göbbels-Gosse Furtwängler und
Kleiber wegen ihrer Aufführungen von Hindemith und Alban Berg
angegriffen hatte. Schostakowitsch wurde, wie Nabokow schreibt, daraufhin «zwei
Jahre hindurch verachtet, beschimpft und verfolgt. Seine Werke wurden
weder aufgeführt noch gedruckt. Wenn sein Name erwähnt wurde, so nur,
um ihn mit Schmutz zu bewerfen. Als schöpferischer Künstler war er einfach
gestorben. Ausländische Besucher, denen es gelang, ihn zu sprechen, fanden
einen gebrochenen Mann vor, der bereit war, das Komponieren aufzugeben.
Es ist bezeichnend, daß er in diesen Jahren der Vergessenheit eine Reihe
englischer Gedichte vertonte, die sämtliche Tod, Exil oder Hinrichtung zum
Thema haben. Die Stimmimg dieser Musik ist düster und spiegelt deutlich
die Verzweiflung des jungen Komponisten wieder.» Schließlich streckte
Schostakowitsch die Waffen und bemühte sich den Anschluß an das zu finden,
was man in der bolschewistisch-vulgärmarxistischen Terminologie «bürgerliche»

Musik nennt. Oder zu jener revolutionären Musik von Mussorgskij, die
von den Banausen des 19. Jahrhunderts so gründlich verkannt wurde wie die
heutige Musik vom Politbourgeois. Aber mm kommt das schönste oder
vielmehr das schauerlichste. Als Schostakowitsch in New York auf der Presse-

318



konferenz des Bolschewistenkongresses von Nabokow öffentlich gefragt wurde,
ob er leugne, daß die Werke der drei großen Komponisten Strawinskij, Schönberg

und Hindemith irgendeinen Wert haben, sagte er: «Ich schließe mich
allem an, was in der Sowjetunion über die westliche Musik und vor allem
über die Musik Strawinskijs, Schönbergs und Hindemiths gesagt wird», und
dreitausend Menschen im Saal — amerikanisches Publikum! — brachen in
enthusiastischen Beifall aus. Der Spießer, der im Westen von der Polizei verhindert
wird, neue Bilder zu zerstückeln und neue Musik mit Trillerpfeifen zu
überkreischen, fühlte sich von den Moskauer Banausen gerechtfertigt — sie schützen

ihn vor der Revolution des künstlerischen Schaffens. Schostakowitsch,
dessen Musik immerhin ohne Strawinskij nicht denkbar ist, lief nach diesem
Galilei-Verrat in New York in die Musikalienhandlungen, kaufte Schallplatten
von Strawinskij zusammen und begeisterte sich am Vorabend seines Verrats
an einem Konzert von Bartok. Die Musik des Westens — sie bewegt sich also
doch!

Allüren Die Anmaßung eines Wühelm II., eines Hitler, zu bestimmen,
des Diktators «was» Kunst oder gar «was» Wissenschaft ist, wurde oft be¬

lacht. Ein Kongreßteilnehmer, Haakon Lie, versuchte sich in
die Rolle eines solchen Oberdilettanten hineinzudenken und sagte: «Ich selbst
bin Generalsekretär einer norwegischen Partei, die aus freien Wahlen als die
stärkste Partei hervorging und gemäß der Verfassung des Landes die
Regierung zu bilden hatte. Der Gedanke berührt mich peinlich und komisch
zugleich, daß es, wenn ich in einem der Satellitenstaaten die gleiche Stellung
innehätte, zu meinen Aufgaben gehören würde, den Universitätsprofessoren
die Resultate ihrer Forschungen vorzuschreiben. Ich müßte dann vielleicht
auch dem norwegischen Maler Midelfart, der heute unter uns ist, ein
Malverbot erteilen, weil seine Farben möglicherweise eine zu melancholische
Stimmung erzeugt haben, die dem vorgeschriebenen Optimismus zuwiderläuft.

Oder ich wäre genötigt, obwohl ich von Musik gar nichts verstehe, den
Komponisten Vorschriften zu machen, wie und was sie zu komponieren hätten.
Lieber würde ich Steine klopfen gehen! Denn es gehört eine abgründige Ignoranz,

eine gehörige Portion Arroganz oder eine unermeßliche moralische
Verworfenheit dazu, sich einer solchen Aufgabe zu unterziehen. Sie ist im wahrsten

Sinne Henkersarbeit am Geist!»
Daß diese Ignoranz die Folgen ihrer eigenen Diktate nicht übersehen kann,

bewies der amerikanische Genetiker Hermann J. Müller (Nobelpreis 1946) auf
Grund jahrelanger Erfahrungen in Rußland. Dort wurde befehlsgemäß von
der genetischen Forschung im Auftrag von Stalin, der Genetik nicht leiden
kann, die Lehre, daß erworbene Eigenschaften nicht erblich sind, über Bord
geworfen. Der Grund ist klar. Der Stalinismus soll zu einem Erbgut erklärt
werden. Durch diese Haltung gerät aber die russische Biologie in unheilbaren
Widerspruch zu ihrer Soziallehre, daß die Umweltsbedingungen keinen Einfluß

auf die Verschiedenwertigkeit der Völker haben. Ist die neue Biologie
richtig, daß die Substanz schon nach wenigen Generationen von der Umwelt
umgeformt vererbt wird, so hat der nazistische Rassismus recht, daß es erblich
entartete Völker gibt. Aus diesem Grunde wurde in Rußland gleichzeitig mit
dem Angriff auf die Genetik die Widerlegung des Nazirassismus eingestellt.

Muller teilte mit, daß in Rußland auf Befehl Stalins auch die Lehre von den
Infektionskrankheiten und die Arbeiten von Robert Koch lächerlich gemacht,
die Forschungsergebnisse der Psychologie, Astronomie, Quantenphysik,
Statistik angegriffen werden. Auch hier kann man dieselbe Farce beobachten:
Völker, die kein Recht haben, parlamentarische Vertreter aufzustellen oder

319



freie Gewerkschaften zu bilden, haben das Recht, über Kontrapunkt und
Chromosomen zu entscheiden. Für die Politik des Betrugs gibt es eben keine
Grenzen.

de Rougemont Der Beitrag des bekanntesten schweizerischen Kongreß¬
besuchers behandelte eine Schuld und eine Aufgabe: «Der

Osten nimmt die Kultur so ernst, daß er sie versklavt. Der Westen läßt sie
frei, weil die Behörden sie überhaupt nicht ernst nehmen. Und doch wird
auch im Westen jeder Sektor der Kultur schneller als man es erwartet, in
seiner Freiheit bedroht, sobald er politisch gefährlich oder verwendbar
erscheint. Die Einschränkung der freien Atomforschung ist ein Beispiel dafür,
auch wenn sie sich gerade hier rechtfertigen ließe.

Es besteht eine tiefe Komplizität zwischen der totalitären Diktatur und einer
Kultur, die ihre eigene Verantwortung übernimmt. Die Schriftsteller haben
jahrzehntelang ihre Hauptlust daran gehabt, die bürgerliche oder bourgeoise
Ordnung zu zerstören. Sie haben sich aber nicht gleichzeitig zur Errichtung
irgendeines gesellschaftlichen Ordnungssystems verpflichtet gefühlt, sondern
sich den zwiespältigen Genüssen des schlechten Gewissens und der
Selbstverachtung hingegeben. Man fordert die Freiheit — aber es gibt keine Freiheit

ohne Bedingungen. Eine solche Freiheit ist nichts als ein Leerraum, der
gleich von der Tyrannei ausgefüllt wird. Man will sich nicht selbst engagieren,
und desto schneller ist man zwangsweise erfaßt. Polizeireglemente und
politischer Zwang treten an Stelle der Verpflichtung. Allzuoft haben die Dichter
nur an den Konfitüren naschen wollen, ohne daß man ihnen gleich auf die
Finger klopfte.

Wer die Freiheit wirklich will, muß zugleich auch eine Ordnung und eine
Macht wollen. Diese Ordnung und diese Macht in Freiheit bietet uns heute
nur die Föderation. Der Schriftsteller kann nicht ganz allein frei sein, sondern
nur als Bürger mit den anderen Bürgern. Er muß ein totaler Mensch sein,
denn wo der Mensch total ist, da kann der Staat nicht totalitär sein.»

Rougemont weist in diesem guten Wort, ohne dabei zu verweilen, auf die
Unwahrheit der heutigen Terminologie hin. Man sollte glauben, ein
republikanischer Staat ist ein Staat, der Republikaner zu Bürgern haben will; eine
Monarchie will Monarchisten zu Untertanen haben. In einem Nazistaat sollen
die Deutschen Nazi sein. Und wie ist es mit einem totalitären Staat? Nun,
gerade da können die Menschen nicht total sein. Die Bezeichnung ist also
falsch. Im gleichen Sinne sagte der Philosoph und Marxist der New Yorker
Universität Sidney Hook:

«Eine andere Bedrohung des freien geistigen Lebens unserer Tage rührt
aus der systematischen Entstellung der Ethik und Logik der Sprache her. Wir
können nicht mehr feststellen, was ein anderer meint, sofern wir von ihm nur
so viel wissen, daß er sich selbst als Demokraten oder Sozialisten bezeichnet.
Ist es nicht bezeichnend, daß nicht eines der Regime, die freiheitliche Institutionen

abgedrosselt haben, den Mut fand, seine nackte Diktatur und seinen
Despotismus einzugestehen?. Statt dessen erzählt man uns etwas über
organische Demokratien', ,gelenkte Demokratien', ,neue oder höhere Demokratien'.
Das zeugt vielleicht für die Kraft der einfachen Idee der Demokratie, selbst
bei den simpelsten Geistern; doch mit der Zeit erleichtert es diese Taktik der
planmäßigen Sinnentstellung der Worte, die Diktatur einer Minderheit zu
befestigen. Es gehört zur Hygiene des geistigen Lebens, daß wir diese
Entartung der Sprache schonungslos bloßstellen.»

«Schonungslos bloßstellen»: — das war die Absicht dieses Kongresses.
Felix Stössinger

320


	Kleine Rundschau

