Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 5

Artikel: Die Lebenseinheit in Goethes Auffassung der Biologie
Autor: Bluntschli, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758848

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE LEBENSEINHEIT
IN GOETHES AUFFASSUNG DER BIOLOGIE

Von Hans Bluntschli

In dieser geistig chaotischen Gegenwart gilt die schlichte mensch-
liche Unmittelbarkeit nicht mehr allzuviel. Und doch gehort sie
zum Besten des menschlichen Wesens. Ein Vielerlei von abgelei-
teten Vorstellungen, verstrickt in oft recht gewagte Doktrinen, hat
sich ausgebreitet. Bei solcher Gesamtlage diirfte es richtiger sein,
einfach darzulegen, was Goethe, der echte Naturversteher, fiir seine

besondere wissenschaftliche Aufgabe ansah, als ihn — von einer
ganz andersartigen Auffassungsweise ausgehend — kritisch be-
leuchten zu wollen. Denn auch wir Wissenschafter von heute —
und nicht eigentlich die Wissenschaft als solche — sind mitein-

bezogen in die geistige Krise unserer wirren Zeit. Daher fliichten
wir uns gern in unser stilles Schaffensgebiet und suchen in ihm
den einzigen noch ruhenden Pol. Doch leider nagt auch in uns der
Zweifel, sobald uns gewi3 geworden, wieviel nur zeitgebundene
Wahrheit sich in den Vordergrund dringt, wihrend uns zugleich
die bessere Einsicht sagen mul}, daB3 gerade in der Ueberzeugung
von der Wandelbarkeit aller Dinge, im niemals Abgeschlossensein
der Erkenntnisse, der wiirdige Antrieb zu finden ist fiir alles for-
schende Bemiihen.

Selbst das Wissen darf uns nicht zum Go6tzen werden, soll es
wahrhaft fruchtbar sein. Man mul} es strebend lieben und auch die
Tatsachen nie so darstellen wollen, als seien sie nun ein fiir alle-
mal zu absolut Gesichertem geworden. Ruhende Erkenntnisse sind
keine wirkende mehr. Auch die Anregungen, welche wir den Ler-
nenden iibermitteln, haben zeugenden Wert nur in dem, was jenen
die geistige Regsamkeit zu vermehren und als Anfeuerung zum
eigenen unbefangenen Fortschreiten dienen kann.

Wir wissen aus bitteren Erfahrungen nachgerade, zu welch zwei-
schneidigem Schwert auch die ernste Wissenschaft werden kann,
sofern sie ihr Ziel ausschlieBlich selbstisch sucht. Ertragreich, im
besten Sinne des Wortes, wird das Wissen um die Dinge der Welt
fiir die Menschheit nur als der Widerschein von jener Wahrheit,
deren letzte Geheimnisse wir nicht zu ergriinden vermoégen. Und
dieser Widerschein kommt nur durch den empfindsamen Unter-

288



sucher zustande, der ihn als seine Erkenntnis in die Welt zuriick-
projiziert. Eben dieses hat Goethe gemeint mit seiner oft geforderten
und von anderen bekrittelten Methode des werstindigen Amn-
schauens, einer Methode, die auch fiir die Wissenschaft tauglich
und zudem dem Menschen gemil} sei. Er wulite es, «die Wissen-
schaften entfernen sich im ganzen vom Leben und kehren nur auf
einem Umweg wieder dahin zuriick». Dazu hat er betont, «wir sind
aufs Leben, und nicht auf die Betrachtung, angewiesen».

Dieses Umweghafte in jeder Wissenschaft bleibt beachtenswert,
auch dort, wo es nicht auffillig hervorsticht. «Jeder Weg, durch
den wir zu neuen Entdeckungen gelangen, iibt», so sagt Goethe,
«Einflull auf Ansicht und Theorie aus.» Somit ist ferner stets im
Auge zu halten, wodurch eigentlich der Weg bestimmt sein soll,
den wir einschlagen, um gewlinschten Erkenntniszielen ndherzu-
kommen. Wenn im gewohnlichen Leben ein Einzelner nur den ur-
eigensten Interessen Wert zumiflt, sagen wir von ihm, er drehe
sich um sich selber, und finden sein Verhalten nicht nachahmens-
wert. Sollte es mit der Selbstgewillheit der Wissenschaft vollig
anders stehen? oder sind womoglich auch hier ethische Riicksichten
und moralische Bremsungen nicht ganz so irrelevant, wie sie ge-
meinhin genommen werden?

Auch der kritische Realismus, dessen Verkiinder Goethe gewesen
ist, bleibt dem Gesetz der ewigen Wandlung unterworfen, und
dessen war sich Goethe bewuBt. Was sich nur im Kreise dreht,
kommt nie aus den eigenen Zirkeln heraus. Schon mit der Spiral-
bewegung — und die war eine seiner Lieblingsideen — steht es
anders, sie ermoglicht ein langsames Fortschreiten. Doch sogleich
stellt sich die Frage, welchen Eigenwert wir der Achse zugestehen
wollen, um welche die Bewegung statthat? Soll dieser nur virtuell
verstanden, oder soll er ein realer sein? Geht es beim wissen-
schaftlichen Fortschritt nur um die Selbstgefilligkeit des Wissens
oder um noch Wertvolleres, um allgemein-menschliche Ziel-
setzungen?

Hier stoBen wir auf ein uraltes Problem. Kann die menschliche
Vernunft, ohne sich selbst zu verleugnen, irgendwelchem Bereich
des titigen Lebens ein totales Uebergewicht iiber alle anderen Be-
reiche zugestehen? Darf sie die Absolutierung sanktionieren,
welche im Votum der Wissenschaft den ausschlieflichen Mafstab
fiir al'es suchen will? Kann sie solchen Absichten auch dann noch
ihre Zustimmung leihen, wenn schon das Flammenzeichen an der
Wand fiir die Gefahren zeugt, welche aus frivolem Mifbrauch von
echtem Wissen und Kénnen entsprungen sind? Goethes Auffassung
von der dem Forscher obliegenden Verpflichtung enthilt, bislang

19 289



freilich wenig verstanden, ein gewichtiges Motiv. In seiner unbe-
dingten Anerkennung von Urphdnomenen («ein Hoheres kann
nicht gewahrt sein, und ein Weiteres soll der Mensch nicht dahinter
suchen») kommt eine bewulBlte Selbstbeschriankung zum Ausdruck,
die er auch in der Wissenschaft fiir angebracht halt.

Bei ihm stehen das Leben und die Wissenschaft, als ausschliel3-
lich menschliche Leistung, in einer ganz engen Bindung zu ein-
ander; bei ihm wird keine Erkenntnis zu einem Absolutum; nach
ihm besteht alles menschliche Begreifen und Verstehen nur aus
aufeinanderbezogenen Erfahrungen, welche uns durch unsere Sinne
zugdnglich gemacht worden sind. Dem direkt Wahrnehmbaren
mal} er das groflte Gewicht zu und verhielt sich weitgehend skep-
tisch gegeniiber allen nur mittelbar zu gewinnenden Erkenntnissen.
Dieses Verhalten erklidrt sich aus seinem stark autodidaktischen
Entwicklungsgang, auch aus den griindlichst erprobten, im Kon-
kreten verharrenden Eigenerfahrungen und schlieBlich aus der
Ueberzeugung, die unvermeidliche Beziehung zwischen Erkennen
und Erkenner lasse keine restlose Autonomie der Wissenssphire
zu. Hier ist, um MiBverstindnisse zu vermeiden, beizufiigen, daf3
Goethe eine ungemein hohe und ernste Auffassung von der Wissen-
schaft als Menschheitsaufgabe gehabt hat. ’

Seit Goethes Tagen haben sich die Fortschritte der naturwissen-
schaftlichen Erkenntnis in stindig zunehmendem Grad vom Subjekt
des Erkenners distanziert, ja vielfach abgelost. Eine Wunderwelt
von sinnreich ausgedachten Apparaturen hat uns weite Vorstofe
in wissenschaftliches Neuland ermoglicht, in das Gebiet der klein-
sten Dimensionen und in die unvorstellbare Weite des unermeB-
lichen Raumes. Freilich stehen diesen Grofitaten auch Erscheinun-
gen gegeniiber, die uns reichlich zu denken geben. Die allgemeine
Relativierung vieler Begriffe und Gebote, die unverkennbare Auf-
lockerung althergebrachter Bindungen unter uns Menschen, lassen
uns Zusammenhinge ahnen, die allzusehr vernachlidssigt worden
sind. Die fortgeschrittene Mechanisierung konnte uns vieles er-
leichtern, sie hat aber auch Verdnderungen in uns selbst hervor-
gerufen, iiber deren Tragweite kommende Geschlechter wahr-
scheinlich anders urteilen werden als wir Gegenwirtigen. Das Ver-
trauen auf die Leistungsfihigkeiten des menschlichen Kénnens ist
gewaltig gewachsen, jenes der Ausrichtung des menschlichen Wil-
Iens auf die Menschlichkeit hat sich vermindert. Diese Wandlungen
liegen bestimmt nicht in der Linienhaltung von Goethes Hoffnun-
gen, wohl aber in jener von seinen Befiirchtungen. Es wird in
Aecullerem gesucht, was nur aus Tiefinnerlichem entspringen kann.

#*

290



Bis heute, und wohl noch fiir lange Zeit, wird jeder unbefangene
gelehrte oder ungelehrte Naturfreund michtig beeindruckt und
gefesselt durch die durchgeistigte Gesamtschau in Goethes Natur-
auffassung. Ihr konnen sich selbst die niichternsten Positivisten,
mogen sie noch so viel am Naturforscher Goethe auszusetzen haben,
nie ganz entziehen. Diese Gesamtschau wirkt unmittelbar lebens-
wahr, sie ist nicht Konstruktion, sie ist Einfiihlung. Darin liegt ihre
Stdarke und ihre Schwiche, je nach der Grundhaltung, mit der man
sich ihr naht. Sie widerspricht der modernen, stark summativen
und mechanistischen Denkweise, weil in dieser dem eigenen Sinnes-
leben eine vollig andere Rangordnung zugewiesen ist als wie in
Goethes natiirlichem Weltbild.

Bei ihm heil}t es: «Es ist nichts auller uns, was nicht in uns ware»,
ein Ausspruch, der besagen soll, dafl uns nur die Dinge zu bewegen
vermogen, fiir die in uns Empfanglichkeit bereitsteht. Unsere sich
fiir objektiver haltende Gegenwart wiirde statt dessen sagen: Alle
entscheidenden Realitdten liegen nicht in uns, sondern auller uns;
wir sind fiir sie iiberhaupt nur teilweise empfanglich, und zudem
sind wir als belebte Wesen nichts anderes als ein Spezialfall unter
unendlich vielen anderen. Es stehen sich also zwei Blickrichtungen
von kontrarer Art gegeniiber. Goethe sprach als ein duflerst emp-
findsamer Psychologe eines recht urwiichsigen Typus; das Gegen-
urteil ist dasjenige von einem streng abstrakt geschulten Physiker
oder Physiologen.

Manches ist leichter begreiflich, sobald daran gedacht wird, wie
Goethe seinerzeit in den Gedankenkreis der naturwissenschaftli-
chen Auffassungsweise eingetreten war. Er kam zu ihm als «ein
Freiwilliger», ohne jegliche ziinftische Aspirationen, nach seinen
eigenen Worten «ohne mich nach irgend etwas Gegebenem oder
Herkommlichem zu richten». Administrative Aufgaben hatten ihn
in das praktische Leben eingefiihrt. Aus dessen Bediirfnissen er-
wuchs ihm der energische Wille, das lebendig Wirksame, wo es
sich finde, wie es auch sein mége, in seiner Vielseitigkeit verstehen
zu lernen. Da schuf er sich, die al!'mihlich gewonnenen Einsichten
auf die Natur in ihrer Gesamtheit {ibertragend, jenes eigenartig
bezaubernde Bild vom Naturganzen, worin die Natur selbst gleich
Leben gesetzt ist; ein Bild, wie es nur die seltene Doppelbegabung
zum gestaltenden Kiinstler und zum wertenden Denker entwerfen
konnte. :

Dieser Entwicklungsgang war ein ganz ungewdhnlicher, durch-
aus anders, wie schon damals der Weg war und heute noch ist,
Wenn Jiinglinge sich zu Naturwissenschaftern ausbilden wollen.
Denen wird von vornherein eingehdmmert, jedes Eindringen in das

291



Reich des (vermeintlich!) Unbelebten sei wissenschaftlich nur
moglich mit den Methoden der exakten, mathematisch falBbaren
Naturkunde. Es wird ihm ferner beigebracht, auch das zuver-
lassige Wissen iiber die lebendigen Wesen fithre immer wieder zu
den gleichen GesetzmaialBigkeiten hin, die fiir das Unbelebte erkannt
worden sind, und dies, obgleich die vorsichtigeren Lehrer wohl
wissen, dal} sich in der Biologie noch lange nicht alles in mathe-
matische Formeln einfangen 143t.

Der Weg, den Goethe beschritt, weist viel eher Parallelen zu der
naiven Anschauungsweise der Primitiven auf, denen alles Korper-
liche geschlossene Einheit ist, die ganze Umwelt fiir belebt gilt,
selbst die Geister der Toten noch eine Realitdt bedeuten und die
eigenartigen Tabuvorstellungen Verbindungen zum auBermensch-
lichen Leben schaffen, welche unvermeidbare Pflichten auferlegen.
Gewil}, der Vergleich hie Goethe, hie Primitive ist sehr gewagt,
da ja auBBer Zweifel des Meisters aufs hochste gesteigerte Empfind-
samkeit, die mit einem ungemein klugen Intellekt zusammenspielt,
auf einer ganz andersartigen geistigen Basis ruht als wie bei den
Kulturarmen. Indessen spricht beiderseits stark, und treffend im
Urteil, eine sehr grofle Einfiihlungsgabe und bezieht sich unmittel-
bar und alleinig auf eben die Umwelt, in welche wir Menschen mit
unseren Sinnesgaben hineingeboren worden sind.

Schon in einer der frithesten Aeullerungen von Goethe, die tiefe
Einblicke in seine Naturverfassung vermittelt — ich denke an das
Fragment «Natur», das um 1780 entstanden sein diirfte und nur
aus der Niederschrift einer Hilfskraft, des schweizerischen Theo-
logen Tobler, bezeugt bleibt, von Goethe aber spater anerkannt und
in seine Schriften aufgenommen worden ist —, stechen eine Fiille
von Gesichtspunkten hervor, die typisch biologisch erfalit sind und,
wie soeben angedeutet, verstanden sein wollen. Die Form des Aus-
gesagten entspricht allerdings eher dem Hymnus eines Natur-
priesters als den Anforderungen, welche wir gewohnt sind an eine
wissenschaftliche Ausdrucksweise zu stellen.

Da heif3t es unter anderem:

«Die Natur schafft ewig neue Gestalten, was da ist, war noch
nie, kommt nicht wieder, alles ist neu und doch immer das Alte.» —
«Wir leben mitten in ihr und sind ihr fremde. .. sie verrit uns ihr
Geheimnis nicht.» — «Sie scheint alles auf Individualitit angelegt
zu haben und macht sich nichts aus den Individuen. Sie baut und
zerstort.» — «HEs ist ein ewiges Leben, Werden, Bewegen in ihr...
sie verwandelt sich und ist kein Moment Stillestehen in ihr...
ihre Gesetze sind unwandelbar.» — «Auch das Unnatiirliche ist
Natur ... wer sie nicht allenthalben sieht, sieht sie nirgends recht.»

292



— «Leben ist ihre schonste Erfindung, und der Tod ihr Kunstgriff,
viel Leben zu haben.»

Von diesem geradezu vulkanischen Ausbruch seiner Natur-
begeisterung hat Goethe im hohen Alter (1828) eher wieder Ab-
stand genommen, ihn riickblickend als den Ausflul von pantheisti-
schen Anwandlungen bezeichnet, denen er seinerzeit zugeneigt
hitte und hinzugefiigt, es fehle in jener Kennzeichnung der wich-
tige Hinweis auf die Triebkrafte, mit denen die Natur ihr schopfe-
risches Werk vollbringe. Beide Einwinde scheinen mir sehr be-
zeichnend. Den eigenen Schwarmgeist 1i6t er nur als eine Durch-
gangsphase gelten, wihrend aus der immer starker werdenden Be-
achtung der schaffenden Krifte sich sein ausgesprochen syntheti-
sches Begreifen von allen natiirlichen Geschehnissen vertieft hat
und charakteristisch geworden ist fiir seine dynamische Art der
Naturdeutung.

Im Ausklang von diesem merkwiirdigen Fragment «Natur» finden
sich ferner zwei kurze Sitze, auf die besonders hinzuweisen mir
notwendig erscheint. Der eine lautet: «Die Natur ist ganz und doch
immer unvollendet», und der andere besagt: «Vergangenheit und
Zukunft kennt sie nicht, Gegenwart ist ihre Ewigkeit». Damit tau-
chen schon beim 31jdhrigen Goethe zwei wichtige Gedankenginge
auf, die er in seinem hoheren Alter lebhaft weiterverfolgt hat,
namlich die Ganzheitsvorstellung und die ausgesprochene Gegen-
wartsbezogenheit, welche nach ihm aller Naturforschung zufallen
mull. In jener wurzelt seine originelle Typuslehre und seine Auf-
fassung der Lebensvorginge, wihrend ihm die Gegenwartsbezogen-
heit zu einem nicht minder bedeutsamen Leitmotiv geworden ist.
Wir konnen auch das Vergangene nur im Vergleich zu Gegen-
wartigem erfassen.

Darin liegt allerdings ein Gegensatz zu uns Nachgeborenen,
denen die historische, die entwicklungsgeschichtliche Blickrichtung
geradezu zum Schliissel fiir unser Naturverstehen geworden ist. Er
aber iibt solcher Anschauungsweise gegeniiber eine weise Zuriick-
haltung aus, ja er bezweifelt geradezu, ob es jemals moglich werden
konne, den Werdegang der Erde und ihrer Geschipfe so zuver-
lassig zu ermitteln, um daraus ein véllig klares Bild vom unauf-
hérlichen, von jeher vorhandenen und doch immer wieder auch
andersartig verlaufenden Wandel aller Dinge zu gewinnen, ohne

zugleich verhingnisvolle Trugschliisse mit in Kauf nehmen zu
miissen.

293



Die beiden erwéhnten goetheschen Leitvorstellungen héingen mit
seiner dynamischen Auffassungsweise aufs engste zusammen. Sie
verdienen auch heute noch volle Beachtung, wennschon wir an-
deren, in vielem noch befangen in einem Denken, dem das Statische
wichtiger erscheint als das Kraftestudium, ihm nicht ohne weiteres
werden zustimmen konnen.

Das Naturganze, das Leben als Gesamterscheinung, jeder Or-
ganismus gleichviel in welcher Gestalt, sind fiir Goethe gegebene,
unteilbare Einheiten, die ihren eigentiimlichen Leistungswert in
sich selbst tragen, und die nur ein gekiinsteltes Vorgehen weiter-
zerlegen kann. Dabei aber wird die jenen innewohnende Schop-
fungskraft der einheitlichen Wirkung beraubt oder zum mindesten
erheblich herabgesetzt. Er fafit die Vorgiange des Lebens als «wir-
kend und lebendig aus dem Ganzen in die Teile strebend» auf, er
meint, «in der lebenden Natur geschieht nichts, was nicht in der
Verbindung mit dem Ganzen steht», oder, an anderer Stelle, «die
Uebereinstimmung mit dem Ganzen macht jedes Geschopf zu dem,
was es ist. .. und so ist jede Kreatur nur ein Ton, eine Schattierung
der groflen Harmonie, die man auch im ganzen studieren mulf,
sonst ist jedes einzelne nur ein toter Buchstabe». Ihm steht keiner-
lei Phanomen fiir sich isoliert da, «<sondern nur in der stetigen Folge
der Erscheinungen»; ihm ist gewil}, dafl jedes Phinomen «seine
Strahlen nach allen Richtungen aussendet».

Hielte die gegenwirtige Biologie nicht mit einer Zzhigkeit, die
eine freier gewihlte Zielsetzung fiirwahr verdienen mdochte, an
der entschiedenen Ablehnung von jeder Art von vitalistischer
Deutung fest — auch Bertalanffys organismische Auffassung ist erst
ein tastender Schritt in der Befreiung verheiflenden Richtung —,
dann konnte sie wohl in Goethe den ersten echten und klarsehenden
Vitalisten entdecken. Das grofBe, noch sehr weitverbreitete Mif3-
verstandnis, das in dem Gegensatz Vitalismus—Mechanismus ent-
halten ist, geht im Grunde allein auf eine durchaus ungliickliche
und revisionsbediirftige Definition zuriick, wonach das Wesen des
Vitalismus an die Anerkennung von einer besonderen Lebenskraft
gekniipft sein soll. Soviel ich sehe, hat sich Goethe nirgends auf
eine solche Anerkenntnis festgelegt und hat, wie mir scheinen will,
den Weg angedeutet, der aus der Sackgasse herausfiihren konnte,
in der sich unser biologisches Verstehen leider noch immer be-
findet. Thm ist nicht einmal die unbelebte Materie blof} ein stofflich
totes Ding, sondern der Tridger von einem wirksamen Prinzip,
welches — schon der Kern mater in ihrem Namen zeigt es an —
als lebensfordernd aufgefaf3t ist. Um wieviel mehr gilt ein Gleiches
von der stofflichen Grundlage in den belebten Wesen, die dazu

294



befdhigt sind, selbsttitig eine Organisation von hoherer Art her-
vorzubringen! -

Ich wies schon darauf hin, wie Goethe in allem Wissen den grof3-
ten Wert auf die Wechselbeziehungen der Erscheinungen gelegt
hat, und wie er diese hoher wiirdigt als die «facta», hinter denen
er den «Geist des Wirklichen» sucht. Damit wird, so wir ihm folgen
wollten, entscheidend, auf was wir die tausenderlei, sich stindig
mehrenden Einzelerkenntnisse beziehen, ob auf jene Ganzheiten,
denen sie als Teilphanomene wirklich zugehoren, oder auf die
bloflen Summationen, denen im Grunde keine wahre Realitit zu-
kommt.

Dem Lebendigen ist einzig der Lebenswille vorgeschrieben. Es
sucht sich, innerhalb der Grenzen von seinem Reaktionsvermégen,
selbstiandig agierend den jeweils gangbaren Weg. Sogar die Zellen
in einer Gewebekultur wachsen sich recht verschiedenartig aus,
je nach den vorhandenen rdumlichen Bedingungen. Und dort, wo
zwei Lebenseinheiten auf Gedeih oder Verderben zu einem sym-
biotischen Verhalten gezwungen sind — ich greife als Beispiel etwa
das Saugetier im miitterlichen Fruchttrager heraus —, dort stellen
sich unter normalen Verhiltnissen sofort die doppelseitigen Be-
ziehungen ein, die in einem lebhaften Wechselspiel von «Wirkung
und Gegenwirkung» das Kunststiick spielend fertigbringen, die
beiden formal so vollig ungleichen Individualititen beide zu be-
reichern, und jede in ihrer besonderen Weise. «So viel aber ge-
traue ich mich zu behaupten», sagt Goethe 1820, «da3 wenn ein
organisches Wesen in die Erscheinung hervortritt, Einheit und
Freiheit des Bildungstriebes ohne den Begriff der Metamorphose
[wir wiirden da heute sagen der Entwicklung] nicht zu fassen ist».

Vor der Ueberschitzung der wissenschaftlichen Theorien hat
Goethe mehrfach gewarnt. «Theorien sind gewdhnlich Ueber-
eilungen eines ungeduldigen Verstandes.» Und jeder akademische
Lehrer weill um die bestrickende Wirkung, die Theorien namentlich
auf die jungen Kopfe ausiiben. Sie lenken nicht selten viel zu friihe
die Weiterentwicklung in einseitige Bahnen. Ein ganz vortreffliches
Beispiel dafiir gibt die wahrscheinlich wichtigste biologische Theorie
des 19. Jahrhunderts, die Zellenlehre, ab.

Niemand wird bestreiten, dal sie sich ungemein fruchtbar aus-
gewirkt hat und wertvolle Prunkstiicke an neuen Erkenntnissen
entstehen lie3. Insofern war sie ein echtes « Wiegenlied», wie Goethe
einmal alle Hypothesen der Wissenschaft bezeichnet hat. Und den-
noch erscheint sie uns Heutigen in einem auffdllig verénderten
Licht. Sie war ein ganz gewichtiges Durchgangsstadium im Ver-
stehen des organischen Seins. Doch die Baustein- und die Zellen-

295



staatauffassung gehoren jetzt schon mehr der Historik an, als zu
den tragenden Grundvorstellungen der gegenwirtigen Lebens-
kunde. Die Einheit des Organismus kam in der Zellentheorie allzu-
sehr ins Hintertreffen, indem wir die Selbstdndigkeit seiner Teil-
elemente so gar hoch einzuschitzen uns angewohnten. Das Ganz-
sein des Korpers besteht nicht darin, dall er sich aus Zellen zu-
sammensetzte oder zusammengesetzt worden ist, vielmehr hat er
in sich selbst Teilglieder entwickelt, die untereinander Verbindun-
gen bewahrten, sich zu- und fiir-einander gesellten, sich in-ein-
ander einfiihlten, als ob sie mit besonderen Sinnesgaben betraut
waren. Dazu stellt die neuere Gewebekunde, insbesondere die
Neurohistologie, fest, dal3 die dem Zellbegriff entsprechend ange-
nommene relative Individuation der Teilelemente gar nicht in jener
Allgemeinheit besteht, wie lange geglaubt worden ist. Fiir das
hochststehende von allen geweblichen Systemen, im Zentralnerven-
system, ist der Zellbegriff im alten Sinn tiberhaupt nicht mehr
aufrecht zu erhalten. Das Ganzsein beherrscht hier die Strukturen
genau so wie die Funktionen. Das heif3t, in der drastischen Sprache
unserer Tage, welche der Vergangenheit gegeniiber nicht immer
gerecht bleibt, auch die ehrwiirdige Zellenlehre ist in ihre kritische
Phase eingetreten.

Goethe darf wohl als der vielseitigste, mallvollste und -als einer
der selbstindigsten unter den deutschen Menschen bezeichnet
werden, und eben deshalb gehort er der ganzen Welt. Seit er von
dieser Erde schied, hat sich auf ihr und unter uns Menschen un-
endlich vieles gedndert. Sein Ausspruch, dafl} «der Mensch. .. zur
schwankenden Zeit schwankend gesinnt sei» mag auch auf uns
Heutige zutreffen. Wollen wir bei ihm Belehrung und Rat suchen,
dann haben wir uns selbst stets ernstlich zu priifen, ob wir uns
auch die rechte Miihe gaben, ihn richtig zu verstehen. Deshalb liel3
ich ihn in meinen Ausfithrungen moglichst viel selber zu Worte
kommen. Ich kann mir aber auch nicht verhehlen, dafl} das Gewicht
der von ihm gebrauchten Worte und Begriffe da und dort ein etwas
anderes gewesen sein mag, als wie es jetzt den gleichen Ausdriicken
zufillt. Auch die Sprache wandelt sich dauernd in ihrem Vor-
stellungsgehalt, besonders bei ausgesprochen Eigenwiichsigen.
Goethe war Dichter und Deuter zugleich, und die Trennung des
einen vom andern bleibt ein Wagnis. Er suchte hier wie dort nach
innerlichen Begriindungen, um jene Wahrheit ringend, die aus dem

296



unmittelbaren Menschentum entspringt und mit dessen Geltung
steht und fallt.

Mogen die Naturforscher der Gegenwart und der Zukunft stets
an Goethes «zweites Atemholen» denken und immer, wie er, von
sich sagen konnen:

«Ohne meine Bemiithungen in den Naturwissenschaften hatte ich
die Menschen nie kennengelernt, wie sie sind. In allen andern Din-
gen kann man dem reinen Ansehen und Denken, den Irrtiimern
der Sinne und des Verstandes. .. nicht so nachkommen, es ist alles
mehr oder weniger biegsam und schwankend... aber die Natur
versteht gar keinen Spal, sie ist immer wahr, immer ernst, immer
strenge, sie hat immer recht, und die Fehler und Irrtiimer sind
immer des Menschen.»

297



	Die Lebenseinheit in Goethes Auffassung der Biologie

