
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 5

Artikel: Die Lebenseinheit in Goethes Auffassung der Biologie

Autor: Bluntschli, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LEBENSEINHEIT
IN GOETHES AUFFASSUNG DER BIOLOGIE

Von Hans Bluntschli

In dieser geistig chaotischen Gegenwart gilt die schlichte menschliche

Unmittelbarkeit nicht mehr allzuviel. Und doch gehört sie
zum Besten des menschlichen Wesens. Ein Vielerlei von abgeleiteten

Vorstellungen, verstrickt in oft recht gewagte Doktrinen, hat
sich ausgebreitet. Bei solcher Gesamtlage dürfte es richtiger sein,
einfach darzulegen, was Goethe, der echte Naturversteher, für seine
besondere wissenschaftliche Aufgabe ansah, als ihn — von einer
ganz andersartigen Auffassungsweise ausgehend — kritisch
beleuchten zu wollen. Denn auch wir Wissenschafter von heute —
und nicht eigentlich die Wissenschaft als solche — sind
miteinbezogen in die geistige Krise unserer wirren Zeit. Daher flüchten
wir uns gern in unser stilles Schaffensgebiet und suchen in ihm
den einzigen noch ruhenden Pol. Doch leider nagt auch in uns der
Zweifel, sobald uns gewiß geworden, wieviel nur zeitgebundene
Wahrheit sich in den Vordergrund drängt, während uns zugleich
die bessere Einsicht sagen muß, daß gerade in der Ueberzeugung
von der Wandelbarkeit aller Dinge, im niemals Abgeschlossensein
der Erkenntnisse, der würdige Antrieb zu finden ist für alles
forschende Bemühen.

Selbst das Wissen darf uns nicht zum Götzen werden, soll es
wahrhaft fruchtbar sein. Man muß es strebend lieben und auch die
Tatsachen nie so darstellen wollen, als seien sie nun ein für allemal

zu absolut Gesichertem geworden. Ruhende Erkenntnisse sind
keine wirkende mehr. Auch die Anregungen, welche wir den
Lernenden übermitteln, haben zeugenden Wert nur in dem, was jenen
die geistige Regsamkeit zu vermehren und als Anfeuerung zum
eigenen unbefangenen Fortschreiten dienen kann.

Wir wissen aus bitteren Erfahrungen nachgerade, zu welch
zweischneidigem Schwert auch die ernste Wissenschaft werden kann,
sofern sie ihr Ziel ausschließlich selbstisch sucht. Ertragreich, im
besten Sinne des Wortes, wird das Wissen um die Dinge der Welt
für die Menschheit nur als der Widerschein von jener Wahrheit,
deren letzte Geheimnisse wir nicht zu ergründen vermögen. Und
dieser Widerschein kommt nur durch den empfindsamen Unter-

288



sucher zustande, der ihn als seine Erkenntnis in die Welt zurück-
projiziert. Eben dieses hat Goethe gemeint mit seiner oft geforderten
und von anderen bekrittelten Methode des verständigen
Anschauens, einer Methode, die auch für die Wissenschaft tauglich
und zudem dem Menschen gemäß sei. Er wußte es, «die
Wissenschaften entfernen sich im ganzen vom Leben und kehren nur auf
einem Umweg wieder dahin zurück». Dazu hat er betont, «wir sind
aufs Lehen, und nicht auf die Betrachtung, angewiesen».

Dieses Umweghafte in jeder Wissenschaft bleibt beachtenswert,
auch dort, wo es nicht auffällig hervorsticht. «Jeder Weg, durch
den wir zu neuen Entdeckungen gelangen, übt», so sagt Goethe,
«Einfluß auf Ansicht und Theorie aus.» Somit ist ferner stets im
Auge zu halten, wodurch eigentlich der Weg bestimmt sein soll,
den wir einschlagen, um gewünschten Erkenntniszielen
näherzukommen. Wenn im gewöhnlichen Leben ein Einzelner nur den
ureigensten Interessen Wert zumißt, sagen wir von ihm, er drehe
sich um sich selber, und finden sein Verhalten nicht nachahmenswert.

Sollte es mit der Selbstgewißheit der Wissenschaft völlig
anders stehen? oder sind womöglich auch hier ethische Rücksichten
und moralische Bremsungen nicht ganz so irrelevant, wie sie
gemeinhin genommen werden?

Auch der kritische Realismus, dessen Verkünder Goethe gewesen
ist, bleibt dem Gesetz der ewigen Wandlung unterworfen, und
dessen war sich Goethe bewußt. Was sich nur im Kreise dreht,
kommt nie aus den eigenen Zirkeln heraus. Schon mit der
Spiralbewegung — und die war eine seiner Lieblingsideen — steht es
anders, sie ermöglicht ein langsames Fortschreiten. Doch sogleich
stellt sich die Frage, welchen Eigenwert wir der Achse zugestehen
wollen, um welche die Bewegung statthat? Soll dieser nur virtuell
verstanden, oder soll er ein realer sein? Geht es beim
wissenschaftlichen Fortschritt nur um die Selbstgefälligkeit des Wissens
oder um noch Wertvolleres, um allgemein-menschliche
Zielsetzungen?

Hier stoßen wir auf ein uraltes Problem. Kann die menschliche
Vernunft, ohne sich selbst zu verleugnen, irgendwelchem Bereich
des tätigen Lebens ein totales Uebergewicht über alle anderen
Bereiche zugestehen? Darf sie die Absolutierung sanktionieren,
welche im Votum der Wissenschaft den ausschließlichen Maßstab
für alles suchen will? Kann sie solchen Absichten auch dann noch
ihre Zustimmung leihen, wenn schon das Flammenzeichen an der
Wand für die Gefahren zeugt, welche aus frivolem Mißbrauch von
echtem Wissen und Können entsprungen sind? Goethes Auffassung
von der dem Forscher obliegenden Verpflichtung enthält, bislang

19 289



freilich wenig verstanden, ein gewichtiges Motiv. In seiner
unbedingten Anerkennung von Urphänomenen («ein Höheres kann
nicht gewährt sein, und ein Weiteres soll der Mensch nicht dahinter
suchen») kommt eine bewußte Selbstbeschränkung zum Ausdruck,
die er auch in der Wissenschaft für angebracht hält.

Bei ihm stehen das Leben und die Wissenschaft, als ausschließlich

menschliche Leistung, in einer ganz engen Bindung zu
einander; bei ihm wird keine Erkenntnis zu einem Absolutum; nach
ihm besteht alles menschliche Begreifen und Verstehen nur aus
aufeinanderbezogenen Erfahrungen, welche uns durch unsere Sinne
zugänglich gemacht worden sind. Dem direkt Wahrnehmbaren
maß er das größte Gewicht zu und verhielt sich weitgehend skeptisch

gegenüber allen nur mittelbar zu gewinnenden Erkenntnissen.
Dieses Verhalten erklärt sich aus seinem stark autodidaktischen
Entwicklungsgang, auch aus den gründlichst erprobten, im
Konkreten verharrenden Eigenerfahrungen und schließlich aus der
Ueberzeugung, die unvermeidliche Beziehung zwischen Erkennen
und Erkenner lasse keine restlose Autonomie der Wissenssphäre
zu. Hier ist, um Mißverständnisse zu vermeiden, beizufügen, daß
Goethe eine ungemein hohe und ernste Auffassung von der Wissenschaft

als Menschheitsaufgabe gehabt hat.
Seit Goethes Tagen haben sich die Fortschritte der naturwissenschaftlichen

Erkenntnis in ständig zunehmendem Grad vom Subjekt
des Erkenners distanziert, ja vielfach abgelöst. Eine Wunderweit
von sinnreich ausgedachten Apparaturen hat uns weite Vorstöße
in wissenschaftliches Neuland ermöglicht, in das Gebiet der kleinsten

Dimensionen und in die unvorstellbare Weite des unermeßlichen

Raumes. Freilich stehen diesen Großtaten auch Erscheinungen

gegenüber, die uns reichlich zu denken geben. Die allgemeine
Relativierung vieler Begriffe und Gebote, die unverkennbare
Auflockerung althergebrachter Bindungen unter uns Menschen, lassen
uns Zusammenhänge ahnen, die allzusehr vernachlässigt worden
sind. Die fortgeschrittene Mechanisierung konnte uns vieles
erleichtern, sie hat aber auch Veränderungen in uns selbst
hervorgerufen, über deren Tragweite kommende Geschlechter
wahrscheinlich anders urteilen werden als wir Gegenwärtigen. Das
Vertrauen auf die Leistungsfähigkeiten des menschlichen Könnens ist
gewaltig gewachsen, jenes der Ausrichtung des menschlichen Willens

auf die Menschlichkeit hat sich vermindert. Diese Wandlungen
hegen bestimmt nicht in der Linienhaltung von Goethes Hoffnungen,

wohl aber in jener von seinen Befürchtungen. Es wird in
Aeußerem gesucht, was nur aus Tiefinnerlichem entspringen kann.

*

290



Bis heute, und wohl noch für lange Zeit, wird jeder unbefangene
gelehrte oder ungelehrte Naturfreund mächtig beeindruckt und
gefesselt durch die durchgeistigte Gesamtschau in Goethes
Naturauffassung. Ihr können sich selbst die nüchternsten Positivisten,
mögen sie noch so viel am Naturforscher Goethe auszusetzen haben,
nie ganz entziehen. Diese Gesamtschau wirkt unmittelbar lebenswahr,

sie ist nicht Konstruktion, sie ist Einfühlung. Darin liegt ihre
Stärke und ihre Schwäche, je nach der Grundhaltung, mit der man
sich ihr naht. Sie widerspricht der modernen, stark summativen
und mechanistischen Denkweise, weil in dieser dem eigenen Sinnesleben

eine völlig andere Rangordnung zugewiesen ist als wie in
Goethes natürlichem Weltbild.

Bei ihm heißt es: «Es ist nichts außer uns, was nicht in uns wäre»,
ein Ausspruch, der besagen soll, daß uns nur die Dinge zu bewegen
vermögen, für die in uns Empfänglichkeit bereitsteht. Unsere sich
für objektiver haltende Gegenwart würde statt dessen sagen: Alle
entscheidenden Realitäten liegen nicht in uns, sondern außer uns;
wir sind für sie überhaupt nur teilweise empfänglich, und zudem
sind wir als belebte Wesen nichts anderes als ein Spezialfall unter
unendlich vielen anderen. Es stehen sich also zwei Blickrichtungen
von konträrer Art gegenüber. Goethe sprach als ein äußerst
empfindsamer Psychologe eines recht urwüchsigen Typus; das Gegenurteil

ist dasjenige von einem streng abstrakt geschulten Physiker
oder Physiologen.

Manches ist leichter begreiflich, sobald daran gedacht wird, wie
Goethe seinerzeit in den Gedankenkreis der naturwissenschaftlichen

Auffassungsweise eingetreten war. Er kam zu ihm als «ein
Freiwilliger», ohne jegliche zünftische Aspirationen, nach seinen
eigenen Worten «ohne mich nach irgend etwas Gegebenem oder
Herkömmlichem zu richten». Administrative Aufgaben hatten ihn
in das praktische Leben eingeführt. Aus dessen Bedürfnissen
erwuchs ihm der energische Wille, das lebendig Wirksame, wo es
sich finde, wie es auch sein möge, in seiner Vielseitigkeit verstehen
zu lernen. Da schuf er sich, die allmählich gewonnenen Einsichten
auf die Natur in ihrer Gesamtheit übertragend, jenes eigenartig
bezaubernde Bild vom Naturganzen, worin die Natur selbst gleich
Leben gesetzt ist; ein Bild, wie es nur die seltene Doppelbegabung
zum gestaltenden Künstler und zum wertenden Denker entwerfen
konnte.

Dieser Entwicklungsgang war ein ganz ungewöhnlicher, durchaus

anders, wie schon damals der Weg war und heute noch ist,
Wenn Jünglinge sich zu Naturwissenschaftern ausbilden wollen.
Denen wird von vornherein eingehämmert, jedes Eindringen in das

291



Reich des (vermeintlich!) Unbelebten sei wissenschaftlich nur
möglich mit den Methoden der exakten, mathematisch faßbaren
Naturkunde. Es wird ihm ferner beigebracht, auch das
zuverlässige Wissen über die lebendigen Wesen führe immer wieder zu
den gleichen Gesetzmäßigkeiten hin, die für das Unbelebte erkannt
worden sind, und dies, obgleich die vorsichtigeren Lehrer wohl
wissen, daß sich in der Biologie noch lange nicht alles in
mathematische Formeln einfangen läßt.

Der Weg, den Goethe beschritt, weist viel eher Parallelen zu der
naiven Anschauungsweise der Primitiven auf, denen alles Körperliche

geschlossene Einheit ist, die ganze Umwelt für belebt gilt,
selbst die Geister der Toten noch eine Realität bedeuten und die
eigenartigen TabuvorStellungen Verbindungen zum außermenschlichen

Leben schaffen, welche unvermeidbare Pflichten auferlegen.
Gewiß, der Vergleich hie Goethe, hie Primitive ist sehr gewagt,
da ja außer Zweifel des Meisters aufs höchste gesteigerte Empfindsamkeit,

die mit einem ungemein klugen Intellekt zusammenspielt,
auf einer ganz andersartigen geistigen Basis ruht als wie bei den
Kulturarmen. Indessen spricht beiderseits stark, und treffend im
Urteil, eine sehr große Einfühlungsgabe und bezieht sich unmittelbar

und alleinig auf eben die Umwelt, in welche wir Menschen mit
unseren Sinnesgaben hineingeboren worden sind.

Schon in einer der frühesten Aeußerungen von Goethe, die tiefe
Einblicke in seine Naturverfassung vermittelt — ich denke an das

Fragment «Natur», das um 1780 entstanden sein dürfte und nur
aus der Niederschrift einer Hilfskraft, des schweizerischen Theologen

Tobler, bezeugt bleibt, von Goethe aber später anerkannt und
in seine Schriften aufgenommen worden ist —, stechen eine Fülle
von Gesichtspunkten hervor, die typisch biologisch erfaßt sind und,
wie soeben angedeutet, verstanden sein wollen. Die Form des
Ausgesagten entspricht allerdings eher dem Hymnus eines
Naturpriesters als den Anforderungen, welche wir gewohnt sind an eine
wissenschaftliche Ausdrucksweise zu stellen.

Da heißt es unter anderem:
«Die Natur schafft ewig neue Gestalten, was da ist, war noch

nie, kommt nicht wieder, alles ist neu und doch immer das Alte.» —
«Wir leben mitten in ihr und sind ihr fremde.. sie verrät uns ihr
Geheimnis nicht.» — «Sie scheint alles auf Individualität angelegt
zu haben und macht sich nichts aus den Individuen. Sie baut und
zerstört.» — «Es ist ein ewiges Leben, Werden, Bewegen in ihr.
sie verwandelt sich und ist kein Moment Stillestehen in ihr...
ihre Gesetze sind unwandelbar.» — «Auch das Unnatürliche ist
Natur. wer sie nicht allenthalben sieht, sieht sie nirgends recht.»

292



— «Leben ist ihre schönste Erfindung, und der Tod ihr Kunstgriff,
viel Leben zu haben.»

Von diesem geradezu vulkanischen Ausbruch seiner
Naturbegeisterung hat Goethe im hohen Alter (1828) eher wieder
Abstand genommen, ihn rückblickend als den Ausfluß von pantheisti-
schen Anwandlungen bezeichnet, denen er seinerzeit zugeneigt
hätte und hinzugefügt, es fehle in jener Kennzeichnung der wichtige

Hinweis auf die Triebkräfte, mit denen die Natur ihr schöpferisches

Werk vollbringe. Beide Einwände scheinen mir sehr
bezeichnend. Den eigenen Schwarmgeist läßt er nur als eine
Durchgangsphase gelten, während aus der immer stärker werdenden
Beachtung der schaffenden Kräfte sich sein ausgesprochen synthetisches

Begreifen von allen natürlichen Geschehnissen vertieft hat
und charakteristisch geworden ist für seine dynamische Art der
Naturdeutung.

*

Im Ausklang von diesem merkwürdigen Fragment «Natur» finden
sich ferner zwei kurze Sätze, auf die besonders hinzuweisen mir
notwendig erscheint. Der eine lautet: «Die Natur ist ganz und doch
immer unvollendet», und der andere besagt: «Vergangenheit und
Zukunft kennt sie nicht, Gegenwart ist ihre Ewigkeit». Damit
tauchen schon beim 31jährigen Goethe zwei wichtige Gedankengänge
auf, die er in seinem höheren Alter lebhaft weiterverfolgt hat,
nämlich die Ganzheitsvorstellung und die ausgesprochene
Gegenwartsbezogenheit, welche nach ihm aller Naturforschung zufallen
muß. In jener wurzelt seine originelle Typuslehre und seine
Auffassung der Lebensvorgänge, während ihm die Gegenwartsbezogenheit

zu einem nicht minder bedeutsamen Leitmotiv geworden ist.
Wir können auch das Vergangene nur im Vergleich zu
Gegenwärtigem erfassen.

Darin liegt allerdings ein Gegensatz zu uns Nachgeborenen,
denen die historische, die entwicklungsgeschichtliche Blickrichtung
geradezu zum Schlüssel für unser Naturverstehen geworden ist. Er
aber übt solcher Anschauungsweise gegenüber eine weise Zurückhaltung

aus, ja er bezweifelt geradezu, ob es jemals möglich werden
könne, den Werdegang der Erde und ihrer Geschöpfe so zuverlässig

zu ermitteln, um daraus ein völlig klares Bild vom
unaufhörlichen, von jeher vorhandenen und doch immer wieder auch
andersartig verlaufenden Wandel aller Dinge zu gewinnen, ohne
zugleich verhängnisvolle Trugschlüsse mit in Kauf nehmen zu
müssen.

293



Die beiden erwähnten goetheschen Leitvorstellungen hängen mit
seiner dynamischen Auffassungsweise aufs engste zusammen. Sie
verdienen auch heute noch volle Beachtung, wennschon wir
anderen, in vielem noch befangen in einem Denken, dem das Statische
wichtiger erscheint als das Kräftestudium, ihm nicht ohne weiteres
werden zustimmen können.

Das Naturganze, das Leben als Gesamterscheinung, jeder
Organismus gleichviel in welcher Gestalt, sind für Goethe gegebene,
unteilbare Einheiten, die ihren eigentümlichen Leistungswert in
sich selbst tragen, und die nur ein gekünsteltes Vorgehen
weiterzerlegen kann. Dabei aber wird die jenen innewohnende
Schöpfungskraft der einheitlichen Wirkung beraubt oder zum mindesten
erheblich herabgesetzt. Er faßt die Vorgänge des Lebens als «wirkend

und lebendig aus dem Ganzen in die Teile strebend» auf, er
meint, «in der lebenden Natur geschieht nichts, was nicht in der
Verbindung mit dem Ganzen steht», oder, an anderer Stelle, «die
Uebereinstimmung mit dem Ganzen macht jedes Geschöpf zu dem,
was es ist... und so ist jede Kreatur nur ein Ton, eine Schattierung
der großen Harmonie, die man auch im ganzen studieren muß,
sonst ist jedes einzelne nur ein toter Buchstabe». Ihm steht keinerlei

Phänomen für sich isoliert da, «sondern nur in der stetigen Folge
der Erscheinungen»; ihm ist gewiß, daß jedes Phänomen «seine
Strahlen nach allen Richtungen aussendet».

Hielte die gegenwärtige Biologie nicht mit einer Zähigkeit, die
eine freier gewählte Zielsetzung fürwahr verdienen möchte, an
der entschiedenen Ablehnung von jeder Art von vitalistischer
Deutung fest — auch Bertalanffys organismische Auffassung ist erst
ein tastender Schritt in der Befreiung verheißenden Richtung —,
dann könnte sie wohl in Goethe den ersten echten und klarsehenden
Vitalisten entdecken. Das große, noch sehr weitverbreitete
Mißverständnis, das in dem Gegensatz Vitalismus—Mechanismus
enthalten ist, geht im Grunde allein auf eine durchaus unglückliche
und revisionsbedürftige Definition zurück, wonach das Wesen des
Vitalismus an die Anerkennung von einer besonderen Lebenskraft
geknüpft sein soll. Soviel ich sehe, hat sich Goethe nirgends auf
eine solche Anerkenntnis festgelegt und hat, wie mir scheinen will,
den Weg angedeutet, der aus der Sackgasse herausführen könnte,
in der sich unser biologisches Verstehen leider noch immer
befindet. Ihm ist nicht einmal die unbelebte Materie bloß ein stofflich
totes Ding, sondern der Träger von einem wirksamen Prinzip,
welches — schon der Kern mater in ihrem Namen zeigt es an —
als lebensfördernd aufgefaßt ist. Um wieviel mehr gilt ein Gleiches
von der stofflichen Grundlage in den belebten Wesen, die dazu

294



befähigt sind, selbsttätig eine Organisation von höherer Art
hervorzubringen!

Ich wies schon darauf hin, wie Goethe in allem Wissen den größten

Wert auf die Wechselbeziehungen der Erscheinungen gelegt
hat, und wie er diese höher würdigt als die «facta», hinter denen
er den «Geist des Wirklichen» sucht. Damit wird, so wir ihm folgen
wollten, entscheidend, auf was wir die tausenderlei, sich ständig
mehrenden Einzelerkenntnisse beziehen, ob auf jene Ganzheiten,
denen sie als Teilphänomene wirklich zugehören, oder auf die
bloßen Summationen, denen im Grunde keine wahre Realität
zukommt.

Dem Lebendigen ist einzig der Lebenswille vorgeschrieben. Es
sucht sich, innerhalb der Grenzen von seinem Reaktionsvermögen,
selbständig agierend den jeweils gangbaren Weg. Sogar die Zellen
in einer Gewebekultur wachsen sich recht verschiedenartig aus,
je nach den vorhandenen räumlichen Bedingungen. Und dort, wo
zwei Lebenseinheiten auf Gedeih oder Verderben zu einem sym-
biotischen Verhalten gezwungen sind — ich greife als Beispiel etwa
das Säugetier im mütterlichen Fruchtträger heraus —, dort stellen
sich unter normalen Verhältnissen sofort die doppelseitigen
Beziehungen ein, die in einem lebhaften Wechselspiel von «Wirkung
und Gegenwirkung» das Kunststück spielend fertigbringen, die
beiden formal so völlig ungleichen Individualitäten beide zu
bereichern, und jede in ihrer besonderen Weise. «So viel aber
getraue ich mich zu behaupten», sagt Goethe 1820, «daß wenn ein
organisches Wesen in die Erscheinung hervortritt, Einheit und
Freiheit des Bildungstriebes ohne den Begriff der Metamorphose
[wir würden da heute sagen der Entwicklung] nicht zu fassen ist».

Vor der Ueberschätzung der wissenschaftlichen Theorien hat
Goethe mehrfach gewarnt. «Theorien sind gewöhnlich Ueber-
eilungen eines ungeduldigen Verstandes.» Und jeder akademische
Lehrer weiß um die bestrickende Wirkung, die Theorien namentlich
auf die jungen Köpfe ausüben. Sie lenken nicht selten viel zu frühe
die Weiterentwicklung in einseitige Bahnen. Ein ganz vortreffliches
Beispiel dafür gibt die wahrscheinlich wichtigste biologische Theorie
des 19. Jahrhunderts, die Zellenlehre, ab.

Niemand wird bestreiten, daß sie sich ungemein fruchtbar
ausgewirkt hat und wertvolle Prunkstücke an neuen Erkenntnissen
entstehen ließ. Insofern war sie ein echtes «Wiegenlied», wie Goethe
einmal alle Hypothesen der Wissenschaft bezeichnet hat. Und
dennoch erscheint sie uns Heutigen in einem auffällig veränderten
Licht. Sie war ein ganz gewichtiges Durchgangsstadium im
Verstehen des organischen Seins. Doch die Baustein- und die Zellen-

295



staatauffassung gehören jetzt schon mehr der Historik an, als zu
den tragenden Grundvorstellungen der gegenwärtigen Lebenskunde.

Die Einheit des Organismus kam in der Zellentheorie allzusehr

ins Hintertreffen, indem wir die Selbständigkeit seiner
Teilelemente so gar hoch einzuschätzen uns angewöhnten. Das Ganzsein

des Körpers besteht nicht darin, daß er sich aus Zellen
zusammensetzte oder zusammengesetzt worden ist, vielmehr hat er
in sich selbst Teilglieder entwickelt, die untereinander Verbindungen

bewahrten, sich zu- und für-einander gesellten, sich in-ein-
ander einfühlten, als ob sie mit besonderen Sinnesgaben betraut
wären. Dazu stellt die neuere Gewebekunde, insbesondere die
Neurohistologie, fest, daß die dem Zellbegriff entsprechend
angenommene relative Individuation der Teilelemente gar nicht in jener
Allgemeinheit besteht, wie lange geglaubt worden ist. Für das
höchststehende von allen geweblichen Systemen, im Zentralnervensystem,

ist der Zellbegriff im alten Sinn überhaupt nicht mehr
aufrecht zu erhalten. Das Ganzsein beherrscht hier die Strukturen
genau so wie die Funktionen. Das heißt, in der drastischen Sprache
unserer Tage, welche der Vergangenheit gegenüber nicht immer
gerecht bleibt, auch die ehrwürdige Zellenlehre ist in ihre kritische
Phase eingetreten.

*

Goethe darf wohl als der vielseitigste, maßvollste und als einer
der selbständigsten unter den deutschen Menschen bezeichnet
werden, und eben deshalb gehört er der ganzen Welt. Seit er von
dieser Erde schied, hat sich auf ihr und unter uns Menschen
unendlich vieles geändert. Sein Ausspruch, daß «der Mensch. zur
schwankenden Zeit schwankend gesinnt sei» mag auch auf uns
Heutige zutreffen. Wollen wir bei ihm Belehrung und Rat suchen,
dann haben wir uns selbst stets ernstlich zu prüfen, ob wir uns
auch die rechte Mühe gaben, ihn richtig zu verstehen. Deshalb ließ
ich ihn in meinen Ausführungen möglichst viel selber zu Worte
kommen. Ich kann mir aber auch nicht verhehlen, daß das Gewicht
der von ihm gebrauchten Worte und Begriffe da und dort ein etwas
anderes gewesen sein mag, als wie es jetzt den gleichen Ausdrücken
zufällt. Auch die Sprache wandelt sich dauernd in ihrem
Vorstellungsgehalt, besonders bei ausgesprochen Eigenwüchsigen.
Goethe war Dichter und Deuter zugleich, und die Trennung des
einen vom andern bleibt ein Wagnis. Er suchte hier wie dort nach
innerlichen Begründungen, um jene Wahrheit ringend, die aus dem

296



unmittelbaren Menschentum entspringt und mit dessen Geltung
steht und fällt.

Mögen die Naturforscher der Gegenwart und der Zukunft stets
an Goethes «zweites Atemholen» denken und immer, wie er, von
sich sagen können:

«Ohne meine Bemühungen in den Naturwissenschaften hätte ich
die Menschen nie kennengelernt, wie sie sind. In allen andern Dingen

kann man dem reinen Ansehen und Denken, den Irrtümern
der Sinne und des Verstandes... nicht so nachkommen, es ist alles
mehr oder weniger biegsam und schwankend.. aber die Natur
versteht gar keinen Spaß, sie ist immer wahr, immer ernst, immer
strenge, sie hat immer recht, und die Fehler und Irrtümer sind
immer des Menschen.»

297


	Die Lebenseinheit in Goethes Auffassung der Biologie

