
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 5

Artikel: Zur Enzyklika "Humani Generis"

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR ENZYKLIKA «HUMANI GENERIS»

Von Erich Brock

Die neue päpstliche Enzyklika ist eine Urkunde, die auf jeden
Außenstehenden, der von der Unzulänglichkeit freidenkerischer
oder bloß liberalistiseher Ressentiments gegen die kathohsche
Kirche überzeugt ist, ihr vielmehr eine große, unentbehrliche Rolle
zubilligt und abverlangt, einen bedrückenden Eindruck machen
muß. Dieser Eindruck wird auch, wie wir wissen, von vielen
Katholiken geteilt, die man zu den Besten zählen darf; und das erlegt
auf, eine Stimme zu erheben, die anderwärts nicht erhoben werden

kann. Was wir bisher an Erläuterungen seitens der katholischen

Parteipresse sahen, ist selbstverständlich rein zustimmend.
Der verzweifelte Versuch der Zeitung «Le Monde» (vom 2.

September) die Enzyklika als eine Hülfeleistung an die Avantgardisten
des Katholizismus zu deuten, ist natürlich zum Scheitern verurteilt,
und was der betreffende Leitartikler, André Fontaine, in der Tiefe
seines Busens empfindet, wird aus seinem tröstenden, aber mageren
Zuspruch klar, die Kinder der Kirche hätten immerhin noch mehr
geistige Freiheit übrig als die Kinder des Kremls.

Die Enzyklika ist ein Schriftstück, dem jeder bedeutende
aufbauende Antrieb fehlt und das sich erschöpft in Wehren,
Niederschlagen, Einengen, Verneinen, Bemißtrauen. Es ist ein Zeugnis
der Aengstlichkeit, der Vertrauenslosigkeit, eines mit dem innersten
Geiste der Religion unvereinbaren mechanischen
Sicherungsbedürfnisses; das Zeugnis einer kollektivistischen Einstellung,
welche die feineren, verwickeiteren, ausgesetzten, flugkühnen Wege,
die dem höheren Geist auferlegt sind, zu Boden reißen und sie auf
die dinglichste, auch dem stumpfen Denken und Fühlen zugängliche

Eindeutigkeit festlegen will. Sind das denn die gottgewollten
Vorkämpfer der Christenheit, welche überall Feinde fürchten, alles
unterminiert fühlen, überall den Verrat und die Sabotage schleichen
hören, Infektionen von jenseits der Mauer wittern, mit der sie die
Kirche zu umgeben trachten, in jeder schöpferischen Gedankenregung

nur den möglichen Abfall lauern ahnen und in klagreicher
Furchtsamkeit nichts anderes mehr wissen, als den geistigen Be-

259



wegungsraum zur Abwendung aller erdenklichen Gefahr
unaufhörlich weiter zu verengen, abzubauen, den Umsatz einzuschränken,

die autoritären Festlegungen immer weiter auszudehnen? Ist
das die Ueberzeugung von der eigenen übersinnlichen Sendung,
dem gewährleisteten göttlichen Geleit, welche weder sich selbst
noch Gott gegenüber ein großes, freies, freigebendes — ja, nicht
einmal ein kleines Vertrauen aufbringt, sondern alles selber bestimmen,

machen, halten, organisieren, auf seinem Platz festklammern
muß, damit nichts von sich weiche und sich bewege? Denn echte
Bewegung bedeutet hier sofortigen Absturz ins Böse, in den
tödlichen Irrtum. Es gibt dawider nichts als eng auf der Stelle treten,
den Blick vor sich zu Boden senken und sich so klein wie möglich
zusammenkrampfen. Ist das der Geist, mit dem man dem
Kommunismus und dem Amerikanismus die Stirn zu bieten hofft?

Es wäre ungerecht und vergeblich, den Papst persönlich dafür
verantwortlich zu machen; wir kennen seinen näheren Anteil an
diesem Schriftstück nicht; aber daß er ein ernster, tief bemühter,
aufrichtiger und frommer Mann ist, darüber sind sich alle einig1.
Wir schlagen den «Osservatore Romano», der uns den Wortlaut
zugetragen hat, zu und sehen auf der letzten Seite die üblichen Bilder,
wie sie heute in jeder katholischen illustrierten Zeitschrift zu finden
sind: Massen, Massen und wieder Massen, die schreien, gestikulieren

und winken. Die Unterschrift belehrt uns, daß sie (nicht in

1 Wir sahen den jetzt in Zürich laufenden Film «Pastor angelicus» noch
einmal, über welchen wir vor Jahren in den «Schweizer Monatsheften»

schrieben. Auch diesmal nahmen wir Anstoß an dieser atemlosen

Schau von beifallklatschenden Massenaufzügen, Empfängen,
Zeremonien, Aeußerlichkeiten jeder Art; aber wir sahen noch eins,
das uns damals darüber nicht aufging. Dieser Papst hat die Gabe,
den Menschen der Masse einen Augenblick von seinem Masse-sein
zu erlösen. Wir sehen eine Menschenmenge, die aus ihrem elenden
Dasein heraus eine vage Feierlichkeit und Gehobenheit sucht —
ganz ähnlich wie sie sie angesichts eines exotischen Zirkusaufzugs
oder eines fürstlichen Kinodramas suchen würde. Aber der Papst
wendet sich einem dieser Menschen zu, es findet eine Zündung statt,
Güte und Festlichkeit gehen sichtlich von jenem aus, und auf der
anderen Seite leuchtet etwas hilflos Menschliches in den Augen auf,
unmißdeutbare Sehnsucht, ja Süchtigkeit nach dem Höheren strahlt
hervor; einen Augenblick ist dieser angesprochene Mensch der Einzige,

und alles Kollektive ist versunken. Und welcher Protest (wohl
auch welches Aergernis) gegenüber allem Massenwesen ist es, wie
der Papst zu schreiten weiß, seine schönen Hände zu bewegen —•

wie er als römischer Aristokrat seinen Gehalt fast tänzerisch darzu-
leben weiß! Vielleicht ist aber gerade ein solcher Mensch wie Pius XII.
darum in Gefahr, die Schäden des rein Organisatorischen zu
unterschätzen.

260



Moskau, sondern) in der Vatikanstadt aufmarschiert sind. Und es
ist klar, daß wenn man die Masse in diesem Maße als Beweis des
Geistes und der Kraft ansieht, dann dem Geiste der Masse auch
geopfert sein muß. Die Masse will die unbedingte Handlichkeit und
Massivität ihres Glaubens, denn sie hat weder Zeit noch Kraft noch
Fähigkeit noch Lust, sich geistig mit ihm auseinanderzusetzen.
Darum strömt sie auch dem Kommunismus zu. Die Kirche lebt
gewiß nicht ohne die Hingabe der Massen; aber im tieferen Sinne
nur, soweit sie bis zum Letzten einsatzbereit sind, und wenn die
Kirche eben nicht dem Kommunismus gleichen will, sondern eine
geistige Bewegung ist, so muß der Mensch, der sich hier ganz
einsetzt, aufhören, Masse zu sein. Von diesen Menschen lebt aber die
Kirche — von denen, welche nicht Masse sind, sondern in noch so
großer Verstandesschlichtheit einen geistigen Vorkampf führen.
Zu denen, die das tun, gehören die Geistigen im engeren Sinne,
welche rein oder mehr denkerisch auch eine Vorhut ins
Ungesicherte hinein bilden. Sie müssen, um vorstoßen zu können, in
gewissem Maße in Frage stellen können. Meistens allerdings tun
sie es nicht selbst, sondern es wird ihnen getan, und zwar ohne daß
sie gefragt werden, ob und wieweit. Es wird ihnen die Sicherheit
genommen, ehe sie nur gefragt haben. Wo es sich wirklich dabei
um einen Denker religiöser Artung, Bedürftigkeit und Absicht handelt,

da wird doch eine allerletzte Gläubigkeit unter ihm
ausgespannt bleiben, die ihn subjektiv und objektiv in der Gewißheit
hält, das fraglich Gewordene werde sich zu neuer Sicherheit
zusammenschließen.

Es muß gesagt werden, daß der mittelalterliche Katholizismus
in all seiner Allzumenschlichkeit diesem Ideal doch weitgehend
nahekam. Es gab für die Menge einen eindeutigen Glauben, der
seinen Gegenstand sogar in der fruchtbaren Schwebe zwischen
Sinnbild und einmaliger Wirklichkeit zu halten vermochte — weil
der Instinkt der Menge ihren Verstand nicht nach dem Wesen
dieser Schwebe fragen ließ. Und die Geistigen, welche doch
darnach fragten, vermochten zwei Parteien zu bilden, die untereinander

bei allem Kampfe in einem objektiven Einverständnis blieben:
Alle bedienten sich derselben christlichen Formeln und
Denkformen. Und so konnten sie zusammen dem Absoluten auf dialektische

Weise nahekommen2. Das nahm sein Ende, als die Reforma-

2 Dictitant enim hanc nostram philosophiam perperam opinionem
tueri metaphysicam absolute veram exsistere posse; dum contra
asseverant, res, praesertim transcendentes, non aptius exprimi posse
quam disparatis doctrinis, quae sese mutuo compleant, quamvis sibi
invicem quodammodo opponantur («Humani generis»).

261



toren aus der Kirche herausbrachen; die Schuld dafür lag auf
beiden Seiten3. Seither sitzt Vertrauenslosigkeit und Furcht der
Kirche im Nacken, und fast alles, was sie sagt und tut, hat einen
propagandistischen Zug angenommen, der mit wirklicher Religion
unvereinbar ist. Und ebenso ließ sich die Kirche dadurch immer
mehr auf die Seite jener einen Religionspartei drängen, nämlich
des Thomismus. Die Reformatoren waren in der Tat die Abkömmlinge

der anderen. Luther war ein Enkelschüler von Gabriel Biel,
einem führenden deutschen Anhänger der «via moderna»; Calvin,
der keine eigene Theologie hatte, sondern nur einen eigenen Geist —
und Ungeist, trieb die Motive dieser Richtung noch vollends
einseitig bis zum Widersinn.

Mit dieser Parteiung hatte es folgende Bewandtnis. Es ist das
tiefste Wesen des menschlichen Geistes, daß er denkend dem
Göttlichen, Absoluten, dem Sein selbst nicht geradehin zudringen kann,
sondern daß sich die Denkform seiner Erkenntnis angesichts
desselben in zwei gegensätzliche Wege spaltet, die einander
ausschließen und doch unentbehrlich ergänzen. Heute erleben wir den
Einbruch dieses metaphysischen Sachverhalts, formuliert als «Kom-
plementaritäts-Prinzip», in die Wissenschaft der Physik. An der
Bestimmung des Lichtes wurde es unwidersprechlich klar, und das
Licht ist von jeher als das stärkste stoffliche Sinnbild des Geistes
erschienen.

Kant hat in den «Antinomien der reinen Vernunft» genial
nachgewiesen, wie diese Gabelung der Erkenntnis vor dem Uebersinn-
lichen im einzelnen sich abspielt, und daraus geschlossen, daß es

überhaupt keine theoretische Erkenntnis desselben gebe. Seine
Einzelfeststellungen darin können wir nicht bezweifeln, aber die
spätere Entwicklung hat seine Scheidungen und Verneinungen bald
ins Positive gewandt; Hegel hat nicht zuletzt aus Kants Gabelungstheorie

seine Dialektik gezimmert, welche den Widerspruch als
das tiefstgrabende positive Erkenntnismittel einzusetzen lehrt. Damit

hat in der Tat auch die morgenländische wie die abendländische
Weltweisheit begonnen. Die Vorsokratiker, besonders die Pythago-
räer — diese in einem undurchschauten, aber unleugbaren
Verhältnis zu den Chinesen —, haben die Welt aufgebaut aus Paaren
polar entgegengesetzter Glieder von Wesenheiten, Kräften,
Elementen. Piaton war es dann, der aus einer (der oben angeklagten
verwandten) vertrauenslosen Angst vor einer scheinbar rein auf-

3 Wir weisen bei dieser Gelegenheit auf die neue Schrift von Joseph
Lortz «Wie kam es zur Reformation?» (Johannes-Verlag, Einsiedeln)

hin, welche den katholischen Anteil dieser Schuld mutig, ehrlich

und mit weithin kluger Analyse aufnimmt.

262



lösenden Zeit alles Sein, alle Erkenntnis, alle Werte in primitiv
dinglicher Eindeutigkeit festzunieten suchte. (Wie künstlich seine
altvaterische Naivität dabei war, wie berechtigt sein Ruf nach der
Polizei für deren Schutz in seinen staatsutopischen Schriften, zeigt
der höchst — und fruchtbar — sophistische «Parmenides», den er
hinter seinem eigenen Rücken geschrieben hat.) Sein großer Gegenspieler

war Protagoras, der mit fast derselben Einseitigkeit den

Standpunkt der Bewegtheit herausarbeitete — aber nicht im Sinne
eines rein objektiven Weltrhythmus wie Heraklit, sondern gerade
auch im Gegensatz zu der Dinghaftigkeit, in der Piaton gemäß seiner
ganzen Sicherungsstrebigkeit das Geistig-Ideale auffaßte: Protagoras

nun zum erstenmal das Ich zum Maß der Dinge setzend — das

Ich, welches eine Bewegung zu sich selbst sei und über sich hinaus,
zum Höheren, Stärkeren, Reineren, eine durch keine intelligible und
objektive Wesenswelt unterstützte Selbstsetzung und Selbstbewegung.

In dem einzigen etwas umfangreicheren wörtlichen Bruchstück,

das von Protagoras erhalten ist, formuliert dieser große Ethiker

sein Ideal mit dem Wort: «Mehr sein als man selbst.» Der
Existentialismus war geboren — ja und in vielen Zügen bereits recht
ähnlich, wie Sartre ihn heute auffaßt4.

Das Mittelalter fußte in seiner Hauptlinie auf der
platonischaristotelischen Erbschaft mit ihrem Rationalismus und Substan-
tialismus. In diesem Sinne gibt es das Allgemeine, Wahre, Gute in
objektiver, erkennbarer Wirklichkeit («Realismus»), und Gott ist
wahr und gut, weil «sein Wesen», als lautere Vernunft, mit jenem
Objektiven übereinstimmt. Aber als das Zeitalter seine Höhe
überschritten hatte, erlahmte die Kraft, die Welt als gut und vernünftig
zu denken, und eine neue Kraft erwuchs, ihr Gorgo-Antlitz
anzublicken, den dunklen und furchtbaren Abgrund Gottes — im Glauben,

daß, sich ihm hinzugeben, seine tiefe, allmächtige Liebe
freizusetzen bedeute. Es entstand die «nominalistische» Lehre, daß Gott
letztlich nicht Gedanke, sondern Wille ist, und daß Gott gut ist,
weil das Gute mit diesem ursprünglichen und undurchdringlichen

4 Gegenüber der päpstlichen Verdammung des Existentialismus ist es
bemerkenswert, daß Karl Barth, der an dogmatischer Statik nichts
zu wünschen übrig läßt, für das wenigstens letztlich männlichethische

Pathos Sartres ein erstaunliches Verständnis aufbringt.
Allerdings beschuldigt er ihn, des «Nichtigen» nie ansichtig geworden

zu sein — während er selber darüber drei Seiten zu Papier bringt,
die ihm gegenüber denselben Verdacht aufkommen lassen (Kirchliche

Dogmatik III 3, Zollikon 1950. 383 ff. 334/7). Es fehlt eben dieser
Dogmatik überhaupt etwas am empirischen Element, an der scharf
profilierten Erfahrung religiösen Lebens und Kämpfens; allzuviel ist
a priori konstruiert.

263



Willen von vornherein eins ist. Hier bemerken wir, daß wieder zwei
Motive des Existentialismus an die Oberfläche getreten sind:
Wesentlich und letztlich ist der Wille eine freie Bewegung subjektartigen

Charakters, und diese Bewegung setzt die Wirklichkeit,
welche nicht mit der Vernunft selbig ist, nicht von ihr her zu
verstehen und nicht in sie aufzulösen — viel weniger darum, weil die
Wirklichkeit inhaltlich unvernünftig, widervernünftig wäre,
sondern weil Wirklichsein etwas durchaus Eigenes, von der Vernunft
her nicht zu Konstruierendes bedeutet, dessen Recht, Wesenhaftig-
keit und Unentbehrlichkeit im theoretischen wie im praktischen
Weltbild unbestreitbar bleibt.

Diese nominalistische Lehre, im späteren Mittelalter von den
Franziskanern (besonders Duns Scotus, daher «Scotismus», und
Wilhelm von Ockham) den realistischen Dominikanern entgegengehalten,

wurde auf dem angegebenen Wege zur gedanklichen
Grundlage der Reformation. Die ganz überwiegende Rolle der
Verrichtung, der Bewegung als solcher im Glauben, gegenüber allem
Objektiven und Dinglichen, begründen die Freiheit des
Christenmenschen. Und auch die Unfreiheit des menschlichen Willens
gegenüber der absoluten Freiheit des göttlichen Willens kann zu einer
großen Freisetzung desjenigen führen, der sich erwählt weiß. Es
ist nur nötig, daß diese Lehre bei einem Menschen oder einem Volk
auf die Naturanlage stößt, sich als gottgetrieben zu empfinden, so
wird die ungeheuerste Handelns-Ermächtigung daraus, welche
machtvoll in die Schwungräder der Weltgeschichte eingreift. So
war es schon im Islam, so erneuerte es sich bei Calvin und seinen
Nachfolgern. Der Protestantismus fand seine große politische Form.
Bei Luther versackte die Lehre von Wille und Selbsttätigkeit des
Subjektes in neue objektivistische Festlegung, in Biblizismus und
Dogmatismus, und ließ für die Ich-Bewegung nur die rein innerliche

Hingabe an Gott übrig. Diese eng eingefaltete Zelle der Freiheit

des selbstbewegten Ich schlug zu unerhörter Tiefe und
Gedankenmacht im deutschen Idealismus aus, der die Subjekt-Philosophie

auf ihre Spitze trieb, besonders in Fichte. Der deutsche
Idealismus bedeutet nicht die endgültige Formulierung, wohl aber die
endgültige Entdeckung einer neuen, man darf wohl sagen: der
eigentlichen philosophischen Dimension. Das Ich, durch nichts prä-
judiziert und also frei und schöpferisch, in reiner Tätigkeit schwebend

entwirft, schafft und erkennt die Welt, seine Welt, die es immer
vor sich hat — vor sich her unaufhörlich zum Besseren, zur
Selbstverwirklichung weiterschreitend. Darin bindet es sich selbst; ja,
seine Freiheit dient für Kant und Fichte nur dazu, sich selbst
moralisch zu fesseln. Aber dieser nicht umsonst sehr massive Mora-

264



lismus geht auf seinem Entstehungswege an allen Abgründen und
Dämonien vorbei — welche Friedrich Schlegel dann, das Moralische
abstreifend, genialisch entfesselt. Die Reflexion des Subjekts auf
sich selbst, die in der Objekt-Philosophie naiverweise unterbleibt,
entbindet Tiefen und Höhen und Hintergründe des Geistes, deren
die Objekt-Philosophie nicht ansichtig wird — Selbstbezweiflungen,
aber auch Selbststärkungen. Denn obwohl diese Entbindung ihre
wahrhaft bodenlosen Gefahren mit sich führt, so kann sie auch für
den, der jeder Naivität entfallen auf das weite, stürmische Meer
der Dialektik sich hinausgetrieben findet, zu einer Bewahrung und
Stärkung ohnegleichen werden: zum Zurückfinden, Zurückfalten
aller vervielfältigten Durchblicke in die einfache Kraft des
Glaubens.

Welches ist nun die heutige religiöse Bedeutung eines Denkens,
das sich hauptsächlich auf diesen Pol der Philosophie, den der
Bewegung, der Ich-Bewegung, des gegenwärtig sich bewegenden Willens

stellt? Es ist einfach die, daß der heutige Mensch in seiner
dreifachen Belastung durch verfeinertes Problemdenken und
-fühlen, an Wahnsinn grenzende Bosheit des äußeren Weltlaufs und
die verhältnismäßige Lebensschwäche der Spätzeit nicht mehr, wie
sich die Enzyklika das vorstellt, durch Lesung einiger scholastischer
Gottesbeweise zum Glauben gelangt, um dann (damit wir hier ein
unersetzbares und unübersetzbares englisches Wort einfügen) to
be settled for life-time. Sondern der Glaube ist heute in unvergleichlichem

Maße bei lebendigen und bedrängten Menschen nur möglich
durch ganz andre Betonung des Ich-, Willens- und Bewegungs-
Poles. Daß die Welt einen Sinn hat, daß es einen Gott gibt, das ist
heute außerhalb des kommunistischen Bereiches, nach Abklingen
des theoretischen Materialismus von 1900 in seiner kläglichen
Primitivität, eigentlich so ziemlich Gemeinbesitz. Soweit der Mensch
angesichts desselben nicht gleichgültig bleibt, sondern glauben will,
weil er glauben muß, handelt es sich unvergleichlich weniger um
das theoretische Problem der Existenz Gottes als vielmehr darum,
gegenüber den dräuenden, ja fast zermalmenden, streng und prall
gegenwärtigen Mächten des Unsinns, der Plattheit, der Leere, des

Niederzugs, der Zerstörung den Glauben auf die Wirklichkeit, auf
die Existenz, auf die Wirkkraft, auf die Gegenwärtigkeit zuzu-
schärfen. Und das ist eine Tätigkeit, welche weniger rationale
Neubesinnung erfordert als willensmäßige «Realisierung», «Verwirklichung»

des Gewußten, Eingesehenen: ein unaufhörliches
Sichemporreißen über die niederziehenden, in die Verzweiflung
hinabreißenden Kräfte des Nichts, ein unermüdliches sich über sich und
die objektive Verfassung des Daseins Hinaussetzen, das mit äußer-

265



ster Anspannung vorgenommen wird — ein wahrer Wettlauf mit
dem Verderben. Selbstverständlich lebt der Mensch dabei nicht von
diesem Gezerre, sondern von dem kleinen Raum des einfachen
Seins, welches dem so strebend Bemühten auf nicht eindeutig
verknüpfte Weise, sagen wir: aus Gnade für einige Schritte gewährt
wird. Aber so ergibt sich gleich, daß dieses Sein nicht geradehin
objektivistisch zu konstruieren ist, sondern daß die einzige
Gedankenform, welche uns hilft und erlaubt, diese ganze Existenz in
dem aufgezwungenen Sinne zu führen, eben eine mehr dem exi-
stentialistischen Gesichtspunkt angenäherte Philosophie ist. Es
handelt sich dabei aber nicht allein um ein «pis aller», sondern wir
sind damit einer Einsicht auf die Spur gekommen, welche frühere
Zeiten noch nicht in diesem Maße besaßen: daß es überhaupt keine
reine, ruhende Rationalität gibt, sondern nur die Wahrheit «in
actu», in unserm Erkämpfen, in unserer äußersten Selbstüber-
bietung — und daß dies das Wesen aller menschlichen Wahrheit
ist —, ja auch aller göttlichen Wahrheit, soweit wir sie als Inhaltliches,

Besonderes, Festumrissenes ergreifen können.
Das Vernünftige, Rationale liegt bei dieser Ergreifung der Wahrheit

zunächst in der Form des Ablaufes, wie es auch schon bei der
Weltvernunft Heraklits der Fall war. Es gibt unverächtliche
Menschen genug, welche sich in einer geraden Steigerung ihren Lebenszielen

nähern dürfen; es sind wohl vorwiegend solche moralistisch-
objektivistischen und nicht religiösen und ichhaften Typs. Die im
tieferen Sinne religiösen Menschen gehen meistens einen Zickzackweg

— welcher eben doch von Hegels Dialektik in klassischer Form
beschrieben worden ist. In seinen späteren Gestaltungen war Wesen
und Ziel der Dialektik für Hegel keineswegs zunächst religiös
gemeint. Die Religion wurde bestenfalls an die dritte Stelle (nach
Philosophie und Wissenschaft) verwiesen. Aber das ist nicht nur
ein Schade für die Religion; denn im Maße, wie die Dialektik bei
Hegel von der Religion abrückt, wird sie von einer ruhenden
Rationalität infiziert, welche angeblich zuverlässig anwesend ist —
und damit das Ganze des Ablaufes, besonders aber die Rolle der
Verneinung darin, zu einer ernstlosen Verabredung macht, in der
nichts wirklich entschieden wird. Zuweilen kam Hegel das Bewußtsein,

daß die Dialektik dieses Aussehen nur in der Erinnerung an
gelebtes Leben hat, von hinten her. Und in seiner Jugend vollends
bezeichnete er die «Antithesis», die negative Phase, als die «Nacht
des Karfreitags, in der Gott tot ist». Damit ist gegeben, daß die
Verneinung eine Verzweiflung ist, eine ernstliche Entäußerung, ein
Herausbrechen aus dem Zusammenhang, sein Zerreißen; und daß
die Fortspinnung dieses Zusammenhangs höchstens wohl etwa in

266



irgendeiner dunklen Tiefe des prädestinierten Willens liegen kann
und daraus auf unerklärliche Weise wieder an die Oberfläche tritt.
Aber sicherer ist es, dann, wenn die Schwebe eintritt zwischen
glauben Wollen und es unter der Last der Stunde nicht mehr
Vermögen, dann die Aufrechterhaltung des vernünftigen Ja-Zusammenhangs

in Gott zu sehen — im Sinne der tiefen dialektischen
Weisheit des Wortes 2. Tim. 2, 13\ — Also auch hier sehen wir, daß
der Glaube ohne Unterbauung durch eine dialektische, idealistische,
gegensatzbewegte Philosophie nicht gedanklich verständlich und
auch für den philosophisch Bedürftigen nicht leb- und leistbar wird.

Was mithin die Dialektik erst in Bewegung bringt, ist, daß ein
Glied darin ist, welches zugleich in allem Ernst draußen ist — nämlich

das Objekt, das Hegel als die Entäußerung des Subjekts bezeichnet.

Das Objekt ist das einfach Wirkliche, Daseiende, Existente. Das
Ich versucht das Objekt zu umspinnen, in sich hineinzuziehen, auf
seinen Nenner zu bringen und als etwas Sinnvolles, Ideelles wieder
hinauszusetzen. Aber die Idee vermag das Objekt keineswegs in
ihre Logik und Beherrschung restlos einzuführen, so sehr sie
notwendig unaufhörlich danach streben muß (nichts anderes ist ja das
Wesen der Philosophie). Die Dinge in der Schönheit, dem einmaligen

Glanz und dem unausweichlich Begehrenswerten ihres
einfachen, selbständigen Daseins — ihres uns verwandten, unentbehrlichen,

aber nicht aus uns ableitbaren, sondern gegenüberstehenden
Daseins —, wie auch in der Schrecklichkeit dieser Selbständigkeit,
im unbedingten Widerstand gegen zugemutetes Sichgewähren,
gegen unsere Forderung auf Einfügung in unsern Sinn- und
Lebenszusammenhang: das ist der Ernst des Lebens, gegen den unser
Glaube sich immer von neuem wund stößt. Nur dadurch kann es
ihm gelingen, die Dinge, so weit es zum Leben unerläßlich, gefügig
zu machen oder etwa, von ihnen zurückgestoßen und in sich selbst
zurückgewiesen, dort die innerliche Welt des reinen Geistlebens
aufzugraben — nur dadurch, daß er zuvor sich mit der ganzen
Härte des Objekts konfrontiert, den Spalt zwischen sich und dem
Objekt nicht verkleistert, sondern die Dinge beim Namen nennt, so,
wie sie nach Ja und Nein sind. Und jenseits aller Unerweichlichkeit
des Guten und des Schlimmen an den Dingen beruht diese Härte
eben letztlich darauf, daß die Dinge «wirklich» sind, daß sie nicht
Geist, nicht Idee, nicht Sinn, nicht Wesen, nicht Einschränkung,
nicht Nichtsein sind, sondern einfach auf durchaus eigenständige
Weise wirklich. Dies ist, nach unserer Auffassung, der ewig
berechtigte Kern der Existenzphilosophie, wie sie schon seit Piatons

5 Glauben wir nicht, so bleibet er treu; er kann sich selbst nicht
verleugnen.

267



Zeiten immer wieder dem rationalistischen Versuch, die Wirklichkeit

vernünftig zu deduzieren, entgegengestellt wurde. Einer der
umfassendsten Versuche dieser Art war die großgedachte
Philosophie des hl. Thomas von Aquino, der durch ein feingesponnenes
Als-ob der Dialektik das Harte der Gegensatzwelt anpacken wollte,
ohne sie doch ernst werden zu lassen. Sie ist die seit der Reformation

täglich an Ansehen und Macht wachsende amtliche Lehre der
Kirche. Ob die Möglichkeit besteht, daß sie eines Tages zur
Offenbarung gerechnet wird, vermögen wir natürlich nicht zu beurteilen.

Von da aus werden nun alle jene Gedankenrichtungen, die uns
Heutigen unentbehrlich wären wie das liebe Brot, wenn wir den
Glauben verstehen und so miterbauen wollen, wie er heute in einem
grenzenlosen unnaiven Zeitalter nur noch erbaut werden kann,
nämlich vom Bewußtsein her — alle diese Gedankenrichtungen
werden von der Enzyklika in Bausch und Bogen und sozusagen
ohne jede Einschränkung verdammt. Die Strafe folgt auf dem Fuße.
Der Versuch, das Bewegte, das Kräftespiel im religiösen Denken
ganz auszuschalten und alles auf eine intellektuelle Aneignung von
bausteinartigen, fertigen und immer fertigeren Dogmen und
scholastischen Formeln herabzubringen, schlägt zurück. Er läßt eben
auch das bloße, reine, definitionsgemäße, sich selbst gleiche Sein,
das dem Gegenstand der Dogmen beiwohne — auch dieses so wasserhelle

rationale Sein läßt er einfach im grauen, schlaffen Nichts
versinken. Sobald das Sein, der nackte Sachverhalt, losgerissen wird
von der Bewegung des Auffassens und des Sichverhaltens — denn
diese Bewegung ist immer auch eine Bewegung des Gegenstandes
zum Auffassen, zur Selbstaufschließung, zur Offenbarung hin —,
so wird Sein gleich Nichts; das beweisen alle tieferen Philosophien,
seit es denkende Menschen gibt. Und wenn wir die vorliegende
Enzyklika lesen, so erweist sich das wie an einem dafür konstruierten
Beispiel: was da ummauert werden soll als die «Sache selbst» des
dogmatischen Wissens, macht den Eindruck des Todes; es ist leblos
wie ein Stein, langweilig wie die Oede vor Erschaffung der Welt,
die selbst Gott nicht ertrug.

Bringen wir das Sein aber zusammen mit der Bewegung, lassen
wir es sich auftun und in Verkehr treten mit der Subjektsbewegung,
mit dem lebendigen Menschen, so lebt es selber auch auf, gerade
auch in seinem unbewegten, verkehrslosen, von Härte funkelnden
Seins-Charakter. Es kann ja nicht die Rede davon sein, daß eine
Philosophie des Subjektes, der Bewegung, der Existenz allein stehen
könne. Radikal für sich zu Ende gedacht, führt sie zur Zerstörung,
zum Nichts, genau ebenso wie der gegenteilige Standpunkt; dieser
vielleicht nur auf schleichendere Weise. Alle Kräfte der Welt sind

268



Gifte, wo sie sich nicht gegenseitig im Gleichgewicht halten. Um
all dies gerade auf dem religiösen Gebiet zu belegen: Wie sollte der
Mensch glauben nur aus Wollen, Müssen, Sichemporreißen? Er
kann da keinen Schritt tun, ohne intellektuell wirklich überzeugt
zu sein, und jeder Schritt in jener praktischen Abmessung ist nur
möglich, indem es ein Schritt ist zu tieferer Erfassung des theoretischen

Sachverhaltes: es ist so. Das Maß des Glaubens ist das Maß
der Wirklichkeit, welche das Geglaubte uns anzunehmen vermag.
In jedem Akt des Glaubens ist auch Ergreifung des Seins — des

Seins, das da ist —, das versteht sich. Aber der Akt der Ergreifung
kann für den geistig Bewußten erst dann aus der Reflexion
verschwinden, wenn er gelungen ist. Vorher muß darauf reflektiert
werden, weil dieser Mensch die Gesetzlichkeit der Ergreifung, die
feinen Möglichkeiten und Gefahren ihres Mechanismus kennen
muß, um den Akt in Bewegung zu bringen. Wiederum aber sind
alle solchen Handgriffe nutzlos, wenn sie nicht in steigernde
Wechselwirkung treten mit einem sowohl zu erringenden wie auch
verursachenden Wissen: es ist; Gott ist. Gott ist; das heißt, er. bleibt
auch ganz und ewig in sich und bei sich, er ist einfach — ebenso
wie er zugleich sich bewegt, ganz aus sich heraustritt, um zu sich
zurückzukehren. Das hat Hegel vergessen. Aber Proklos, der
heidnische Erbauer der christlichen Dreieinigkeitslehre, er wußte es
noch. Dieser ganze Zusammenhang ist nicht einfach; aber wir haben
auch keinen Anspruch auf Einfachheit, wenn wir selbst nicht
einfach sind. Und das Einfache ist ja immer auch da, spätestens wenn
das Verwickelte wieder einmal durchgekämpft ist. Gott ist zuhöchst
einfach, und der gute Wille des Menschen ist zutiefst einfach. Wendet

er sich in einer ungemischten Wendung zu Gott, so vermag er
sich selber wieder einfach zu machen, und seine Rationalität, wenn
sie an sich selbst giftig geworden ist, dadurch selber zu heilen, wie
durch die Lanze des Achilleus, oder heilen zu lassen.

Die Doktoren der Kurie gehören wohl nicht zu den ganz Naiven;
aber statt daß man ihr Bewußtsein der Zeitlage bis zum äußersten
schärft und sie bedroht, damit sie Tag und Nacht arbeiten, um
(ohne bloße Kompromisse) die Brücke schlagen zu können von
Essenz- zu Existenz-Philosophie und zurück — denn an dieser
Brücke hängt die Lösung unserer Zeitproblematik, soweit sie von
der Philosophie abhängt —, statt dessen nötigt man diese Doktoren,
sich dümmer zu stellen, als sie sind. Man will nicht zugeben, daß
unsre Zeit unnaiv ist, man richtet die Augen dahin, wo sie naiv,
grenzenloser naiv ist als irgendeine frühere Zeit: auf die Masse.
Alles ist Massengewinnung, Massenorganisation, Zuspitzung auf
Geschmack und Fassungskraft der Massen. Die geistig Verwickel-

269



teren geben Aergernis und müssen, soweit sie nicht propagandistisch

auswertbar sind, sich verkriechen; aber man findet sie doch.
Diese Enzyklika ist eine Angriffsbewegung gegen die geistig
lebendigsten und führenden Länder des katholischen Denkens, gegen
Frankreich und Deutschland; das wäre leicht durch einige Namen
zu belegen. Es ist das Manifest eines schroffen Primitivismus. Aber
die Zeit geht schnell, sie ist motorisiert; und Gottes Mühlen mahlen
scheint's keineswegs mehr langsam. Hitler fuhr bereits nach zwölf
Jahren zur Hölle, und die totale Zertrampelung Deutschlands zeigte
sich schon nach fünf Jahren als einer der kapitalsten Narrenstreiche
der Weltgeschichte. So naht auch der Tag, wo der süßlich infantile,
lebensferne, furchtsam leisetreterische Geist, der nichts mehr beim
Namen nennt, wie er von breiten Schichten der Kleriker ausstrahlt,
am Ende ist und die Menschen von der Kirche Dinge fordern, die
der Lebenshärte gewachsen sind. Dann wird man ein Heer von
Jesuiten und Doktoren hinsetzen, um alle einschlägigen Stellen aus
der sakralen und profanen Literatur auszuziehen und daraus nun
eine katholische Lebenshärte zu destillieren, da sie verlangt wird —
im Stile aller dieser katholisch etikettierten Nachahmungen
weltlicher Vorgänge —, also eine Lebenshärte, die hart sein soll, ohne
wirklich hart zu sein. An diesem Tage wird das Gericht ergehen,
und dann wird sich zeigen, daß die Kirche nicht von den Massen,
nicht von irgendwelchen Grün- oder Violetthemden lebt, sondern
von den Heiligen, und von der Furchtlosigkeit der geistigen
Vorkämpfer. Es wird sich zeigen, wie viele von diesen da sind, nachdem
man ihnen dasjenige Maß von geistiger Freiheit genommen hat,
welches der Geist Gottes braucht, um sich in ihnen zu bewegen. Im
Interesse der Menschheit ist zu hoffen, daß dieses Gericht, trotz
allem, wird bestanden werden.

So viel davon. Wir wollen aber nicht schließen, ohne noch an
einem Beispiel zu belegen, wie nötig es wäre, Kampf und Vereinigung

zwischen den zwei Zweigen metaphysischen Denkens zu
befördern, und nicht durch einen Kirchhofsfrieden abzuschneiden.
Die Jesuiten gehören immer zu den beredtesten Stimmungsbarometern

der feineren Bewegungen in der Kirche; so mag uns hier
eine Schrift von Karl Rahner diesen Dienst tun, «Gefahren im
heutigen Katholizismus» (Johannes-Verlag, Einsiedeln). Auf 62 Druckseiten

wird da in seiner Art unübertrefflich ein bewußtes und doch
wieder unbewußtes Bild gegeben von dem Ringen, das lautlos in
der Kirche tobt, säuberlich in drei Kapitel nach Thesis, Antithesis
und Synthesis abgeteilt. Die Thesis ist eine erstaunliche, geistig und
moralisch mit rücksichtslosem Mut herausgebildete Kundgebung
zu Gunsten der unverlierbaren Position des Scotismus: «Der Ein-

270



zelne in der Kirche.» Der Einzelne als Träger des eigentlichen
religiösen Lebens ruft notwendig dem Begriff der Situation in ihrer
Einzigartigkeit und einer religiösen Ethik, welche auf der
Einzigartigkeit des Individuums und seiner Lage aufbaut — und als
Entsprechung schließlich zu nicht weniger greifen kann als zu der
unmittelbaren Führung Gottes. «Es gibt eine Zone persönlicher,
gnadenhaft erhöhter Einmaligkeit jedes Menschen, und darum auch
eine Sphäre des Privaten..., die grundsätzlich unmittelbar als solche

von der Kirche nicht berührt wird, nicht berührt werden kann
und darf» (19). «Es kann und soll daher Handlungen geben, die
zum Ausdruck der personalen christlichen Einmaligkeit werden
sollen, obwohl sie an sich auch einer kirchlichen Regelung zugänglich

wären» (21). «Insofern der Einzelne eine geistig-personale
Einmaligkeit hat, kommt ihm auch in religiösen Dingen das Recht und
die Pflicht einer Entscheidung zu, die in ihrem konkreten Inhalt
von der Kirche nicht unmittelbar normiert werden kann Zwar
kann die Kirche eine Individualethik formaler Art predigen:
Werde, der du bist; erfülle den Willen Gottes, der auf deiner
Einzelsituation ruht; aber welches konkret das Gesetz sei, nach dem je
gerade ich angetreten bin, das kann sie mir nicht sagen» (23). «Die
Kirche darf und will nicht... dem Einzelnen die Last und die Aufgabe

seines Einzelseinmüssens und -sollens abnehmen» (21). Rahner
redet von «kindlich-sanften Herdenmenschen, die sich erlöst glauben,

wenn sie von sich — statt zu sich — befreit sind» (24), von
einem «Kollektivismus der Herzen» (24). «Es ist heute schon die
Gefahr eines kirchlichen Kollektivismus vorhanden.. nicht
dadurch, daß die Kirche Knechte wollte, aber dadurch, daß die Herren
solche Knechte werden wollen» (25). «Gott dankt in der Kirche
nicht zugunsten der Kirche und ihrer ungestört laufenden
Verwaltung ab Sein Heiliger Geist wirkt auch heute noch in der
Kirche unmittelbar, und er weht auch in geschichtlich je neuen
Einmaligkeiten» (27). Man soll dem Charisma «nicht aus
unerleuchtetem Eifer oder aus Eifersucht oder aus dem Bürokratentrieb,
der es nicht aushält, wenn etwas nicht amtlich organisiert ist,
überflüssige Hindernisse bereiten. Das andere wäre ein kirchlicher
Etatismus, der vergißt, daß auch die Kirche für Menschen, und nicht
der -Mensch für die Kirche da ist» (29). «Diese Einmaligkeiten
werden ewig sein, weil sie immer schon mehr waren als richtige
Fälle des Allgemeinen» (30).

So wenig diese Formulierungen an sich gegen die Kirche und
ihre Aufstellung allgemeiner Normen gerichtet sind, so sind das
doch sehr starke Worte (vielleicht haben wir noch nicht die stärksten

ausgewählt). Desto mehr verwundert es, im zweiten Kapitel

271



nun das Gegenteil mit ebensolcher Leidenschaft, ebenso entschiedenen

Formulierungen vertreten zu hören. Selbstverständlich wird
nun nur gegen die «extreme» Situationsethik gestritten, aber das
ändert nichts daran, daß die Tendenz die genau entgegengesetzte
ist wie vorher und aller Glanz und Wert hier auf die streng
allgemeine kirchliche Normaufstellung fällt. «Eine sittliche Norm ist
ihrer Natur nach allgemein und will gerade von da her den
einzelnen Fall normieren. Wenn sie also, richtig verstanden, aufgefaßt
und interpretiert (das heißt so verstanden, wie sie nach der Deutung

des Lehramts, nicht nach dem privaten Gutdünken des
Einzelnen zu interpretieren ist), einen einzelnen Fall meint und ihn
unter sich begreift, dann ist dieser Fall als Einzelfall in seiner
konkreten Einmaligkeit von diesem Gesetz auch tatsächlich betroffen
und unter die Bindung dieses Gesetzes gestellt» (41). «Eine
Situationsmoral müßte, zu Ende gedacht, bei einem ethischen und
metaphysischen Nominalismus enden, in dem das Allgemeine nie das
Konkrete eigentlich bindend treffen kann» (42). Und die «göttliche
Privaterleuchtung» wird ausdrücklich abgewiesen; «der eigene Fall
ist vom Gesetz gemeint (weil jeder derartige Fall gemeint ist) » (42).
«Die Gebote Gottes kommen wahrhaft und lauter aus dem Munde
der Kirche, und sie fordern den eigentlichen Gehorsam über alle
ihre (mögliche oder im subjektiven Falle nicht mögliche) Einsichtigkeit

hinaus, weil sie der Ausdruck des Willens des lebendigen
Gottes sind» (45). «Es ist definierte Glaubenswahrheit, daß die
Gnade Gottes dem Gerechtfertigten es möglich macht, die Gebote
Gottes zu halten» (46). — Nachdem uns in den zwei Sätzen einer
Art Spiegelfuge dieses Glanzstück jesuitischer Dialektik geliefert
worden ist, kommt noch der Schlußsatz: wie so oft in klassischen
Musikwerken ein Jagdstück, in lebhaftem, federnd punktiertem
Sechsachteltakt, wo unter schmetterndem Hörnerklang die Ketzer
aufgespürt, gejagt und mit hellem Halali zur Strecke gebracht werden.

Es gibt nur die leidenschaftlichste Unterwerfung unter die
Lehrmeinung des Römischen Stuhles, und jedes noch so leise Ge-
räusper (anderswo hatte man ein anderes Wort dafür), jedes
Zögern, jeder Schatten einer Zurückhaltung, jeder alsbald halb
zurückgenommene Atemzug im Blick auf das Nebendraußen, jedes
Schweigen, wo man reden müßte — und man muß immer reden,
mit Vollständigkeit reden, um die Rechtgläubigkeit zu erweisen
(dies ein besonderer Fund alles neuzeitlichen Totalitarismus) —,
ist genug, um kopfüber in die «massa perditionis» gestürzt zu
werden.

Wir wären wohl zu ausführlich geworden, selbst um die
qualvollen logischen Windungen zu belegen, welche die verdrängte, zu-

272



geschraubte, stillgelegte Bewegung des Geistes in der Kirche
hervorbringt — wenn nicht dieser Fall auch inhaltlich Interesse böte.
Es ist hier nicht nur «jesuitische Schlauheit» am Werk; es sind
ehrliche Bedenken, es sind sittliche und Wahrheitsforderungen,
welche einen Augenblick nach oben drängen und dann mit bleichem
Entsetzen abgewürgt werden. Nachdem wir im ersten Kapitel den
mit starkem Einsatz erfolgten Preis der Situationsethik gehört
haben, erwarten wir Konkretes — und erhalten das erschütternde
Beispiel eines Menschen, der eine von der Kirche nicht zur Pflicht
gemachte Form der Marien-Verehrung sich unmittelbar zur Pflicht
gemacht fühlen würde. Wir schütteln leise den Kopf über solche
Sorgen, bis wir unter dieser ehrbar vorangehenden Harmlosigkeit
die großen, schweren Probleme des Geschlechtslebens finden, die
dann unaufhörlich und fast ausschließlich zum Exempel eingesetzt
werden: der Konflikt zwischen der Ausnahmslosigkeit des kirchlichen

Schwangerschaftsunterbrechungs-Verbotes und der Pflicht,
das Leben der Mutter zu erhalten; der Konflikt zwischen der
Meidung außerehelicher Liebe und der Pflicht der Selbstentfaltung;
das Problem der Regulierung der Kinderzahl und so weiter. In
allen diesen Fällen handelt es sich um Dinge, welche das Kirchenvolk

aufs stärkste bedrängen und wo eine dumpfe Gärung gegen
die Starrheit der Kirchengebote im Gange ist; man hätte auch noch
das unbedingte Verbot der Ehescheidung hinzufügen können, welches

ein unsägliches Elend auf dem Gewissen hat. (Nie wurde uns
dies so eindrücklich wie in der Schilderung eines erfahrenen
Beichtvaters.) Und in allen diesen Fällen kann es sich typischerweise um
ganz echte Konflikte handeln. Was Rahner meint mit seiner
Situationsethik, die von dem allgemeinen Gebot nicht getroffen werde,
ist im wesentlichen der Pflichtenkonflikt — welcher angesichts der
inneren und äußeren Lage des heutigen Menschen fast zur Regel
geworden ist. In einem Pflichtenkonflikt fühlt der ehrliche Mensch:
Absolut verboten ist nur, nichts zu tun, sich nicht zu entscheiden,
nicht zu leben; Leben fordert Entscheidung, Entscheidung bringt
Verletzung einer Pflicht, und Schuld mit sich; Schuld ist Schuld
und wird gestraft; dies ist auf sich zu nehmen. Das kann so weit
führen, daß der Mensch zweifelt, ob es überhaupt Vernunft gebe,
oder nicht nur Gottes Führung und ihr zu gehorchen. Wie weit
dieser Zweifel gehen darf, das normiert sich an der Größe der Not,
in die der Mensch geführt wird, und ob in ihr jegliche Lust zur
Willkür vergeht. Hier liegt wohl der Kern von Rahners stellenweise
nicht ganz klar gezielten Ausführungen über «Sündenmystik», wo
er mit verräterischer Heftigkeit sich ereifert gegen eine in der Kirche

grassierende Irrlehre, daß es unvermeidlich sei, bewußt sündig

18 273



zu werden. Um aber all dies abzubiegen, will er seine Individual-
ethik einfach auf die Einordnung des Einzelfalls unter das
allgemeine Gebot beschränken — die Funktion, welche Kant die
«Urteilskraft» nennt und zu einer kleinen Domäne des Irrationalen
ausgestaltet. Aber das zerrinnt Rahner ja dann auch noch unter
den Händen, wie wir sahen, sobald die absolute Bestimmungsmacht
der Kirche ins Spiel tritt. Das allgemeine Gebot genügt, auch völlig
unbegriffen, so heißt es zuletzt; und so wird auch die zunächst
erfolgte Schilderhebung für das Gewissen mit Gewalt zu Boden
geschlagen. Erst wird gesagt: «Selbst wenn das Gewissen faktisch irren
würde, dieser Irrtum aber konkret nicht behebbar wäre, ist ihm
zu gehorchen, denn es kann wesensmäßig nie ausgeschaltet oder
ersetzt oder umgangen werden. Auch noch im Gehorsam gegen ein
so schuldlos irrendes Gewissen realisiert der Mensch den Gehorsam
gegen Gott und seine Huldigung vor dem Guten» (38). «Es ist richtig,

daß es ein ,Gewissen' gibt, in dem der Mensch inne wird, was
er gerade als der je Einmalige zu tun hat» (39). Weiter unten heißt
dann jeder Irrtum, der die Wahrheit nicht erreicht, schuldhaft
(55/6), und das Gewissen wird restlos der Autorität geopfert. «Gott
redet durch sein eigenes Wort aus dem Munde der Kirche am
vernehmlichsten, so daß erst wenn der Spruch des Gewissens mit dieser
Rede übereinstimmt, die Sicherheit gegeben ist, daß man wirklich
die Stimme des Gewissens und nicht die der eigenen schuldhaften
Verblendung hört» (43). Selbstverständlich wissen wir besonders
seit Hegel auch, daß das Normale, Schöne, Würdige, Fruchtbare
für die überwältigende Mehrheit der Menschen nicht das steile
Trotzen, sondern die sich fügende Einstimmung in die großen Mächte

des objektiven und gemeinschaftlichen Geistes ist. Aber sobald
diese unbedingte Vorhand erhalten, bedarf es keines Gewissens
mehr, ist auch kein Platz mehr für ein solches — und es ist dann
vergeblich, ihm noch eine subsidiäre Rolle zu erklügeln.

Genug; fassen wir zusammen. Die katholische Kirche ist eine
Instanz, der auch heute noch ungeheure geistige Werte, ungeheure
Macht der Geistes- und Herzenslenkung anvertraut sind. Wenn
darin ein gewisses Versprechen Gottes gesehen wird, sich seinerseits

der Lenkung dieser Macht nicht zu entziehen — warum dann
nicht das Vertrauen haben, auch die organische Bewegung des
Geistes, die er hervorbringt, falle in diese Lenkung mit hinein, auch
wo sie als menschliche durch manches Nein, durch manches
Damaskus hindurch muß? Und wenn man eine unüberwindliche Scheu
vor der Bewegung hat, wenn man nur auf dem Sein beruhen will,
warum dann selber sich so hastig bewegen, warum diese maßlose
Betriebsamkeit — warum nicht sein lassen? Es gibt wenig spre-

274



chendere Formulierungen des philosophischen Geistes der
deutschen Sprache. Will man Sein, so muß man auch sein lassen. Im
Letzten weiß das Sein selber zu wesen, und unsere Bewegung, die
ihm das obendrein freiläßt und ermöglicht, ist darum wenig Machen
und viel Lassen — Tun zuvörderst als Vertrauen und als Sichdarbieten

—, welches das stärkste Handeln ist, das, wofür die Welt
erschaffen wurde. Warum also so grenzenlos kleinmütig und
glaubensschwach?

275


	Zur Enzyklika "Humani Generis"

