Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 18 (1950-1951)

Heft: 5

Artikel: Zur Enzyklika "Humani Generis"
Autor: Brock, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758846

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR ENZYKLIKA «HUMANI GENERIS»

Von Erich Brock

Die neue pépstliche Enzyklika ist eine Urkunde, die auf jeden
AuBenstehenden, der von der Unzuldnglichkeit freidenkerischer
oder bloB liberalistischer Ressentiments gegen die katholische
Kirche iiberzeugt ist, ihr vielmehr eine grofle, unentbehrliche Rolle
zubilligt und abverlangt, einen bedriickenden Eindruck machen
mul. Dieser Eindruck wird auch, wie wir wissen, von vielen Ka-
tholiken geteilt, die man zu den Besten zdhlen darf; und das erlegt
auf, eine Stimme zu erheben, die anderwirts nicht erhoben wer-
den kann. Was wir bisher an Erliauterungen seitens der katholi-
schen Parteipresse sahen, ist selbstverstidndlich rein zustimmend.
Der verzweifelte Versuch der Zeitung «Le Monde» (vom 2. Sep-
tember), die Enzyklika als eine Hiilfeleistung an die Avantgardisten
des Katholizismus zu deuten, ist natiirlich zum Scheitern verurteilt,
und was der betreffende Leitartikler, André Fontaine, in der Tiefe
seines Busens empfindet, wird aus seinem trostenden, aber mageren
Zuspruch klar, die Kinder der Kirche hétten immerhin noch mehr
geistige Freiheit {ibrig als die Kinder des Kremls.

Die Enzyklika ist ein Schriftstiick, dem jeder bedeutende auf-
bauende Antrieb fehlt und das sich erschopft in Wehren, Nieder-
schlagen, Einengen, Verneinen, Bemif3trauen. Es ist ein Zeugnis
der Aengstlichkeit, der Vertrauenslosigkeit, eines mit dem innersten
Geiste der Religion unvereinbaren mechanischen Sicherungs-
bediirfnisses; das Zeugnis einer kollektivistischen Einstellung,
welche die feineren, verwickelteren, ausgesetzten, flugkithnen Wege,
die dem hoheren Geist auferlegt sind, zu Boden reiflen und sie auf
die dinglichste, auch dem stumpfen Denken und Fiihlen zuging-
liche Eindeutigkeit festlegen will. Sind das denn die gottgewollten
Vorkdmpfer der Christenheit, welche iiberall Feinde fiirchten, alles
unterminiert fiihlen, iiberall den Verrat und die Sabotage schleichen
héren, Infektionen von jenseits der Mauer wittern, mit der sie die
Kirche zu umgeben trachten, in jeder schopferischen Gedanken-
regung nur den mdoglichen Abfall lauern ahnen und in klagreicher
Furchtsamkeit nichts anderes mehr wissen, als den geistigen Be-

259



wegungsraum zur Abwendung aller erdenklichen Gefahr unauf-
horlich weiter zu verengen, abzubauen, den Umsatz einzuschrin-
ken, die autoritdren Festlegungen immer weiter auszudehnen? Ist
das die Ueberzeugung von der eigenen iibersinnlichen Sendung,
dem gewdahrleisteten gottlichen Geleit, welche weder sich selbst
noch Gott gegeniiber ein grofles, freies, freigebendes — ja, nicht
einmal ein kleines Vertrauen aufbringt, sondern alles selber bestim-
men, machen, halten, organisieren, auf seinem Platz festklammern
mul}, damit nichts von sich weiche und sich bewege? Denn echte
Bewegung bedeutet hier sofortigen Absturz ins Bose, in den tod-
lichen Irrtum. Es gibt dawider nichts als eng auf der Stelle treten,
den Blick vor sich zu Boden senken und sich so klein wie moglich
zusammenkrampfen. Ist das der Geist, mit dem man dem Kom-
munismus und dem Amerikanismus die Stirn zu bieten hofft?

Es wire ungerecht und vergeblich, den Papst personlich dafiir
verantwortlich zu machen; wir kennen seinen nidheren Anteil an
diesem Schriftstiick nicht; aber dall er ein ernster, tief bemiihter,
aufrichtiger und frommer Mann ist, dariiber sind sich alle einig'.
Wir schlagen den «Osservatore Romano», der uns den Wortlaut zu-
getragen hat, zu und sehen auf der letzten Seite die iiblichen Bilder,
wie sie heute in jeder katholischen illustrierten Zeitschrift zu finden
sind: Massen, Massen und wieder Massen, die schreien, gestiku-
lieren und winken. Die Unterschrift belehrt uns, daB3 sie (nicht in

! Wir sahen den jetzt in Ziirich laufenden Film «Pastor angelicus» noch
einmal, iiber welchen wir vor Jahren in den «Schweizer Monats-
heften» schrieben. Auch diesmal nahmen wir Anstof} an dieser atem-
losen Schau von beifallklatschenden Massenaufziigen, Empfingen,
Zeremonien, AeuBlerlichkeiten jeder Art; aber wir sahen noch eins,
das uns damals dariiber nicht aufging. Dieser Papst hat die Gabe,
den Menschen der Masse einen Augenblick von seinem Masse-sein
zu erlosen. Wir sehen eine Menschenmenge, die aus ihrem elenden
Dasein heraus eine vage Feierlichkeit und Gehobenheit sucht —
ganz dhnlich wie sie sie angesichts eines exotischen Zirkusaufzugs
oder eines fiirstlichen Kinodramas suchen wiirde. Aber der Papst
wendet sich einem dieser Menschen zu, es findet eine Ziindung statt,
Giite und Festlichkeit gehen sichtlich von jenem aus, und auf der
anderen Seite leuchtet etwas hilflos Menschliches in den Augen auf,
unmifBdeutbare Sehnsucht, ja Siichtigkeit nach dem Hoheren strahlt
hervor; einen Augenblick ist dieser angesprochene Mensch der Ein-
zige, und alles Kollektive ist versunken. Und welcher Protest (wohl
auch welches Aergernis) gegeniiber allem Massenwesen ist es, wie
der Papst zu schreiten weil}, seine schonen Hande zu bewegen —
wie er als romischer Aristokrat seinen Gehalt fast tdnzerisch darzu-
leben weil}! Vielleicht ist aber gerade ein solcher Mensch wie Pius XII.
darum in Gefahr, die Schiden des rein Organisatorischen zu unter-
schitzen.

260



Moskau, sondern) in der Vatikanstadt aufmarschiert sind. Und es
ist klar, dafl wenn man die Masse in diesem Malfe als Beweis des
Geistes und der Kraft ansieht, dann dem Geiste der Masse auch
geopfert sein mul}. Die Masse will die unbedingte Handlichkeit und
Massivitidt ihres Glaubens, denn sie hat weder Zeit noch Kraft noch
Fahigkeit noch Lust, sich geistig mit ihm auseinanderzusetzen.
Darum stromt sie auch dem Kommunismus zu. Die Kirche lebt
gewil3 nicht ohne die Hingabe der Massen; aber im tieferen Sinne
nur, soweit sie bis zum Letzten einsatzbereit sind, und wenn die
Kirche eben nicht dem Kommunismus gleichen will, sondern eine
geistige Bewegung ist, so mul} der Mensch, der sich hier ganz ein-
setzt, aufthoren, Masse zu sein. Von diesen Menschen lebt aber die
Kirche — von denen, welche nicht Masse sind, sondern in noch so
grofler Verstandesschlichtheit einen geistigen Vorkampf fiihren.
Zu denen, die das tun, gehoren die Geistigen im engeren Sinne,
welche rein oder mehr denkerisch auch eine Vorhut ins Unge-
sicherte hinein bilden. Sie miissen, um vorstoB3en zu konnen, in
gewissem Malle in Frage stellen konnen. Meistens allerdings tun
sie es nicht selbst, sondern es wird ihnen getan, und zwar ohne dal3
sie gefragt werden, ob und wieweit. Es wird ihnen die Sicherheit
genommen, ehe sie nur gefragt haben. Wo es sich wirklich dabei
um einen Denker religioser Artung, Bediirftigkeit und Absicht han-
delt, da wird doch eine allerletzte Glaubigkeit unter ihm ausge-
spannt bleiben, die ihn subjektiv und objektiv in der GewiBheit
hilt, das fraglich Gewordene werde sich zu neuer Sicherheit zu-
sammenschlieBen.

Es mul} gesagt werden, daB3 der mittelalterliche Katholizismus
in all seiner Allzumenschlichkeit diesem Ideal doch weitgehend
nahekam. Es gab fiir die Menge einen eindeutigen Glauben, der
seinen Gegenstand sogar in der fruchtbaren Schwebe zwischen
Sinnbild und einmaliger Wirklichkeit zu halten vermochte — weil
der Instinkt der Menge ihren Verstand nicht nach dem Wesen
dieser Schwebe fragen lie3. Und die Geistigen, welche doch dar-
nach fragten, vermochten zwei Parteien zu bilden, die unterein-
ander bei allem Kampfe in einem objektiven Einverstindnis blieben:
Alle bedienten sich derselben christlichen Formeln und Denk-
formen. Und so konnten sie zusammen dem Absoluten auf dialek-
tische Weise nahekommen?. Das nahm sein Ende, als die Reforma-

2 Dictitant enim hanc nostram philosophiam perperam opinionem
tueri metaphysicam albsolute veram exsistere posse; dum contra
asseverant, res, praesertim transcendentes, non aptius exprimi posse
quam disparatis doctrinis, quae sese mutuo compleant, quamvis sibi
invicem quodammodo opponantur («Humani generis»).

261



toren aus der Kirche herausbrachen; die Schuld dafiir lag auf
beiden Seiten®. Seither sitzt Vertrauenslosigkeit und Furcht der
Kirche im Nacken, und fast alles, was sie sagt und tut, hat einen
propagandistischen Zug angenommen, der mit wirklicher Religion
unvereinbar ist. Und ebenso lief sich die Kirche dadurch immer
mehr auf die Seite jener einen Religionspartei driangen, namlich
des Thomismus. Die Reformatoren waren in der Tat die Abkomm-
linge der anderen. Luther war ein Enkelschiiler von Gabriel Biel,
einem fiihrenden deutschen Anhinger der «via moderna»; Calvin,
der keine eigene Theologie hatte, sondern nur einen eigenen Geist —
und Ungeist, trieb die Motive dieser Richtung noch vollends ein-
seitig bis zum Widersinn.

Mit dieser Parteiung hatte es folgende Bewandtnis. Es ist das
tiefste Wesen des menschlichen Geistes, dall er denkend dem Gott-
lichen, Absoluten, dem Sein selbst nicht geradehin zudringen kann,
sondern daf} sich die Denkform seiner Erkenntnis angesichts des-
selben in zwei gegensitzliche Wege spaltet, die einander aus-
schlieBen und doch unentbehrlich ergianzen. Heute erleben wir den
Einbruch dieses metaphysischen Sachverhalts, formuliert als «Kom-
plementaritits-Prinzip», in die Wissenschaft der Physik. An der
Bestimmung des Lichtes wurde es unwidersprechlich klar, und das
Licht ist von jeher als das stirkste stoffliche Sinnbild des Geistes
erschienen. ‘

Kant hat in den «Antinomien der reinen Vernunft» genial nach-
gewiesen, wie diese Gabelung der Erkenntnis vor dem Uebersinn-
lichen im einzelnen sich abspielt, und daraus geschlossen, daf} es
iiberhaupt keine theoretische Erkenntnis desselben gebe. Seine
Einzelfeststellungen darin konnen wir nicht bezweifeln, aber die
spitere Entwicklung hat seine Scheidungen und Verneinungen bald
ins Positive gewandt; Hegel hat nicht zuletzt aus Kants Gabelungs-
theorie seine Dialektik gezimmert, welche den Widerspruch als
das tiefstgrabende positive Erkenntnismittel einzusetzen lehrt. Da-
mit hat in der Tat auch die morgenldandische wie die abendlindische
Weltweisheit begonnen. Die Vorsokratiker, besonders die Pythago-
rder — diese in einem undurchschauten, aber unleugbaren Ver-
hiltnis zu den Chinesen —, haben die Welt aufgebaut aus Paaren
polar entgegengesetzter Glieder von Wesenheiten, Kriften, Ele-
menten. Platon war es dann, der aus einer (der oben angeklagten
verwandten) vertrauenslosen Angst vor einer scheinbar rein auf-

3 Wir weisen bei dieser Gelegenheit auf die neue Schrift von Joseph
Lortz «Wie kam es zur Reformation?» (Johannes-Verlag, Einsie-
deln) hin, welche den katholischen Anteil dieser Schuld mutig, ehr-
lich und mit weithin kluger Analyse aufnimmt.

262



Iosenden Zeit alles Sein, alle Erkenntnis, alle Werte in primitiv
dinglicher Eindeutigkeit festzunieten suchte. (Wie kiinstlich seine
altvaterische Naivitdt dabei war, wie berechtigt sein Ruf nach der
Polizei fiir deren Schutz in seinen staatsutopischen Schriften, zeigt
der hochst — und fruchtbar — sophistische «Parmenides», den er
hinter seinem eigenen Riicken geschrieben hat.) Sein grofler Gegen-
spieler war Protagoras, der mit fast derselben Einseitigkeit den
Standpunkt der Bewegtheit herausarbeitete — aber nicht im Sinne
eines rein objektiven Weltrhythmus wie Heraklit, sondern gerade
auch im Gegensatz zu der Dinghaftigkeit, in der Platon gem&[3 seiner
ganzen Sicherungsstrebigkeit das Geistig-Ideale auffafite: Protago-
ras nun zum erstenmal das Ich zum Mal} der Dinge setzend — das
Ich, welches eine Bewegung zu sich selbst sei und iiber sich hinaus,
zum Hoheren, Stirkeren, Reineren, eine durch keine intelligible und
objektive Wesenswelt unterstiitzte Selbstsetzung und Selbstbewe-
gung. In dem einzigen etwas umfangreicheren wortlichen Bruch-
stiick, das von Protagoras erhalten ist, formuliert dieser grof3e Ethi-
ker sein Ideal mit dem Wort: «Mehr sein als man selbst.» Der Exi-
stentialismus war geboren — ja und in vielen Ziigen bereits recht
dhnlich, wie Sartre ihn heute auffaf3t:.

Das Mittelalter fuBte in seiner Hauptlinie auf der platonisch-
aristotelischen Erbschaft mit ihrem Rationalismus und Substan-
tialismus. In diesem Sinne gibt es das Allgemeine, Wahre, Gute in
objektiver, erkennbarer Wirklichkeit («Realismus»), und Gott ist
wahr und gut, weil «sein Wesen», als lautere Vernunft, mit jenem
Objektiven iibereinstimmt. Aber als das Zeitalter seine Hohe tiber-
schritten hatte, erlahmte die Kraft, die Welt als gut und verniinftig
zu denken, und eine neue Kraft erwuchs, ihr Gorgo-Antlitz anzu-
blicken, den dunklen und furchtbaren Abgrund Gottes — im Glau-
ben, daB, sich ihm hinzugeben, seine tiefe, allmichtige Liebe frei-
zusetzen bedeute. Es entstand die «nominalistische» Lehre, daf3 Gott
letztlich nicht Gedanke, sondern Wille ist, und daB Gott gut ist,
weil das Gute mit diesem urspriinglichen und undurchdringlichen

4 Gegeniiber der pépstlichen Verdammung des Existentialismus ist es
bemerkenswert, dafl Karl Barth, der an dogmatischer Statik nichts
zu wiinschen tbrig 1aBt, fiir das wenigstens letztlich mé&nnlich-
ethische Pathos Sartres ein erstaunliches Verstdndnis aufbringt.
Allerdings beschuldigt er ihn, des «Nichtigen» nie ansichtig gewor-
den zu sein — wihrend er selber dariiber drei Seiten zu Papier bringt,
die ihm gegeniiber denselben Verdacht aufkommen lassen (Kirch-
liche Dogmatik III 3, Zollikon 1950. 383 ff. 334/7). Es fehlt eben dieser
Dogmatik iiberhaupt etwas am empirischen Element, an der scharf
profilierten Erfahrung religiosen Lebens und Kimpfens; allzuviel ist
a priori konstruiert.

263



Willen von vornherein eins ist. Hier bemerken wir, da3 wieder zwei
Motive des Existentialismus an die Oberfliche getreten sind: We-
sentlich und letztlich ist der Wille eine freie Bewegung subjekt-
artigen Charakters, und diese Bewegung setzt die Wirklichkeit,
welche nicht mit der Vernunft selbig ist, nicht von ihr her zu ver-
stehen und nicht in sie aufzulésen — viel weniger darum, weil die
Wirklichkeit inhaltlich unverniinftig, widerverniinftig wire, son-
dern weil Wirklichsein etwas durchaus Eigenes, von der Vernunft
her nicht zu Konstruierendes bedeutet, dessen Recht, Wesenhaftig-
keit und Unentbehrlichkeit im theoretischen wie im praktischen
Weltbild unbestreitbar bleibt.

Diese nominalistische Lehre, im spateren Mittelalter von den
Franziskanern (besonders Duns Scotus, daher «Scotismus», und
Wilhelm von Ockham) den realistischen Dominikanern entgegen-
gehalten, wurde auf dem angegebenen Wege zur gedanklichen
Grundlage der Reformation. Die ganz tiberwiegende Rolle der Ver-
richtung, der Bewegung als solcher im Glauben, gegeniiber allem
Objektiven und Dinglichen, begriinden die Freiheit des Christen-
menschen. Und auch die Unfreiheit des menschlichen Willens ge-
geniiber der absoluten Freiheit des gottlichen Willens kann zu einer
grofen Freisetzung desjenigen fiihren, der sich erwihlt weif3. Es
ist nur nétig, dafl diese Lehre bei einem Menschen oder einem Volk
auf die Naturanlage st6Bt, sich als gottgetrieben zu empfinden, so
wird die ungeheuerste Handelns-Ermé&chtigung daraus, welche
machtvoll in die Schwungrider der Weltgeschichte eingreift. So
war es schon im Islam, so erneuerte es sich bei Calvin und seinen
Nachfolgern. Der Protestantismus fand seine groBe politische Form.
Bei Luther versackte die Lehre von Wille und Selbsttitigkeit des
Subjektes in neue objektivistische Festlegung, in Biblizismus und
Dogmatismus, und lieB} fiir die Ich-Bewegung nur die rein inner-
liche Hingabe an Gott iibrig. Diese eng eingefaltete Zelle der Frei-
heit des selbstbewegten Ich schlug zu unerhorter Tiefe und Ge-
dankenmacht im deutschen Idealismus aus, der die Subjekt-Philo-
sophie auf ihre Spitze trieb, besonders in Fichte. Der deutsche Idea-
lismus bedeutet nicht die endgiiltige Formulierung, wohl aber die
endgiiltige Entdeckung einer neuen, man darf wohl sagen: der
eigentlichen philosophischen Dimension. Das Ich, durch nichts pra-
judiziert und also frei und schopferisch, in reiner Titigkeit schwe-
bend entwirft, schafft und erkennt die Welt, seine Welt, die es immer
vor sich hat — vor sich her unaufhorlich zum Besseren, zur Selbst-
verwirklichung weiterschreitend. Darin bindet es sich selbst; ja,
seine Freiheit dient fiir Kant und Fichte nur dazu, sich selbst mo-
ralisch zu fesseln. Aber dieser nicht umsonst sehr massive Mora-

264



lismus geht auf seinem Entstehungswege an allen Abgriinden und
Damonien vorbei — welche Friedrich Schlegel dann, das Moralische
abstreifend, genialisch entfesselt. Die Reflexion des Subjekts auf
sich selbst, die in der Objekt-Philosophie naiverweise unterbleibt,
entbindet Tiefen und Hohen und Hintergriinde des Geistes, deren
die Objekt-Philosophie nicht ansichtig wird — Selbstbezweiflungen,
aber auch Selbststarkungen. Denn obwohl diese Entbindung ihre
wahrhaft bodenlosen Gefahren mit sich fiihrt, so kann sie auch fiir
den, der jeder Naivitdt entfallen auf das weite, stiirmische Meer
der Dialektik sich hinausgetrieben findet, zu einer Bewahrung und
Starkung ohnegleichen werden: zum Zuriickfinden, Zuriickfalten
aller vervielfdltigten Durchblicke in die einfache Kraft des
Glaubens.

Welches ist nun die heutige religiose Bedeutung eines Denkens,
das sich hauptsdchlich auf diesen Pol der Philosophie, den der Be-
wegung, der Ich-Bewegung, des gegenwirtig sich bewegenden Wil-
lens stellt? Es ist einfach die, da3 der heutige Mensch in seiner
dreifachen Belastung durch verfeinertes Problemdenken und
-fiihlen, an Wahnsinn grenzende Bosheit des dufleren Weltlaufs und
die verhaltnismafBige Lebensschwiche der Spatzeit nicht mehr, wie
sich die Enzyklika das vorstellt, durch Lesung einiger scholastischer
Gottesbeweise zum Glauben gelangt, um dann (damit wir hier ein
unersetzbares und uniibersetzbares englisches Wort einfiigen) to
be settled for life-time. Sondern der Glaube ist heute in unvergleich-
lichem Male bei lebendigen und bedriangten Menschen nur moglich
durch ganz andre Betonung des Ich-, Willens- und Bewegungs-
Poles. Dal} die Welt einen Sinn hat, daf} es einen Gott gibt, das ist
heute aullerhalb des kommunistischen Bereiches, nach Abklingen
des theoretischen Materialismus von 1900 in seiner kldglichen Pri-
mitivitat, eigentlich so ziemlich Gemeinbesitz. Soweit der Mensch
angesichts desselben nicht gleichgiiltig bleibt, sondern glauben will,
weil er glauben muf;, handelt es sich unvergleichlich weniger um
das theoretische Problem der Existenz Gottes als vielmehr darum,
gegeniiber den driuenden, ja fast zermalmenden, streng und prall
gegenwartigen Michten des Unsinns, der Plattheit, der Leere, des
Niederzugs, der Zerstorung den Glauben auf die Wirklichkeit, auf
die Existenz, auf die Wirkkraft, auf die Gegenwirtigkeit zuzu-
schirfen. Und das ist eine Tatigkeit, welche weniger rationale Neu-
besinnung erfordert als willensmiBige «Realisierung», «Verwirk-
lichung» des Gewulten, Eingesehenen: ein unaufhérliches Sich-
emporreiflen {iber die niederziehenden, in die Verzweiflung hinab-
reiBenden Krifte des Nichts, ein unermiidliches sich iiber sich und
die objektive Verfassung des Daseins Hinaussetzen, das mit auller-

265



ster Anspannung vorgenommen wird — ein wahrer Wettlauf mit
dem Verderben. Selbstverstandlich lebt der Mensch dabei nicht von
diesem Gezerre, sondern von dem kleinen Raum des einfachen
Seins, welches dem so strebend Bemiihten auf nicht eindeutig ver-
kniipfte Weise, sagen wir: aus Gnade fiir einige Schritte gewahrt
wird. Aber so ergibt sich gleich, dal3 dieses Sein nicht geradehin
objektivistisch zu konstruieren ist, sondern dal} die einzige Ge-
dankenform, welche uns hilft und erlaubt, diese ganze Existenz in
dem aufgezwungenen Sinne zu fithren, eben eine mehr dem exi-
stentialistischen Gesichtspunkt angendherte Philosophie ist. Es
handelt sich dabei aber nicht allein um ein «pis aller», sondern wir
sind damit einer Einsicht auf die Spur gekommen, welche friihere
Zeiten noch nicht in diesem Mafe besallen: dal} es iiberhaupt keine
reine, ruhende Rationalitit gibt, sondern nur die Wahrheit «in
actu», in unserm Erkiampfen, in unserer &ullersten Selbstiiber-
bietung — und dafl dies das Wesen aller menschlichen Wahrheit
ist —, ja auch aller gottlichen Wahrheit, soweit wir sie als Inhalt-
liches, Besonderes, Festumrissenes ergreifen konnen.

Das Verniinftige, Rationale liegt bei dieser Ergreifung der Wahr-
heit zunichst in der Form des Ablaufes, wie es auch schon bei der
Weltvernunft Heraklits der Fall war. Es gibt unveridchtliche Men-
schen genug, welche sich in einer geraden Steigerung ihren Lebens-
zielen ndhern diirfen; es sind wohl vorwiegend solche moralistisch-
objektivistischen und nicht religissen und ichhaften Typs. Die im
tieferen Sinne religiosen Menschen gehen meistens einen Zickzack-
weg — welcher eben doch von Hegels Dialektik in klassischer Form
beschrieben worden ist. In seinen spéteren Gestaltungen war Wesen
und Ziel der Dialektik fiir Hegel keineswegs zunichst religios ge-
meint. Die Religion wurde bestenfalls an die dritte Stelle (nach
Philosophie und Wissenschaft) verwiesen. Aber das ist nicht nur
ein Schade fiir die Religion; denn im Mafe, wie die Dialektik bei
Hegel von der Religion abriickt, wird sie von einer ruhenden Ra-
tionalitit infiziert, welche angeblich zuverlissig anwesend ist —
und damit das Ganze des Ablaufes, besonders aber die Rolle der
Verneinung darin, zu einer ernstlosen Verabredung macht, in der
nichts wirklich entschieden wird. Zuweilen kam Hegel das Bewul3t-
sein, daf} die Dialektik dieses Aussehen nur in der Erinnerung an
gelebtes Leben hat, von hinten her. Und in seiner Jugend vollends
bezeichnete er die «Antithesis», die negative Phase, als die «Nacht
des Karfreitags, in der Gott tot ist». Damit ist gegeben, dafl die
Verneinung eine Verzweiflung ist, eine ernstliche Entdullerung, ein
Herausbrechen aus dem Zusammenhang, sein Zerreiflen; und daf
die Fortspinnung dieses Zusammenhangs hochstens wohl etwa in

266



irgendeiner dunklen Tiefe des prédestinierten Willens liegen kann
und daraus auf unerklirliche Weise wieder an die Oberflache tritt.
Aber sicherer ist es, dann, wenn die Schwebe eintritt zwischen
glauben Wollen und es unter der Last der Stunde nicht mehr Ver-
mogen, dann die Aufrechterhaltung des verniinftigen Ja-Zusam-
menhangs in Gott zu sehen — im Sinne der tiefen dialektischen
Weisheit des Wortes 2. Tim. 2, 13°. — Also auch hier sehen wir, daf3
der Glaube ohne Unterbauung durch eine dialektische, idealistische,
gegensatzbewegte Philosophie nicht gedanklich verstéandlich und
auch fiir den philosophisch Bediirftigen nicht leb- und leistbar wird.
Was mithin die Dialektik erst in Bewegung bringt, ist, dal} ein
Glied darin ist, welches zugleich in allem Ernst draufen ist — niam-
lich das Objekt, das Hegel als die EntdulBlerung des Subjekts bezeich-
net. Das Objekt ist das eihfach Wirkliche, Daseiende, Existente. Das
Ich versucht das Objekt zu umspinnen, in sich hineinzuziehen, auf
seinen Nenner zu bringen und als etwas Sinnvolles, Ideelles wieder
hinauszusetzen. Aber die Idee vermag das Objekt keineswegs in
ihre Logik und Beherrschung restlos einzufiihren, so sehr sie not-
wendig unaufhorlich danach streben mull (nichts anderes ist ja das
Wesen der Philosophie). Die Dinge in der Schonheit, dem einmali-
gen Glanz und dem unausweichlich Begehrenswerten ihres ein-
fachen, selbstdndigen Daseins — ihres uns verwandten, unentbehr-
lichen, aber nicht aus uns ableitbaren, sondern gegeniiberstehenden
Daseins —, wie auch in der Schrecklichkeit dieser Selbstandigkeit,
im unbedingten Widerstand gegen zugemutetes Sichgewadhren, ge-
gen unsere Forderung auf Einfiigung in unsern Sinn- und Lebens-
zusammenhang: das ist der Ernst des Lebens, gegen den unser
Glaube sich immer von neuem wund stofit. Nur dadurch kann es
ihm gelingen, die Dinge, so weit es zum Leben unerlafllich, gefiigig
zu machen oder etwa, von ihnen zuriickgestoflen und in sich selbst
zuriickgewiesen, dort die innerliche Welt des reinen Geistlebens
aufzugraben — nur dadurch, dal er zuvor sich mit der ganzen
Hirte des Objekts konfrontiert, den Spalt zwischen sich und dem
Objekt nicht verkleistert, sondern die Dinge beim Namen nennt, so,
- Wie sie nach Ja und Nein sind. Und jenseits aller Unerweichlichkeit
des Guten und des Schlimmen an den Dingen beruht diese Hérte
eben letztlich darauf, daB die Dinge «wirklich» sind, daB sie nicht
Geist, nicht Idee, nicht Sinn, nicht Wesen, nicht Einschrinkung,
nicht Nichtsein sind, sondern einfach auf durchaus eigenstindige
Weise wirklich. Dies ist, nach unserer Auffassung, der ewig be-
rechtigte Kern der Existenzphilosophie, wie sie schon seit Platons

% Glauben wir nicht, so bleibet er treu; er kann sich selbst nicht ver-
leugnen.

267



Zeiten immer wieder dem rationalistischen Versuch, die Wirklich-
keit verniinftig zu deduzieren, entgegengestellt wurde. Einer der
umfassendsten Versuche dieser Art war die grol3gedachte Philo-
sophie des hl. Thomas von Aquino, der durch ein feingesponnenes
Als-ob der Dialektik das Harte der Gegensatzwelt anpacken wollte,
ohne sie doch ernst werden zu lassen. Sie ist die seit der Reforma-
tion tdglich an Ansehen und Macht wachsende amtliche Lehre der
Kirche. Ob die Moglichkeit besteht, daf3 sie eines Tages zur Offen-
barung gerechnet wird, vermogen wir natiirlich nicht zu beurteilen.

Von da aus werden nun alle jene Gedankenrichtungen, die uns
Heutigen unentbehrlich waren wie das liebe Brot, wenn wir den
Glauben verstehen und so miterbauen wollen, wie er heute in einem
grenzenlosen unnaiven Zeitalter nur noch erbaut werden kann,
namlich vom BewuBtsein her — alle diese Gedankenrichtungen
werden von der Enzyklika in Bausch und Bogen und sozusagen
ohne jede Einschriankung verdammt. Die Strafe folgt auf dem Fufle.
Der Versuch, das Bewegte, das Kraftespiel im religiosen Denken
ganz auszuschalten und alles auf eine intellektuelle Aneignung von
bausteinartigen, fertigen und immer fertigeren Dogmen und scho-
lastischen Formeln herabzubringen, schldgt zuriick. Er 146t eben
auch das blof3e, reine, definitionsgemafe, sich selbst gleiche Sein,
das dem Gegenstand der Dogmen beiwohne — auch dieses so wasser-
helle rationale Sein liBt er einfach im grauen, schlaffen Nichts ver-
sinken. Sobald das Sein, der nackte Sachverhalt, losgerissen wird
von der Bewegung des Auffassens und des Sichverhaltens — denn
diese Bewegung ist immer auch eine Bewegung des Gegenstandes
zum Auffassen, zur Selbstaufschlieung, zur Offenbarung hin —,
so wird Sein gleich Nichts; das beweisen alle tieferen Philosophien,
seit es denkende Menschen gibt. Und wenn wir die vorliegende En-
zyklika lesen, so erweist sich das wie an einem dafiir konstruierten
Beispiel: was da ummauert werden soll als die «Sache selbst» des
dogmatischen Wissens, macht den Eindruck des Todes; es ist leblos
wie ein Stein, langweilig wie die Oede vor Erschaffung der Welt,
die selbst Gott nicht ertrug.

Bringen wir das Sein aber zusammen mit der Bewegung, lassen
wir es sich auftun und in Verkehr treten mit der Subjektsbewegung,
mit dem lebendigen Menschen, so lebt es selber auch auf, gerade
auch in seinem unbewegten, verkehrslosen, von Hirte funkelnden
Seins-Charakter. Es kann ja nicht die Rede davon sein, dal} eine
Philosophie des Subjektes, der Bewegung, der Existenz allein stehen
konne. Radikal fiir sich zu Ende gedacht, fithrt sie zur Zerstérung,
zum Nichts, genau ebenso wie der gegenteilige Standpunkt; dieser
vielleicht nur auf schleichendere Weise. Alle Krifte der Welt sind

268



Gifte, wo sie sich nicht gegenseitig im Gleichgewicht halten. Um
all dies gerade auf dem religiosen Gebiet zu belegen: Wie sollte der
Mensch glauben nur aus Wollen, Miissen, Sichemporreilen? Er
kann da keinen Schritt tun, ohne intellektuell wirklich iiberzeugt
zu sein, und jeder Schritt in jener praktischen Abmessung ist nur
moglich, indem es ein Schritt ist zu tieferer Erfassung des theore-
tischen Sachverhaltes: es ist so. Das Mall des Glaubens ist das Malf3
der Wirklichkeit, welche das Geglaubte uns anzunehmen vermag.
In jedem Akt des Glaubens ist auch Ergreifung des Seins — des
Seins, das da ist —, das versteht sich. Aber der Akt der Ergreifung
kann fiir den geistig BewuBten erst dann aus der Reflexion ver-
schwinden, wenn er gelungen ist. Vorher mufl darauf reflektiert
werden, weil dieser Mensch die Gesetzlichkeit der Ergreifung, die
feinen Mobglichkeiten und Gefahren ihres Mechanismus kennen
mul}, um den Akt in Bewegung zu bringen. Wiederum aber sind
alle solchen Handgriffe nutzlos, wenn sie nicht in steigernde Wech-
selwirkung treten mit einem sowohl zu erringenden wie auch ver-
ursachenden Wissen: es ist; Gott ist. Gott ist; das heif3t, er bleibt
auch ganz und ewig in sich und bei sich, er ist einfach — ebenso
wie er zugleich sich bewegt, ganz aus sich heraustritt, um zu sich
zuriickzukehren. Das hat Hegel vergessen. Aber Proklos, der heid-
nische Erbauer der christlichen Dreieinigkeitslehre, er wullte es
noch. Dieser ganze Zusammenhang ist nicht einfach; aber wir haben
auch keinen Anspruch auf Einfachheit, wenn wir selbst nicht ein-
fach sind. Und das Einfache ist ja immer auch da, spatestens wenn
das Verwickelte wieder einmal durchgekimpft ist. Gott ist zuhochst
einfach, und der gute Wille des Menschen ist zutiefst einfach. Wen-
det er sich in einer ungemischten Wendung zu Gott, so vermag er
sich selber wieder einfach zu machen, und seine Rationalitdt, wenn
sie an sich selbst giftig geworden ist, dadurch selber zu heilen, wie
durch die Lanze des Achilleus, oder heilen zu lassen.

Die Doktoren der Kurie gehdren wohl nicht zu den ganz Naiven;
aber statt dafl man ihr BewuBtsein der Zeitlage bis zum duBersten
schiarft und sie bedroht, damit sie Tag und Nacht arbeiten, um
(ohne blofle Kompromisse) die Briicke schlagen zu konnen von
Essenz- zu Existenz-Philosophie und:zuriick — denn an dieser
Briicke hingt die Losung unserer Zeitproblematik, soweit sie ‘von
der Philosophie abhingt —, statt dessen nétigt man diese Doktoren,
sich diimmer zu stellen, als sie sind. Man will nicht zugeben, dal3
unsre Zeit unnaiv ist, man richtet die Augen dahin, wo sie naiv,
grenzenloser naiv ist als irgendeine friithere Zeit: auf die Masse.
Alles ist Massengewinnung, Massenorganisation, Zuspitzung auf
Geschmack und Fassungskraft der Massen. Die geistig Verwickel-

269



teren geben Aergernis und miissen, soweit sie nicht propagandi-
stisch auswertbar sind, sich verkriechen; aber man findet sie doch.
Diese Enzyklika ist eine Angriffsbewegung gegen die geistig leben-
digsten und fithrenden Lander des katholischen Denkens, gegen
Frankreich und Deutschland; das wire leicht durch einige Namen
zu belegen. Es ist das Manifest eines schroffen Primitivismus. Aber
die Zeit geht schnell, sie ist motorisiert; und Gottes Miihlen mahlen
scheint’s keineswegs mehr langsam. Hitler fuhr bereits nach zwolf
Jahren zur Hoélle, und die totale Zertrampelung Deutschlands zeigte
sich schon nach fiinf Jahren als einer der kapitalsten Narrenstreiche
der Weltgeschichte. So naht auch der Tag, wo der siifllich infantile,
lebensferne, furchtsam leisetreterische Geist, der nichts mehr beim
Namen nennt, wie er von breiten Schichten der Kleriker ausstrahlt,
am Ende ist und die Menschen von der Kirche Dinge fordern, die
der Lebenshirte gewachsen sind. Dann wird man ein Heer von
Jesuiten und Doktoren hinsetzen, um alle einschlédgigen Stellen aus
der sakralen und profanen Literatur auszuziehen und daraus nun
eine katholische Lebenshirte zu destillieren, da sie verlangt wird —
im Stile aller dieser katholisch etikettierten Nachahmungen welt-
licher Vorginge —, also eine Lebenshirte, die hart sein soll, ohne
wirklich hart zu sein. An diesem Tage wird das Gericht ergehen,
und dann wird sich zeigen, daf3 die Kirche nicht von den Massen,
nicht von irgendwelchen Griin- oder Violetthemden lebt, sondern
von den Heiligen, und von der Furchtlosigkeit der geistigen Vor-
kampfer. Es wird sich zeigen, wie viele von diesen da sind, nachdem
man ihnen dasjenige Mal3 von geistiger Freiheit genommen hat,
welches der Geist Gottes braucht, um sich in ihnen zu bewegen. Im "
Interesse der Menschheit ist zu hoffen, daf} dieses Gericht, trotz
allem, wird bestanden werden. ‘

So viel davon. Wir wollen aber nicht schlielen, ohne noch an
einem Beispiel zu belegen, wie notig es ware, Kampf und Vereini-
gung zwischen den zwei Zweigen metaphysischen Denkens zu be-
fordern, und nicht durch einen Kirchhofsfrieden abzuschneiden.
Die Jesuiten gehoren immer zu den beredtesten Stimmungsbaro-
metern der feineren Bewegungen in der Kirche; so mag uns hier
eine Schrift von Karl Rahner diesen Dienst tun, «Gefahren im heu-
tigeh Katholizismus» (Johannes-Verlag, Einsiedeln). Auf 62 Druck-
seiten wird da in seiner Art uniibertrefflich ein bewuBtes und doch
wieder unbewubBtes Bild gegeben von dem Ringen, das lautlos in
der Kirche tobt, sduberlich in drei Kapitel nach Thesis, Antithesis
und Synthesis abgeteilt. Die Thesis ist eine erstaunliche, geistig und
moralisch mit riicksichtslosem Mut herausgebildete Kundgebung
zu Gunsten der unverlierbaren Position des Scotismus: «Der Ein-

270



zelne in der Kirche.» Der Einzelne als Triger des eigentlichen re-
ligiosen Lebens ruft notwendig dem Begriff der Situation in ihrer
Einzigartigkeit und einer religiosen Ethik, welche auf der Einzig-
artigkeit des Individuums und seiner Lage aufbaut — und als Ent-
sprechung schlielich zu nicht weniger greifen kann als zu der
unmittelbaren Fiithrung Gottes. «Es gibt eine Zone personlicher,
gnadenhaft erhohter Einmaligkeit jedes Menschen, und darum auch
eine Sphire des Privaten ..., die grundsatzlich unmittelbar als sol-
che von der Kirche nicht beriihrt wird, nicht beriihrt werden kann
und darf» (19). «Es kann und soll daher Handlungen geben, die
zum Ausdruck der personalen christlichen Einmaligkeit werden
sollen, obwohl sie an sich auch einer kirchlichen Regelung zugéing-
lich waren» (21). «Insofern der Einzelne eine geistig-personale Ein-
maligkeit hat, kommt ihm auch in religiosen Dingen das Recht und
die Pflicht einer Entscheidung zu, die in ihrem konkreten Inhalt
von der Kirche nicht unmittelbar normiert werden kann ... Zwar
kann die Kirche eine Individualethik formaler Art predigen:
Werde, der du bist; erfiille den Willen Gottes, der auf deiner Einzel-
situation ruht; aber welches konkret das Gesetz sei, nach dem je
gerade ich angetreten bin, das kann sie mir nicht sagen» (23). «Die
Kirche darf und will nicht. .. dem Einzelnen die Last und die Auf-
gabe seines Einzelseinmiissens und -sollens abnehmen» (21). Rahner
redet von «kindlich-sanften Herdenmenschen, die sich erlost glau-
ben, wenn sie von sich — statt zu sich — befreit sind» (24), von
einem «Kollektivismus der Herzen» (24). «Es ist heute schon die
Gefahr eines kirchlichen Kollektivismus vorhanden. .., nicht da-
durch, daf} die Kirche Knechte wollte, aber dadurch, dal3 die Herren
solche Knechte werden wollen» (25). «Gott dankt in der Kirche
nicht zugunsten der Kirche und ihrer ungestort laufenden Ver-
waltung ab... Sein Heiliger Geist wirkt auch heute noch in der
Kirche unmittelbar, und er weht auch in geschichtlich je neuen
Einmaligkeiten» (27). Man soll dem Charisma «nicht aus uner-
leuchtetem Eifer oder aus Eifersucht oder aus dem Biirokratentrieb,
‘der es nicht aushilt, wenn etwas nicht amtlich organisiert ist, iiber-
fliissige Hindernisse bereiten. Das andere wire ein kirchlicher Eta-
tismus, der vergiBlt, dal auch die Kirche fiir Menschen, und nicht
der -Mensch fiir die Kirche da ist» (29). «Diese Einmaligkeiten
werden ewig sein, weil sie immer schon mehr waren als richtige
Fille des Allgemeinen» (30).

So wenig diese Formulierungen an sich gegen die Kirche und
ihre Aufstellung allgemeiner Normen gerichtet sind, so sind das
doch sehr starke Worte (vielleicht haben wir noch nicht die stirk-
sten ausgewihlt). Desto mehr verwundert es, im zweiten Kapitel

271



nun das Gegenteil mit ebensolcher Leidenschaft, ebenso entschie-
denen Formulierungen vertreten zu horen. Selbstverstiandlich wird
nun nur gegen die «extreme» Situationsethik gestritten, aber das
andert nichts daran, dal} die Tendenz die genau entgegengesetzte
ist wie vorher und aller Glanz und Wert hier auf die streng all-
gemeine kirchliche Normaufstellung fillt. «Eine sittliche Norm ist
ihrer Natur nach allgemein und will gerade von da her den ein-
zelnen Fall normieren. Wenn sie also, richtig verstanden, aufgefal3t
und interpretiert (das heil3t so verstanden, wie sie nach der Deu-
tung des Lehramts, nicht nach dem privaten Gutdiinken des Ein-
zelnen zu interpretieren ist), einen einzelnen Fall meint und ihn
unter sich begreift, dann ist dieser Fall als Einzelfall in seiner kon-
kreten Einmaligkeit von diesem Gesetz auch tatsdchlich betroffen
und unter die Bindung dieses Gesetzes gestellt» (41). «Eine Situa-
tionsmoral miiflte, zu Ende gedacht, bei einem ethischen und meta-
physischen Nominalismus enden, in dem das Allgemeine nie das
Konkrete eigentlich bindend treffen kann» (42). Und die «gottliche
Privaterleuchtung» wird ausdriicklich abgewiesen; «der eigene Fall
ist vom Gesetz gemeint (weil jeder derartige Fall gemeint ist) » (42).
«Die Gebote Gottes kommen wahrhaft und lauter aus dem Munde
der Kirche, und sie fordern den eigentlichen Gehorsam iiber alle
ihre (mogliche oder im subjektiven Falle nicht mogliche) Einsich-
tigkeit hinaus, weil sie der Ausdruck des Willens des lebendigen
Gottes sind» (45). «Es ist definierte Glaubenswahrheit, dal} die
Gnade Gottes dem Gerechtfertigten es moglich macht, die Gebote
Gottes zu halten» (46). — Nachdem uns in den zwei Sitzen einer
Art Spiegelfuge dieses Glanzstiick jesuitischer Dialektik geliefert
worden ist, kommt noch der Schlullsatz: wie so oft in klassischen
Musikwerken ein Jagdstiick, in lebhaftem, federnd punktiertem
Sechsachteltakt, wo unter schmetterndem Hornerklang die Ketzer
aufgespiirt, gejagt und mit hellem Halali zur Strecke gebracht wer-
den. Es gibt nur die leidenschaftlichste Unterwerfung unter die
Lehrmeinung des Romischen Stuhles, und jedes noch so leise Ge-
rausper (anderswo hatte man ein anderes Wort dafiir), jedes Zo-
gern, jeder Schatten einer Zuriickhaltung, jeder. alsbald halb
zuriickgenommene Atemzug im Blick auf das Nebendrauflen, jedes
Schweigen, wo man reden miifite — und man muf} immer reden,
mit Vollstindigkeit reden, um die Rechtglaubigkeit zu erweisen
(dies ein besonderer Fund alles neuzeitlichen Totalitarismus) —,
ist genug, um kopfiiber in die «massa perditionis» gestiirzt zu
werden.

Wir wiren wohl zu ausfiihrlich geworden, selbst um die qual-
vollen logischen Windungen zu belegen, welche die verdringte, zu-

272



geschraubte, stillgelegte Bewegung des Geistes in der Kirche her-
vorbringt — wenn nicht dieser Fall auch inhaltlich Interesse bote.
Es ist hier nicht nur «jesuitische Schlauheit» am Werk; es sind
ehrliche Bedenken, es sind sittliche und Wahrheitsforderungen,
welche einen Augenblick nach oben dringen und dann mit bleichem
Entsetzen abgewiirgt werden. Nachdem wir im ersten Kapitel den
mit starkem Einsatz erfolgten Preis der Situationsethik gehort ha-
ben, erwarten wir Konkretes — und erhalten das erschiitternde
Beispiel eines Menschen, der eine von der Kirche nicht zur Pflicht
gemachte Form der Marien-Verehrung sich unmittelbar zur Pflicht
gemacht fithlen wiirde. Wir schiitteln leise den Kopf iiber solche
Sorgen, bis wir unter dieser ehrbar vorangehenden Harmlosigkeit
die groBen, schweren Probleme des Geschlechtslebens finden, die
dann unaufhorlich und fast ausschlieflich zum Exempel eingesetzt
werden: der Konflikt zwischen der Ausnahmslosigkeit des kirchli-
chen Schwangerschaftsunterbrechungs-Verbotes und der Pflicht,
das Leben der Mutter zu erhalten; der Konflikt zwischen der Mei-
dung auBerehelicher Liebe und der Pflicht der Selbstentfaltung;
das Problem der Regulierung der Kinderzahl und so weiter. In
allen diesen Fidllen handelt es sich um Dinge, welche das Kirchen-
volk aufs stiarkste bedriangen und wo eine dumpfe Gérung gegen
die Starrheit der Kirchengebote im Gange ist; man hitte auch noch
das unbedingte Verbot der Ehescheidung hinzufiigen konnen, wel-
ches ein unsigliches Elend auf dem Gewissen hat. (Nie wurde uns
dies so eindriicklich wie in der Schilderung eines erfahrenen Beicht-
vaters.) Und in allen diesen Fillen kann es sich typischerweise um
ganz echte Konflikte handeln. Was Rahner meint mit seiner Situa-
tionsethik, die von dem allgemeinen Gebot nicht getroffen werde,
ist im wesentlichen der Pflichtenkonflikt — welcher angesichts der
inneren und dulleren Lage des heutigen Menschen fast zur Regel
geworden ist. In einem Pflichtenkonflikt fithlt der ehrliche Mensch:
Absolut verboten ist nur, nichts zu tun, sich nicht zu entscheiden,
nicht zu leben; Leben fordert Entscheidung, Entscheidung bringt
Verletzung einer Pflicht, und Schuld mit sich; Schuld ist Schuld
und wird gestraft; dies ist auf sich zu nehmen. Das kann so weit
fiihren, daBB der Mensch zweifelt, ob es iiberhaupt Vernunft gebe,
oder nicht nur Gottes Fiihrung und ihr zu gehorchen. Wie weit
dieser Zweifel gehen darf, das normiert sich an der GréBe der Not,
in die der Mensch gefiihrt wird, und ob in ihr jegliche Lust zur
Wil'kiir vergeht. Hier liegt wohl der Kern von Rahners stellenweise
nicht ganz klar gezielten Ausfithrungen iiber «Siindenmystik», wo
er mit verridterischer Heftigkeit sich ereifert gegen eine in der Kir-
che grassierende Irrlehre, daB es unvermeidlich sei, bewuBt siindig

18 273



zu werden. Um aber all dies abzubiegen, will er seine Individual-
ethik einfach auf die Einordnung des Einzelfalls unter das all-
gemeine Gebot beschrianken — die Funktion, welche Kant die «Ur-
teilskraft» nennt und zu einer kleinen Doméne des Irrationalen
ausgestaltet. Aber das zerrinnt Rahner ja dann auch noch unter
den Handen, wie wir sahen, sobald die absolute Bestimmungsmacht
der Kirche ins Spiel tritt. Das allgemeine Gebot geniigt, auch vollig
unbegriffen, so heilit es zuletzt; und so wird auch die zunéchst er-
folgte Schilderhebung fiir das Gewissen mit Gewalt zu Boden ge-
schlagen. Erst wird gesagt: «Selbst wenn das Gewissen faktisch irren
wiirde, dieser Irrtum aber konkret nicht behebbar wére, ist ihm
zu gehorchen, denn es kann wesensmifBig nie ausgeschaltet oder
ersetzt oder umgangen werden. Auch noch im Gehorsam gegen ein
so schuldlos irrendes Gewissen realisiert der Mensch den Gehorsam
gegen Gott und seine Huldigung vor dem Guten» (38). «Es ist rich-
tig, dal} es ein ,Gewissen‘ gibt, in dem der Mensch inne wird, was
er gerade als der je Einmalige zu tun hat» (39). Weiter unten heil3t
dann jeder Irrtum, der die Wahrheit nicht erreicht, schuldhaft
(55/6), und das Gewissen wird restlos der Autoritéit geopfert. «Gott
redet durch sein eigenes Wort aus dem Munde der Kirche am ver-
nehmlichsten, so daf} erst wenn der Spruch des Gewissens mit dieser
Rede iibereinstimmt, die Sicherheit gegeben ist, dal man wirklich
die Stimme des Gewissens und nicht die der eigenen schuldhaften
Verblendung hort» (43). Selbstverstindlich wissen wir besonders
seit Hegel auch, daBl das Normale, Schone, Wiirdige, Fruchtbare
fiir die iiberwiltigende Mehrheit der Menschen nicht das steile
Trotzen, sondern die sich fiigende Einstimmung in die grof3en Mach-
te des objektiven und gemeinschaftlichen Geistes ist. Aber sobald
diese unbedingte Vorhand erhalten, bedarf es keines Gewissens
mehr, ist auch kein Platz mehr fiir ein solches — und es ist dann
vergeblich, ihm noch eine subsididre Rolle zu erkliigeln.

Genug; fassen wir zusammen. Die katholische Kirche ist eine
Instanz, der auch heute noch ungeheure geistige Werte, ungeheure
Macht der Geistes- und Herzenslenkung anvertraut sind. Wenn
darin ein gewisses Versprechen Gottes gesehen wird, sich seiner-
seits der Lenkung dieser Macht nicht zu entziehen — warum dann
nicht das Vertrauen haben, auch die organische Bewegung des
Geistes, die er hervorbringt, falle in diese Lenkung mit hinein, auch
wo sie als menschliche durch manches Nein, durch manches Da-
maskus hindurch muf3? Und wenn man eine uniiberwindliche Scheu
vor der Bewegung hat, wenn man nur auf dem Sein beruhen will,
warum dann selber sich so hastig bewegen, warum diese mallose
Betriebsamkeit — warum nicht sein lassen? Es gibt wenig spre-

274



chendere Formulierungen des philosophischen Geistes der deut-
schen Sprache. Will man Sein, so mufl man auch sein lassen. Im
Letzten weill das Sein selber zu wesen, und unsere Bewegung, die
ihm das obendrein freildf3t und ermdéglicht, ist darum wenig Machen
und viel Lassen — Tun zuvorderst als Vertrauen und als Sichdar-
bieten —, welches das stérkste Handeln ist, das, wofiir die Welt
erschaffen wurde. Warum also so grenzenlos kleinmiitig und glau-
bensschwach?

2735



	Zur Enzyklika "Humani Generis"

