
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 4

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

IGNAZ PAUL VITAL TROXLER UND DAS RECHT

Lange ist es stillgeblieben um den Philosophen I. P. V. Troxler. Sein Name,
einige Daten seines äußeren Lebens waren den geschichtlich Interessierten
vertraut, vereinzelten auch sein Streben und Wirken als Staatsmann und Erzieher.
Der Philosoph aber, der wie kein anderer seiner Landsleute der ganzen Weite
und Tiefe romantischen Gedankengutes sich öffnete, es in sich aufnahm und
mehrte, der zugleich — gerade darin Schweizer — ständig danach strebte, die
soziale Wirklichkeit nach dem für wahr Befundenen zu prägen, er und sein
eigentliches Werk blieben beinahe unbeachtet. Wer hätte sich schon bemüht,
ausgehend von den über siebzig philosophischen, religiösen, staatsrechtlichen,
politischen, pädagogischen und medizinischen Schriften Troxlers, zu einem
Ueberblick über das Ganze seines Denkens zu gelangen? Der so vielseitige
Gelehrte hat selber über die systematischen Grundlagen seines Werkes nie
zusammenfassend Rechenschaft abgelegt.

Es kommt nicht von ungefähr, daß sich gerade heute ein Deuter dieses
Schaffens fand, in einer Zeit, da wie in der Troxlers Selbstverständliches
fragwürdig wurde und die menschlichen Beziehungen beinahe ausweglos
erscheinen. In einer unlängst erschienenen Arbeit1 weist Peter Schneider die
Wege, die aus unserer Zeit zu Troxlers Werk führen, das dazu bestimmt scheint,
neue, fruchtbare Gesichtspunkte in die großen Auseinandersetzungen der
Gegenwart zu tragen.

1780 in Beromünster geboren, in Deutschland, Oesterreich, vor allem aber
in der Heimat als Arzt, Lehrer, Politiker und Professor der Philosophie
wirkend, sah sich Troxler einer Ueberfülle von Erscheinungen des wissenschaftlichen,

sozialen und politischen Lebens gegenüber. In seinen am Luzerner
Kollegium verbrachten Jugendjahren starken aufklärerischen Einflüssen ausgesetzt,

trat er in seiner Jenenser Studienzeit in den geistigen Raum der
Romantik, in dem er recht eigentlich sich selber fand.

Die Aufklärung hatte die Realität mit dem menschlichen Vernunftvermögen
gleichgesetzt unter selbstverständlicher Anerkennung eines auf die natürliche
Erfahrung aufgebauten Weltbildes. Kant hatte mit unwiderlegbarer Schärfe
und Klarheit die Grenzen dieses Bildes aufgewiesen. In die Weiten einer
jenseits dieser Schranken liegenden Wirklichkeit suchten die Romantiker, den
Kräften des Gefühls ebenso vertrauend wie denen der Vernunft, vorzudringen.
— Romantisch ist Troxlers Weltbild wie seine Anthropologie. Vernunft und
Gefühl erscheinen ihm als zwei Komponenten eines ungeteilten Ganzen: des
Menschen als des lebendigen Bandes zwischen Schöpfung und Schöpfer. Ja,

1 Dr. iur. Peter Schneider: Ignaz Paul Vital Troxler und das Recht. Eine
Studie zum Nachweis der Bedeutung des romantischen Gedankengutes für
die Entwicklung des schweizerischen Bundesstaates. Schultheß, Zürich.

246



in einem gewissen Sinne ist ihm der Mensch Schöpfer und Geschöpf zugleich;
ein Gedanke, der Troxlers tiefe Entsprechung zur Mystik des christlichen
Mittelalters aufweist, wie denn in seinem ganzen Leben und Denken der christliche

Glaube als tragendes Element erscheint.

In diesem Glauben strebt Troxler stets nach der Ganzheit. Wie er sich als
Mensch dem Zwange einseitiger Entscheidungen, dem «Entweder-Oder» durch
ein «Weder-Noch», ein «Sowohl-als-Auch» entzog, so suchte er in seinem
philosophischen Schaffen — sprachlich bis an die Grenzen des Sagbaren vordringend
— das eine und das andere in ihrer unauflösbaren Verflechtung zu erfassen und
darzustellen; nirgends unterlag er der Gefahr, die Fülle der Erscheinungen um
ihrer Einordnung in ein rationales System willen zu vergewaltigen. Aus dieser
Haltung heraus erscheint ihm das Recht nicht als ein in sich selbst ruhender
Normenkomplex, der unabhängig von anderen Phänomenen betrachtet und
gedeutet werden könnte, sondern als ein «Teilganzes aus dem Ganzen der
praktischen Philosophie». So stößt er von allgemein-philosophischen
Fragestellungen zu den spezifisch rechtsphilosophischen Problemen vor.

Aus vier verschiedenen Aspekten geht Troxler das Rechtswesen-Problem an:
aus dem Verhältnis des Rechts zur Ethik, zur Macht, zum Staate und aus den
Beziehungen zwischen Naturrecht und «positivem» Recht. — Mit den
Begriffen Recht und Ethik kennzeichnet er zwei große Ordnungsgebiete; Ethik
ist ihm das Ordnungsgebiet, in dem sich der geistige, seelische Mensch, Recht
dasjenige, in dem sich der irdische, physische Mensch erfüllt. Beiden Gebieten
liegt indessen ein und dasselbe transzendente Prinzip zugrunde: die Kraft der
göttlichen Liebe. Durch sie will die Tugend das Notwendige frei, das Recht
aber das Freie notwendig machen. «Das Recht als ,menschliches Naturgesetz'
ist Ordnungsmacht, wirksam im sinnlichen Daseinsbereich. Von diesem ,inneren
Gesetz' erfüllt, ist der Mensch wirklich Mensch, ist er frei. Er ist bewahrt von
den chaotischen Mächten der Leidenschaft und steht zugleich im Besitze der
schöpferischen Kräfte des Sinnlichen. ,Das Recht, oder die Gerechtigkeit, ist
durchaus nichts Beschränkendes, sondern vielmehr ein Erweiterndes, so wie
Gemeinschaft und Wechselwirkung ja nicht nur als etwas Unvermeidliches,
gleichsam nur als ein notwendiges Uebel angesehen werden darf, sondern als
etwas von der menschlichen Natur aus Gefordertes und ihre Entwicklung
selbst Bedingendes angesehen werden muß.' Die Rechtsordnung und die
Gemeinschaft im Recht ist also nicht freiheitsbeschränkend, sondern freiheits-
erfordert.» Die Rechtsordnung ist die labile Gleichgewichtsordnung zwischen
Kollektiv- und Individualanspruch, zwischen subjektivem und objektivem
Recht, die nur aus der lebendigen Kraft der Freiheit, die zugleich eine Kraft
zur Gemeinschaft darstellt, abgeleitet werden kann. Der das «innere Gesetz»
Ueberschreitende und dadurch andere, die Gemeinschaft Verletzende begeht
Unrecht — Macht, Zwang sind die Mittel, ihn ins Recht zurückzuweisen; die
Macht ist somit lediglich eine Funktion des Rechts. Der Staat als Machtträger
ist nicht rechtsschöpfend — das Recht bildet vielmehr den Staat; er ist nur
das Aeußere des Innern.

In dieser Auffassung liegt begründet, daß die Erscheinungsformen des Rechts
notwendigerweise komplexe sind: einerseits tritt es als (vorstaatliches) Natur-
recht auf, anderseits als (staatliches, im modernen Sinne positives) «urkundliches»

Recht. Beide bilden die Komponenten des «positiven» Rechts. Dabei
stellt das Naturrecht nicht den Inbegriff ewiger, stets sich gleichbleibender
Normen dar, sondern ein ständig sich neu Gestaltendes. «Urkundliches» Recht
dagegen ist das bewährte Gewordene. Uebergeschichtlich-ideelle und ge-

247



schichtlich-physische Elemente werden, sich derart durchdringend, zum
«positiven» Recht. Dieses ist die organische Verbindung von Altem und Neuem,
von überkommenen Werten und von Vorstellungen, die in der Gegenwart sich
ausbilden.

Mit der Ratio allein ist allerdings dieses ungeheuer vielschichtige Gebilde
sowenig wie die Ganzheit, deren Teil es bildet, zu meistern. Die Sprache selbst
wird zu einem inadäquaten Ausdrucksmittel. Die verschiedenen Aspekte, die
allein sie darzulegen vermag, bedürfen der Synthese, zu der nur die Intuition,
der Glaube verhelfen können; wird doch auch dieses Ganze nicht durch die
Vernunft, durch bloße Menschenmacht zusammengehalten, sondern letztlich
durch göttliche Kräfte.

Troxlers Rechtswesenslehre erweist ihre Fruchtbarkeit bei Betrachtimg der
Rolle, die dem Recht im geschichtlich-sozialen Ganzen zukommt, das er als
einen Aufstieg von der Sphäre des Naturreiches über das Machtreich zum
Gottesreich erfaßt. Mehr noch als dies faszinieren uns Heutige die Auswirkungen

seiner absoluten Ordnungsvorstellungen auf den Gebieten des Privatrechts,

des Staatsrechts und des Völkerrechts, die Schneider eingehend nachweist.

Wenn Troxler seine Gedanken praktisch zu verwirklichen suchte, so stand
er damit unter den zeitgenössischen Philosophen nicht allein. In wie vielen
Fällen stellte jedoch der Uebergang zur Aktion nur eine Flucht vor letzten
Entscheidungen, vor der eigenen Zweitrangigkeit auch, dar; ein Unterfangen,
das zudem meist in tragischer Verkennung des Unverhältnisses der eigenen
Kräfte zur gestellten Aufgabe an die Hand genommen wurde. Es darf wohl
als das eigentlich Schweizerische an Troxler bezeichnet werden, daß er sich
nicht in die Politik flüchtete, daß diese sich ihm vielmehr als Aufgabe stellte,
der er sich aus Berufung und mit wachem Wirklichkeitssinn unterzog. So
wirkten 1847/48 sein Entwurf zu einer Bundesverfassung aus dem Jahre 1833
und seine Schrift «Die Verfassung der Vereinigten Staaten von Nordamerika
als Musterbild der schweizerischen Bundesreform» maßgebend auf die
Auseinandersetzungen der Tagsatzungskommission über das Verhältnis des
Bundesstaates zu den Kantonen ein. Durch seine Propagierung des Zweikammersystems

hatte Troxler einen unmittelbaren Anteil an der Ausgestaltung des
heutigen Bundes.

Im Gedenkjahr 1948 erschienen, eröffnet Schneiders «Studie zum Nachweis
der Bedeutung des romantischen Gedankengutes für die Entwicklung des
schweizerischen Bundesstaates» tiefe Einblicke in die geistesgeschichtlichen
Voraussetzungen des Werdens unseres Staatswesens. Nur ein dem Philosophen
tief innerlich Verbundener war der Hingabe fähig, deren es bedurfte, damit
Troxlers Gedankengut zu neuem Leben erwache, jenes Werk, das dazu
berufen ist, in die heute mehr denn je ausweglos erscheinende staatsphilosophische

Diskussion klärend und überwindend einzugreifen. Rico Steinbrüchel

GOTTHELF IM LICHT DER DIALEKTISCHEN
THEOLOGIE

Es ist nicht Zufall, sondern symptomatisch für den Dichter, daß wir der Theologie

grundlegende und wegweisende Einsichten in das Werk Jeremias Gotthelfs
verdanken. Zwar gilt es als eine zu Recht anerkannte Tatsache, daß Walter Muschg
und Werner Günther es sind — also zwei Literaturhistoriker —, die die Gotthelf-

248



Wertung der letzten hundert Jahre umgestürzt haben. Allein, als positive Grundlegung

kann dodi erst das Werk des Berner Theologen Kurt Guggisberg1 gelten,
das, von einer nüchternen, ebenso freien als behutsamen Analyse von Gotthelfs
Christentum ausgehend, des Dichters Botschaft neu zu bestimmen wußte. Der
Untersuchung Kurt Guggisbergs schließt sich Paul Baumgartners vorzügliche, weit
über ihr gestecktes Ziel hinaus bedeutsame Interpretation von «Zeitgeist und
ßernergeist» an2. Daß Guggisberg und Baumgartner aber nicht am Ende, sondern
am Anfang einer modernen Gotthelf-Auffassung stehen, beweist das neue Werk
von Eduard Buess: «Jeremias Gottbelf. Sein Gottes- und Menschenverständnis.»3
Wieder ist es ein Theologe, der sich und uns den Zugang zu Gotthelf sucht.
Erschien aber bei Guggisberg und Baumgartner das Theologische noch als brauchbares,

vorsichtig gehandhabtes Werkzeug, so verändert sich bei Buess der Aspekt
wesentlich. Bei ihm bleibt die Theologie nicht mehr wissenschaftlicher Ausgangspunkt

einer fachmännisch-gelehrten Kritik. Vielmehr erscheint sie als der geistige
Raum, von dem sich Gotthelf gleichermaßen wie der Leser umfaßt sehen muß,
zu dem es keine Distanz, kein «Draußen», sondern nur ein «Drinnen» zu geben
scheint. Diesem — jedes echte theologische Denken kennzeichnenden — Umstand
verdankt das Buch eine überaus mächtige Aktualität.

Jeder literaturwissenschaftlichen Kritik muß das Unternehmen bedenklich
erscheinen, ein dichterisches Werk durch den Denkprozeß der dialektischen Theologie

bewältigen zu wollen. Es läßt sich denn auch nicht bestreiten, daß weite
Gebiete, die der Literaturwissenschaft unabdingbar zur Aufgabe gestellt sind, in
der Untersuchung von Buess nicht gestreift werden. So kümmert sich der Autor
weder um die Sprache noch die Bildwelt Gotthelfs, überhaupt nicht um das Eigentliche

des Kunstwerks. Bedenklich ist der Versuch indessen gerade auch im Sinn der
Theologie. Denn seit der Untersuchung Guggisbergs muß es schlechterdings als

verboten gelten, Gotthelf in ein theologisches System einbauen zu wollen. Mit
vollem Recht hat Guggisberg den Dichter jeder dogmatischen Hülle entkleidet und
das Untheologische, Paradoxe, ja den religiösen Synkretismus von Gotthelfs
Christentum freigelegt. Würde Buess über diese Erkenntnisse hinwegschreiten, so
richtete sich damit sein Buch selbst. Das ist aber nicht der Fall. Nichts liegt ihm
ferner als der Versuch, aus Gotthelf einen Theologen zu machen. Was seinem
Buch das systematische Gepräge gibt, bezieht sich nicht so sehr auf die Dichtung
Gotthelfs, als auf die Art und Weise, wie der Verfasser als Fragender Gotthelf
gegenübertritt. — Noch wichtiger scheint ein anderes: Guggisberg sieht die

dogmenfreie Christlichkeit Gotthelfs wesentlich dadurch bestimmt, daß die
Gottesoffenbarung für den Dichter eine unbegrenzte, unbestimmbare ist, die ihren Ort
in der Heiligen Schrift nicht weniger, aber auch nicht mehr, findet als in der Natur
und im Menschen selbst. Auch da anerkennt Buess die Tatsache. Allein, er weiß
das Durcheinander deutend zu ordnen: so, daß es zum Dilemma wird, zum
Dilemma nämlich zwischen dem Gottesverständnis des 19. Jahrhunderts, dessen,

wenn auch rebellisches Kind, Gotthelf nun einmal ist, und dem Gott «Abrahams
und Isaaks», dem in seinem Wort sich offenbarenden Gott der Bibel. Daß Gotthelf
über dies Dilemma nicht hinausgekommen ist, daß er an ihm — so unbewußt es

ihm als Problem sein mochte — in die Verzweiflung hineinwuchs, die sein Werk
schließlich großartig kennzeichnet, dies macht die Untersuchung von Buess aufs

eindrücklichste klar.

1 «Jeremias Gotthelf, Christentum und Leben», Niehans, Zürich und Leipzig 1939.
* «Jeremias Gotthelfs Zeitgeist und Bernergeist», Francke, Bern 1945.
3 Erschienen im Evangelischen Verlag, Zollikon-Zürich 1948.

249



Man darf Buess füglich zugestehen, daß er uns Gotthelf um einen guten Schritt
näherbringt. Doch die großen Vorzüge des Buches befreien es nicht ganz von der
schon genannten Bedenklichkeit. Diese mag eben doch im "Wesen der hier
angewandten systematischen Theologie liegen, durch die sich Buess —• so gewissenhaft

er jede seiner Thesen zu belegen trachtet — einer prinzipiellen Vergewaltigung
des untersuchten Werkes schuldig macht: dadurch, daß er von außen her, mit
vorgeprägten Begriffen, an den Dichter herantritt. Es bleibt eine Gefahr aller
Systematik, daß sie gerne ihre eigene Problematik in welchen Text auch immer
hineinliest. Keine Forschung, die es nun einmal mit sprachlichen Schöpfungen
zu tun hat, wird auf die Dauer jener Disziplin entraten können, die einzig
sicherzugehen erlaubt: der Philologie oder, theologisch gesprochen, der Exegese, die
schlicht aus dem Werke heraus, und niemals in das Werk hinein zu fragen und
zu deuten gestattet. robert leuenberger

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Die Freiheit Die Beobachtung von Berdiajew, die ich schon einmal hier zi-
des Malers tierte, daß Rußland im Widerspruch zu seinem ursprünglichen

Wesen durch den Bolschewismus zu einer bourgeoisen Gesinnung

gekommen ist, die es nie vorher gegeben hat, ist durch den Kampf der
Parteiführung gegen die moderne Kunst gründlich bestätigt worden. Verhält
sich doch der Spießer zur Kunst entweder unterwürfig-autoritär, wenn sie
«klassisch» ist, oder aggressiv, wenn sie das Bedürfnis seiner Sinne für das
Herkömmliche beleidigt. Er kann von Kunst nie so hingerissen wie beleidigt
werden. Die leidenschaftlichsten Affekte des Spießers in der Kunst treiben
ihn mit dem Regenschirm auf ein Bild von Manet oder mit Trillerpfeifen auf
Wagners Tannhäuser.

Der Bolschewismus, der von 1918 bis 1934 die Intelligentsia durch Förderung
des künstlerischen Extremismus zu gewinnen wußte, trat um 1935 in seine
spießerhafte Periode, als es ihm wichtiger wurde, dem Volk verständliche
und fesselnde Spiele zu bieten als seinem Anhang in der Literaten-Bar
progressiven Modernismus. Es war die Zeit, da Stalin durch einen Staatsbesuch
bei seiner Mutter das Signal zur Wiederherstellung des Familienlebens gab
und die Oper von Schostakowitsch «Lady Macbeth» auf dem Lande aus
Sittlichkeitsgründen verboten wurde.

Die Kunstpolitik des Bolschewismus unterdrückte erst Inhalte, die sie nicht
wollte, dann Formen, die sie nicht verstand. Die Kunst soll das Volk auch in
der Freizeit nicht zum selbständigen Denken kommen lassen und dem
arrivierten Spießer keine Formen zeigen, die ihn daran mahnen könnten, daß es
noch eine andere Wirklichkeit gibt als die der Generallinie. Denn wie einst
A. H. den Kampf gegen die Kirche führte, weil er sehr wohl wußte, wie
Julian Apostata, daß Christus der größte Revolutionär • aller Zeiten ist, so
duldet auch sein russisches Vorbild nicht die Revolution, die sich — gewiß
nicht allein, aber höchst charakteristisch — in den modernen Künsten aller
Länder außerhalb Rußlands vollzieht. Es geht um ein ganz einfaches und
verständliches Dilemma: Entweder ist der kunstbanausische Bolschewismus
der Vortrupp der Menschheit, oder sind es die freien Geister, die auf allen

250



Gebieten der Wissenschaft, Kunst, Philosophie, der Entwicklung neue Wege
weisen. Der Kampf gegen die moderne Kunst ist der Kampf gegen die wirkliche

Revolutionierung unseres Weltbildes und unseres Bewußtseins.
Die sogenannt abstrakte Kunst wurde vor allem in Deutschland, von Klee

und dem Ukrainer Kandinsky, geschaffen, der Kubismus in Frankreich von
den anerkannten Meistern dieses großen Experiments Picasso, Braque, Gris,
Villon. Vieles, was damals ärgerlich wirkte, war nur eine Methode, ein
Experiment der Selbstorientierung, das keine bindende Kraft mehr hat. Aber die
Entwicklung ging über die Anfänge hinaus, und ein neues Weltbild ist
geschaffen worden. Kein Wunder, daß daher der Versuch der bolschewistischen
Konterrevolution des Geistes, die moderne Malerei zu einem Realismus
zurückzuführen, dessen Bildmotive mühelos mit dem Alltag in Rußland identifiziert
werden können, in Frankreich verwirrend wirkte. Es entsprach einem
allgemeinen Bedürfnis, die Probleme zu klären, die sich aus der gegenwärtigen
Phase der irrealistischen Kunst ergeben, daß Esprit (6) durch eine Enquête
sur la Peinture: Réalisme et Réalité die Hand dazu bot. Ist doch auch in
Deutschland bei Vorkämpfern der modernen Malerei wie Hausenstein und
Worringer eine Wendung eingetreten, die das Werk der letzten Jahrzehnte
nicht einfach annulliert, aber dialektisch negiert und so neue, nur in Freiheit
denkbare Entwicklungen vorbereitet.

Die Umfrage von Esprit bei führenden Malern und Theoretikern stellt alle
Probleme mit der bei dieser Zeitschrift gewohnten Unabhängigkeit und
Unparteilichkeit dar und gliedert das Thema in vier Abschnitte: Schutz der
traditionellen Werte —- Abstrakte Kunst — Problematik und Fiktion des
Realismus — Erforschung einer Wirklichkeit und einer Transzendenz.

Das «Sollen» des Künstlers, von dem öfters die Rede ist, kann allerdings
nur mit entschiedenem Vorbehalt anerkannt werden. Es gibt kein anderes
Sollen für den Schaffenden als die Marschroute, die jeder auf seine Weise
transzendent empfängt und errät. Es kann sich nie darum handeln, was er
«soll», sondern immer nur darum, was «er» soll. Die Befehle, die ihm vom
Sitz der Konterrevolution aus zugestellt werden, können niemals «sein» Sollen
ausdrücken. Entweder weiß er weniger als diese Banausen, was er soll —
dann ist er gewiß eine Null; oder er handelt gegen «sein» Sollen, dann wird
er eine Null. Der Bolschewismus beruft sich auch darauf, daß in großen Zeiten
Kunst und Volk eins waren. Ohne Zweifel. Aber es war eine revolutionäre
Kunst, die in der griechischen Tragödie, in der Gotik, oder, wie ein Mitarbeiter
von Esprit hinzufügt, in Greco, eine große und weite Gemeinschaft ergriff.
Die Gemeinschaft von Kunst und Volk nicht auf den Höhen der Kunst,
sondern im Flachland des Volkes erstreben, führt nicht hinauf zur Akropolis,
sondern hinab nach Hollywood. Ihr wollt Antiamerikaner sein? Ihr seid
amerikanischer als Amerika.

In einer solchen Kunstdebatte um die Form ist diese selbst das
Zentralproblem. Ausgezeichnet ist das Wort von Malraux, das der Maler Léon Gischia
zitiert, um die historische Notwendigkeit des Ringens um die Form zu formulieren:

«Toute création est à l'origine la lutte d'une forme en puissance contre
une forme imitée.» Sehr gute Antworten erteilt Albert Béguin: «Qui dit
conforme dit étranger à la forme, dont la naissance ne peut être que libre.» Die
Revolution des Künstlers ist es aber gerade, die die Pächter der Weltrevolution
fürchten, weil sie in ganz andere Tiefen führt als die Zertrümmerung agrar-
politischer Systeme. Gerade für die moderne Kunst trifft das in ungeahnter
Weise zu. Jean Bazaine verteidigt die dauernde Neuschöpfung und den Ver-

251



zieht auf alle Formeln mit dem Wort von Gide über die Malerei: «C'est une
manière d'être, la tentation de respirer dans un monde irrespirable.» Für
ihren Zwang, immer neu zu sein, findet Albert Béguin das gute Wort: «La
peinture peut se servir de tout, sauf de ce qui est déjà peinture.»

Die Kräfte, von denen sie abhängt, sind so verschieden, wie es Bilder gibt.
Die großen Lehren der Natur haben in den Provinzen Frankreichs verschiedene
Künstler von Luft und Licht ganz verschieden nach den Naturverhältnissen
einer bestimmten Gegend empfangen. Der Traditionalismus ist in Frankreich
nicht tot, und es ist sicher kein Zufall, daß der Kubismus in Frankreich von
Ausländern kam, wie der Stil neuer Abstraktionen in Deutschland von einem
Halbrussen und einem Halbschweizer. Daß diese Kunst auch eine Realität
suchte, eine damals noch unbekannte, ' einen Surrealismus und einen Intra -
realismus, einen Tiefenrealismus — wenn mir diese Wortbildung erlaubt ist —,
hat man erst viel später erfahren. So enthüllt Klee eine Tiefenwirklichkeit,
die er in seiner Seele lange vor dem Elektronenmikroskop und vor der
bildhaften Erfassung von Atomspaltkörpern entdeckte. Es geht also auch um
einen fiktiven Realismus, von dem schon Rilke gewußt hat, und den jetzt als
magischen Realismus Marcel Schneider zu erfassen sucht. Es gibt so viele
Sorten des Realismus, als es Kitsch gibt: den stalinschen, hitlerschen, musso-
linischen Kitsch; es gibt den Kitsch katholischer Statuetten, den akademischen
Kitsch, den Naturkitsch; und keiner dieser Realismen ist so wahr und echt
wie der naive Realismus des Zöllners Rousseau. Der echte Künstler sucht die
Realität in sich selbst — eine andere kann es für ihn nicht geben.

Der Hinweis auf das Publikum, das Volk, mit dem die dirigierten
Sozialrealisten operieren, macht in Frankreich offenbar keinen Eindruck. «Das wirkliche

Publikum eines Malers (schreibt Yves Allix) ist das, das er fünfzig
Jahre nach seinem Tode haben wird.» Die neue Schule, die sich wieder für
den Realismus interessiert, ist durch den Kubismus und den Irrealismus
hindurchgegangen und würde ohne diese Erfahrung die Platitüden der Salons
von 1900 kopieren. So sind die großen Experimentatoren der Kunst die wahren
Märtyrer der Entwicklung, sie sind keine Produkte bürgerlicher Dekadenz,
sondern Zeugen eines echten Forscherdrangs, von dessen Resultaten spätere
Generationen leben, die den Preis nicht mehr kennen, der einst dafür bezahlt
worden ist.

Eine sehr schöne Erfahrung mit dem scheinbaren Nicht-Raum kubistischer
Bilder schildert Jean Paulhan in einer Studie Ueher die moderne Malerei im
Merkur (19). Er zeigt die drei Phasen der kubistischen Entdeckung: Braque
ist der Erfinder der neuen Technik, Picasso vollzieht den Bruch mit der
Vergangenheit, Rouault knüpft wieder an die Ordnung und die Tradition an. Die
nachfolgende Schule, zu der Léger, La Fresnaye, Miro, Masson gehören, wenden

die Ergebnisse an. Diese moderne Malerei war eine Revolution, die
Bastille, die sie erstürmte, ist der Raum, «der jeder Aufsicht entsprungen ist»,
der nicht mehr «vor uns ins Unabsehbare zurückweicht — sondern eher ein
Raum, der sich uns nähert und förmlich aus dem Bilde überquillt... ein
kochender Raum, der heraufwallt...» Die moderne Kunst hört auf,
«Nachbildung und Darstellung zu sein, um seiher ihre Gegenstände zu erhilden
und herzustellen». Hätte in Moskau jemand, der diese Kunst so faszinierend
wie Paulhan deutet, das Recht sie zu verteidigen, so wäre wohl die
Verdammung dieser revolutionären Kunst als «dekadente Bourgeoisie» weniger
blamabel ausgefallen.

252



Als Sonderheft Einführung in die französische Malerei der Gegenwart ist
Das Kunstwerk (3) (Woldemar-Klein-Verlag Baden-Baden) erschienen. Die
wunderbare Einheit der Entwicklung tritt aus der Aufeinanderfolge der Gegensätze

und der Gleichzeitigkeit der Widersprüche mit zwingender Schönheit
hervor. Hehrere Maler, die im Esprit diskutierten, können hier mit ihren
Werken konfrontiert werden. Die Auswahl der Bilder und der einführend-
verbindende Text von Leopold Zahn geben diesem Sonderheft den Wert einer
Buchpublikation, die man auch in der Schweiz beachten sollte.

Atheistisches Das Theater der Griechen war ein kultischer Akt, und die
Theater Bühne ist in allen großen Zeiten eine Auseinandersetzung mit

den großen Lebensmächten gewesen, hinter denen, ausgesprochen

oder nicht, erlebt oder geleugnet, das Göttliche das Ziel oder die
Verzweiflung war. In der Gegenwart steht neben einer großen, religiösen Literatur
eine atheistische Gegenliteratur, deren Atheismus teils auf Marx, teils auf
Nietzsche zurückgeht. Sie gipfelt im Theater von Sartre und Camus, in einer
Literatur, die mit der ausgesprochenen Nicht-Existenz Gottes rechnet. Mit
ihr setzt sich Hermann Krings in den Frankfurter Heften (7) vom Religiösen
her auseinander.

Das Göttliche und das Theater sind für den Verfasser dieses Aufsatzes so
sehr identisch, daß er hinter dem gottlosen Theater den Bezug auf Gott sucht
und findet, und das absolut gottlose Drama nicht als Theater, sondern nur
als Diskussions- oder Unterhaltungsbühne gelten läßt. Die Diskussion um
Theaterprobleme ist in Frankreich und England reger denn je, und bei
verschiedenen Anlässen haben Claudel und Maritain eine nicht auf Gott zielende
Kunst als in sich unmöglich erklärt. Alles große Theater spielt zwischen
Mensch und Gott, denn «was leuchtet in den Gestalten des Königs, des Vaters,
des Mädchens durch? Was verleugnet die Lüge? Wogegen wütet der Böse?
Von welcher Hingabe ist die Preisgabe der Dirne der Rest? Der Mensch wird
seiner Kreatürlichkeit bewußt. Er verlangt nach Gottes Seligkeit und Macht.
Er klagt ihn an. Er begehrt ihn. Er empört sich gegen ihn. Er wirft sich ihm
hin. Er -,tötet' ihn.» Hermann Krings hat in diesen Sätzen das hinter jedem
echt dramatischen Ringen verborgene kreatürliche Wollen erraten. So bedarf
es auf der großen Bühne weder religiöser Gespräche noch kultischer Akte.
Und der heutige Atheismus auf dem Theater als dramatisches Sujet ist erst
recht von Gottes Anwesenheit überschattet. Die «andere Wirklichkeit» des
Existentialismus ist, wie Philipp Dessauer sagte, «Nachfolger Gottes». Mit ihm
hat es das Theater von Sartre und Camus vorzugsweise zu tun.

Sartres Bühnenthema ist die «Freiheit», die Negation aller Bindungen
zwischen dem Ich und dem, was nicht sein Ich ist oder es nicht zu sein scheint
Das Ich steht in dauernder Auseinandersetzung mit allem, was es verhindert,
Ich zu sein; alles ist sein Feind. Im Muttermord des Orestes in den Fliegen
wird die Natur selbst, von der wir stammen, getötet, daß wir in unserer Ich-
heit triumphieren können. Die Tat des Orestes ist eine ganze Tat, die Tat des
politischen Literaten Hugo in den Schmutzigen Händen, ist eine halbe Tat, an
der er auch zugrunde gehen muß. Geschlossene Gesellschaft ist die Hölle, wo
niemand mehr wirken und sein Ich erkämpfen kann.

Der «freien» Tat steht aber Gottes Existenz gegenüber, so daß Sartre nur
«im ständigen Abstoß von Gott» die Auseinandersetzung des Ich bis zur letzten

253



Konsequenz führen kann. Der Sartresche Mensch reißt sich von Gott los, um
absolut handeln zu können. Ist Gott als Existenz oder als Vorurteil so stark,
daß es dieser leidenschaftlichen Abstoßung bedarf? Krings sieht drei Schichten

dramatischer Auseinandersetzung. In der ersten Schicht setzt sich das Ich
auf den Thron des Absoluten. Das Ich ist sein eigener Partner, damit hört
aber das Drama auf, das auf einer strengen Ich-Du-Auseinandersetzung
beruht. Das Drama kann schwer einer dritten Person entbehren, gewiß aber nie
der zweiten. In der zweiten Schicht stößt das Drama auf das Du, auf die
Welt, die entweder schwächer als das Ich ist und seine Befreiung erlaubt,
oder so stark, daß es sie als Unmöglichkeit erweist. In der dritten Schicht
stößt das Ich auf Gott, der zu einer menschlichen Partnerschaft verkehrt
wird. Die Partnerschaft ist nicht stark und echt, oder das Ich ist nicht stark
und echt. Das ist die Schwäche des Sartreschen Dramas. Es hat
Bühnenwirksamkeit an Stelle dramatischer Wirklichkeit.

Bei Albert Camus verkörpern die drei Personen des Dramas das Unerklärliche,

das Irrationelle des Lebens; das menschliche Heimweh; und das Absurde.
Das Leben ist an sich rationell unerklärbar. Nach dem Glück der Erklärung
sehnt sich der Mensch, aber das ist für Camus die Sehnsucht nach dem
Unmöglichen. Die Welt kann dem Menschen nur absurd erscheinen, aber dieses
Absurde tritt uns auch im Menschen selbst gegenüber, der als «Heiliger» die
Absurdität besonders tief empfunden hat, sich aber hoffnungsvoll Gott
zuwendet. Der absurde Mensch und der Heilige gehen entgegengesetzte Wege.
Der Heilige wird von der Welt ab- und Gott zugestoßen. Der absurde Mensch
wird von der Welt in die Absurdität tief hineingetrieben. Der absurde Mensch
streckt selbstvernichtend seine Hand nach dem Nichts, der Heilige nach Gott.
Aber beiden ist gemein, daß sie nur ihr Ich suchen. Erst im Etat de siège
wird das Ich von einer Solidarität mit der leidenden Mitwelt ergriffen. Es
bejaht das Leben um der menschlichen Würde willen. Camus hat sie unter
der Not der deutschen Besetzung entdeckt. Es ist die Unvernunft, die die
Antwort findet, die der Verstand nicht fassen kann. Noch leugnet er Gott,
aber das Absurde hat einen Sinn bekommen, und es ist wohl nur ein Streit
um Worte, welchen Namen man dem geben kann, durch den die Idee des
stellvertretenden Opfers lebendig geworden ist. Im Etat de siège hat das letzte
Wort Jesaja. Der Rest, der nicht verdient, vor der Pest gerettet zu werden,
und doch gerettet werden muß, gehört zu den wesentlichsten Begriffen aller
Propheten und Verheißungen.

Diagonal Meine Annahme, ich könnte vom Don Giovanni der Salzburger
gelesen Festspiele zur Sommerdiskussion mit Zeitschriften nach Gastein

zurückkehren, als ob nichts, nur eine Zerstreuung, gewesen wäre,
erwies sich als Illusion. Man sprach einmal im 19. Jahrhundert von Don Juan
als Oper aller Opern. Er ist, wie ich diesmal wie neu erlebte, noch mehr. Es
ist ein Höhepunkt des di-amatischen Ingeniums, und mitten in der Vorstellung
fiel mir bewundernd ein, daß Goethe Shakespeare, Mozart, Napoléon in einem
Atem genannt hatte. Dieses «heitere» Werk verhöhnt mit einer Grausamkeit
die Frau und die Liebe, wogegen Byrons Stanzen, in denen ein Schiffbrüchiger
sich über den köstlichsten Liebesbrief erbricht, harmlos erscheinen. Nie ist
die Liebe erhabener als in Donna Anna, heiliger als in Elvira, rührender als
in Zerlina, teuflischer als im ohnmächtigen Titelhelden selbst, und ironischer

254



als fast im ganzen Werk hindurch behandelt worden. Wie hoffnungslos jedes
Unterfangen ist, ein solches Werk «aufzuführen», erwies auch diese
Aufführung, die man ohne Zögern unglaublich vollendet nennen möchte, um gleich
hinzufügen, wie weit sie an vielen Teilen hinter der Idee des Werkes zurückbleiben

mußte. Sie hat viele Zuhörer zu Tränen ergriffen, weil sie so — heiter
war. Es gibt Vollendung — aber nur als Stückwerk.

Diagonal nach der Rückkehr lesend, finde ich im Listener (1112) auf der
Titelseite ein Porträt von Hilaire Belloc, zu seinem 80. Geburtstag, einer der
freiesten Geister der englischen Literatur. Er sieht wie Henry VIII hundertjährig

aus. Seine Studie über das Wesen der englischen Demokratie, die ich
vor etwa 18 Jahren in der Neuen Schweizer Rundschau las, enthält die
originellsten Ansichten über ihren Elitecharakter. Desmond MacCarthy nennt
Belloc den vielseitigsten aller lebenden Autoren. Die Zahl seiner historischen
Werke ist ebenso groß wie die seiner Gedichtbücher, Satiren, Kriminalromane
und soziologischen Studien. Eine Auswahl aus seinem Werk ist jetzt in Everyman's

Library eingegangen.
Das Reich der französischen Lettres umfaßt außer der eigenen Produktion

Autoren anderer Sprachen, die der Franzose als francisés empfindet (Dickens,
Heine, Turgenjew); Ausländer, die französisch schreiben, vom Baron de Grimm
bis zu Milosz; ausländische Kulturen französischer Sprache, in der Schweiz,
in Kanada; und wie Empédocle (11) hinzufügt: in Haiti. Die französisch-haitianische

Literatur ist nicht bloß der Sprache, sondern auch den Traditionen
nach alt-französisch. Als einen der originellsten französischen Dichter stellt
uns die Zeitschrift Philippe Thoby-Marcelin vor, dessen erster Roman Canapé
vert in den Vereinigten Staaten ein beträchtlicher und in Südamerika ein
großer Erfolg war. Seine Gedichte schöpfen Bild- und Reimpracht aus dem
exotischen Milieu der Heimat, um pariserische Subtilitäten des Plerzens
auszudrücken.

Auch das neue Heft von Paru (62) zeichnet sich durch eine Fülle von
Rezensionen, Diskussionen und Berichten aus, die man verwirrend nennen
müßte, wenn die Gesamtheit des Stoffes nicht von clarté gebändigt wäre. Da
in Paru so gut wie jedes Buch von Wert besprochen wird, bilden die Hefte
eine Literaturgeschichte im Werden, die durch zahlreiche Hinweise auf frühere
Hefte eine Filiation der Ideen und Autoren herausbildet. Mit ziemlicher
Regelmäßigkeit gliedert sich jedes Heft in Werke der Phantasie (Roman, Novelle,
Poesie, Jugend- und Unterhaltungsliteratur) und in Werke der Kultur und
Zivilisation. Dazu gehören: Essay, Kritik, Literaturgeschichte, Klassiker und
Anthologien, Geschichte, Memoiren, Chroniken, Biographien, Zeitgeschichte,
Politik, Oekonomie, Geographie, Reisen, Wissenschaft, Technik, bildende Künste,

Philosophie, Psychologie, Soziologie, Religionen, Zeitschriften — und
schließlich die Monatsberichte über Personen, Affären, Ausstellungen,
Theater, Filme, Bibliothekswesen usw. Das 160 Seiten starke Heft schließt mit
einem Index zitierter Autoren, der etwa 180 Namen und 60 Zeitschriften umfaßt.

Die von Kurt Port herausgegebene Pforte scheint ihren Kampf gegen
Müdigkeit und Indolenz zu gewinnen. Sie konnte wieder in einem Doppelheft

(14—5) erscheinen, in dem Lebens- und Glaubensfragen vor allem
bebandelt wurden. Aus den Themen des Heftes: Leben als geistiges Geschehen •—
Die Krise der Religion und ihre Ueberwindung — Die religionspolitische Situation

in West und Ost — Waruni Freiheit des Willens? — Metaphysik und
Mystik Mathilde Ludendorffs.

255



Auch das neue Heft der Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte (3),
das Prof. H. J. Schoeps unter Mitwirkung von Ernst Benz (Marburg) und Otto
Friedrich Bollnow (Mainz) herausgibt, zeichnet sich durch ein inhaltsvolles
Gleichgewicht von religiösen und politischen Themen aus. Zu jenen gehören
die Studien über den Ursprung der christlichen Askese, über Das Phänomen
des Heiligen und über einen frühen Mythrashymnus; zu diesen unveröffentlichte

Briefe aus Gneisenaus Hauptquartier, mit denen Schoeps, seiner alten
preußenfreundlichen Tendenz treu bleibend, historisches Material neu zu
sammeln versucht; ein Aufsatz von Walter Schubart über den Russen und
das Abendland, und Berichte über das Literaturgebiet. Auf den nur 96 Seiten
dieser Vierteljahrshefte steht sehr viel. Außen dünn, innen dicht.

Felix Stössinger

256


	Kleine Rundschau

