Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)
Heft: 4
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHATU

IGNAZ PAUL VITAL TROXLER UND DAS RECHT

Lange ist es stillgebliecben um den Philosophen I.P.V.Troxler. Sein Name,
einige Daten seines dulleren Lebens waren den geschichtlich Interessierten ver-
traut, vereinzelten auch sein Streben und Wirken als Staatsmann und Erzieher.
Der Philosoph aber, der wie kein anderer seiner Landsleute der ganzen Weite
und Tiefe romantischen Gedankengutes sich offnete, es in sich aufnahm und
mehrte, der zugleich — gerade darin Schweizer — sténdig danach strebte, die
soziale Wirklichkeit nach dem fiir wahr Befundenen zu prigen, er und sein
eigentliches Werk blieben beinahe unbeachtet. Wer hitte sich schon bemiiht,
ausgehend von den iiber siebzig philosophischen, religiosen, staatsrechtlichen,
politischen, pddagogischen und medizinischen Schriften Troxlers, zu einem
Ueberblick iiber das Ganze seines Denkens zu gelangen? Der so vielseitize
Gelehrte hat selber iiber die systematischen Grundlagen seines Werkes nie
zusammenfassend Rechenschaft abgelegt.

Es kommt nicht von ungefihr, dal sich gerade heute ein Deuter dieses
Schaffens fand, in einer Zeit, da wie in der Troxlers Selbstverstindliches frag-
wiirdig wurde und die menschlichen Beziehungen beinahe ausweglos er-
scheinen. In einer unlidngst erschienenen Arbeit! weist Peter Schneider die
Wege, die aus unserer Zeit zu Troxlers Werk fiihren, das dazu bestimmt scheint,
neue, fruchtbare Gesichtspunkte in die groflen Auseinandersetzungen der Ge-
genwart zu tragen.

1780 in Beromiinster geboren, in Deutschland, Oesterreich, vor allem aber
in der Heimat als Arzt, Lehrer, Politiker und Professor der Philosophie wir-
kend, sah sich Troxler einer Ueberfiille von Erscheinungen des wissenschaftli-
chen, sozialen und politischen Lebens gegeniiber. In seinen am Luzerner Kol-
legium verbrachten Jugendjahren starken aufklidrerischen Einfliissen ausge-
setzt, trat er in seiner Jenenser Studienzeit in den geistigen Raum der
Romantik, in dem er recht eigentlich sich selber fand.

Die Aufklirung hatte die Realitdt mit dem menschlichen Vernunftvermdgen
gleichgesetzt unter selbstverstiindlicher Anerkennung eines auf die natiirliche
Erfahrung aufgebauten Weltbildes. Kant hatte mit unwiderlegbarer Schirfe
und Klarheit die Grenzen dieses Bildes aufgewiesen. In die Weiten einer jen-
seits dieser Schranken liegenden Wirklichkeit suchten die Romantiker, den
Kraften des Gefiihls ebenso vertrauend wie denen der Vernunft, vorzudringen.
— Romantisch ist Troxlers Weltbild wie seine Anthropologie. Vernunft und
Gefiihl erscheinen ihm als zwei Komponenten eines ungeteilten Ganzen: des
Menschen als des lebendigen Bandes zwischen Schopfung und Schopfer. Ja,

1 Dr. iur. Peter Schneider: Ignaz Paul Vital Troxler und das Recht. Eine

Studie zum Nachweis der Bedeutung des romantischen Gedankengutes fiir
die Entwicklung des schweizerischen Bundesstaates. Schulthef3, Ziirich.

246



in einem gewissen Sinne ist ihm der Mensch Schopfer und Geschopf zugleich;
ein Gedanke, der Troxlers tiefe Entsprechung zur Mystik des christlichen
Mittelalters aufweist, wie denn in seinem ganzen Leben und Denken der christ-
liche Glaube als tragendes Element erscheint. s

In diesem Glauben strebt Troxler stets nach der Ganzheit. Wie er sich als
Mensch dem Zwange einseitiger Entscheidungen, dem «Entweder-Oder» durch
ein «Weder-Noch>», ein «Sowohl-als-Auch» entzog, so suchte er in seinem philo-
sophischen Schaffen — sprachlich bis an die Grenzen des Sagbaren vordringend
— das eine und das andere in ihrer unauflésbaren Verflechtung zu erfassen und
darzustellen; nirgends unterlag er der Gefahr, die Fiille der Erscheinungen um
ihrer Einordnung in ein rationales System willen zu vergewaltigen. Aus dieser
Haltung heraus erscheint ihm das Recht nicht als ein in sich selbst ruhender
Normenkomplex, der unabhingig von anderen Phdnomenen betrachtet und
gedeutet werden konnte, sondern als ein «Teilganzes aus dem Ganzen der
praktischen Philosophie». So stofit er von allgemein-philosophischen Frage-
stellungen zu den spezifisch rechtsphilosophischen Problemen vor.

Aus vier verschiedenen Aspekten geht Troxler das Rechtswesen-Problem an:
aus dem Verhiltnis des Rechts zur Ethik, zur Macht, zum Staate und aus den
Beziehungen zwischen Naturrecht und «positivem» Recht. — Mit den Be-
griffen Recht und Ethik kennzeichnet er zwei grofle Ordnungsgebiete; Ethik
ist ihm das Ordnungsgebiet, in dem sich der geistige, seelische Mensch, Recht
dasjenige, in dem sich der irdische, physische Mensch erfiillt, Beiden Gebieten
liegt indessen ein und dasselbe transzendente Prinzip zugrunde: die Kraft der
gottlichen Liebe. Durch sie will die Tugend das Notwendige frei, das Recht
aber das Freie notwendig machen. «Das Recht als ,menschliches Naturgesetz'
ist Ordnungsmacht, wirksam im sinnlichen Daseinsbereich. Von diesem ,inneren
Gesetz’ erfiillt, ist der Mensch wirklich Mensch, ist er frei. Er ist bewahrt von
den chaotischen Michten der Leidenschaft und steht zugleich im Besitze der
schopferischen Krafte des Sinnlichen. ,Das Recht, oder die Gerechtigkeit, ist
durchaus nichts Beschridnkendes, sondern vielmehr ein Erweiterndes, so wie
Gemeinschaft und Wechselwirkung ja nicht nur als etwas Unvermeidliches,
gleichsam nur als ein notwendiges Uebel angesehen werden darf, sondern als
etwas von der menschlichen Natur aus Gefordertes und ihre Entwicklung
selbst Bedingendes angesehen werden mufl.’ Die Rechtsordnung und die Ge-
meinschaft im Recht ist also nicht freiheitsbeschrankend, sondern freiheits-
erfordert.» Die Rechtsordnung ist die labile Gleichgewichtsordnung zwischen
Kollektiv- und Individualanspruch, zwischen subjektivem und objektivem
Recht, die nur aus der lebendigen Kraft der Freiheit, die zugleich eine Kraft
zur Gemeinschaft darstellt, abgeleitet werden kann. Der das «innere Gesetz»
Ueberschreitende und dadurch andere, die Gemeinschaft Verletzende begeht
Unrecht — Macht, Zwang sind die Mittel, ihn ins Recht zurilickzuweisen; die
MaCht ist somit lediglich eine Funktion des Rechts. Der Staat als Machttriger
Ist nicht rechtsschopfend — das Recht bildet vielmehr den Staat; er ist nur
das AeuBere des Innern.

In dieser Auffassung liegt begriindet, daB die Erscheinungsformen des Rechts
notwendigerweise komplexe sind: einerseits tritt es als (vorstaatliches) Natur-
I‘_echt auf, anderseits als (staatliches, im modernen Sinne positives) «urkund-
liches> Recht. Beide bilden die Komponenten des «positiven» Rechts. Dabei
Stellt das Naturrecht nicht den Inbegriff ewiger, stets sich gleichbleibender
Normen dar, sondern ein stindig sich neu Gestaltendes. «Urkundliches> Recht
dagegen ist das bewidhrte Gewordene. Uebergeschichtlich-ideelle und ge-

247



schichtlich-physische Elemente werden, sich derart durchdringend, zum <po-
sitiven> Recht. Dieses ist die organische Verbindung von Altem und Neuem,
von iiberkommenen Werten und von Vorstellungen, die in der Gegenwart sich
ausbilden.

Mit der Ratio allein ist allerdings dieses ungeheuer vielschichtige Gebilde
sowenig wie die Ganzheit, deren Teil es bildet, zu meistern. Die Sprache selbst
wird zu einem inadidquaten Ausdrucksmittel. Die verschiedenen Aspekte, die
allein sie darzulegen vermag, bediirfen der Synthese, zu der nur die Intuition,
der Glaube verhelfen konnen; wird doch auch dieses Ganze nicht durch die
Vernunft, durch blole Menschenmacht zusammengehalten, sondern letztlich
durch géttliche Krifte.

Troxlers Rechtswesenslehre erweist ihre Fruchtbarkeit bei Betrachtung der
Rolle, die dem Recht im geschichtlich-sozialen Ganzen zukommt, das er als
einen Aufstieg von der Sphire des Naturreiches iiber das Machtreich zum
Gottesreich erfallt. Mehr noch als dies faszinieren uns Heutige die Auswir-
kungen seiner absoluten Ordnungsvorstellungen auf den Gebieten des Privat-
rechts, des Staatsrechts und des Volkerrechts, die Schneider eingehend nach-
weist.

Wenn Troxler seine Gedanken praktisch zu verwirklichen suchte, so stand
er damit unter den zeitgendssischen Philosophen nicht allein. In wie vielen
Fillen stellte jedoch der Uebergang zur Aktion nur eine Flucht vor letzten
Entscheidungen, vor der eigenen Zweitrangigkeit auch, dar; ein Unterfangen,
das zudem meist in tragischer Verkennung des Unverhiltnisses der eigenen
Krifte zur gestellten Aufgabe an die Hand genommen wurde. Es darf wohl
als das eigentlich Schweizerische an Troxler bezeichnet werden, dafl er sich
nicht in die Politik fliichtete, da} diese sich ihm vielmehr als Aufgabe stellte,
der er sich aus Berufung und mit wachem Wirklichkeitssinn unterzog. So
wirkten 1847/48 sein Entwurf zu einer Bundesverfassung aus dem Jahre 1833
und seine Schrift «Die Verfassung der Vereinigten Staaten von Nordamerika
als Musterbild der schweizerischen Bundesreform» maligebend auf die Aus-
einandersetzungen der Tagsatzungskommission iiber das Verhiltnis des Bun-
desstaates zu den Kantonen ein. Durch seine Propagierung des Zweikammer-
systems hatte Troxler einen unmittelbaren Anteil an der Ausgestaltung des
heutigen Bundes.

Im Gedenkjahr 1948 erschienen, erdffnet Schneiders «Studie zum Nachweis
der Bedeutung des romantischen Gedankengutes fiir die Entwicklung des
schweizerischen Bundesstaates» tiefe Einblicke in die geistesgeschichtlichen
Voraussetzungen des Werdens unseres Staatswesens. Nur ein dem Philosophen
tief innerlich Verbundener war der Hingabe fidhig, deren es bedurfte, damit
Troxlers Gedankengut zu neuem Leben erwache, jenes Werk, das dazu be-
rufen ist, in die heute mehr denn je ausweglos erscheinende staatsphilosophi-
sche Diskussion klirend und iiberwindend einzugreifen. Rico Steinbriichel

GOTTHELF IM LICHT DER DIALEKTISCHEN
THEOLOGIE

Es ist nicht Zufall, sondern symptomatisch fiir den Dichter, dafl wir der Theo-
logie grundlegende und wegweisende Einsichten in das Werk Jeremias Gotthelfs
verdanken. Zwar gilt es als eine zu Recht anerkannte Tatsache, daff Walter Muschg
und Werner Giinther es sind — also zwei Literaturhistoriker —, die die Gotthelf-

248



Wertung der letzten hundert Jahre umgestiirzt haben, Allein, als positive Grund-
legung kann doch erst das Werk des Berner Theologen Kurt Guggisberg! gelten,
das, von einer niichternen, ebenso freien als behutsamen Analyse von Gotthelfs
Christentum ausgehend, des Dichters Botschaft neu zu bestimmen wufite. Der
Untersuchung Kurt Guggisbergs schliefit sich Paul Baumgartners vorziigliche, weit
dber ihr gestecktes Ziel hinaus bedeutsame Interpretation von «Zeitgeist und
Bernergeist» an% Dafl Guggisberg und Baumgartner aber nicht am Ende, sondern
am Anfang einer modernen Gotthelf-Auffassung stehen, beweist das neue Werk
von Eduard Buess: «Jeremias Gotthelf, Sein Gottes- und Menschenverstindnis.»?
Wieder ist es ein Theologe, der sich und uns den Zugang zu Gotthelf sucht.
Erschien aber bei Guggisberg und Baumgartner das Theologische noch als brauch-
bares, vorsichtig gehandhabtes Werkzeug, so verindert sich bei Buess der Aspekt
wesentlich. Bei thm bleibt die Theologie nicht mehr wissenschaftlicher Ausgangs-
punkt einer fachminnisch-gelehrten Kritik. Vielmehr erscheint sie als der geistige
Raum, von dem sich Gotthelf gleichermaflen wie der Leser umfafit sehen muf3,
zu dem es keine Distanz, kein «Drauflen», sondern nur ein «Drinnen» zu geben
scheint. Diesem — jedes echte theologische Denken kennzeichnenden — Umstand
verdankt das Buch eine {iberaus michtige Aktualitit.

Jeder literaturwissenschaftlichen Kritik muff das Unternehmen bedenklich er-
scheinen, ein dichterisches Werk durch den Denkprozefl der dialektischen Theo-
logie bewiltigen zu wollen. Es lift sich denn auch nicht bestreiten, dafl weite
Gebiete, die der Literaturwissenschaft unabdingbar zur Aufgabe gestellt sind, in
der Untersuchung von Buess nicht gestreift werden. So kiimmert sich der Autor
weder um die Sprache noch die Bildwelt Gotthelfs, iiberhaupt nicht um das Eigent-
liche des Kunstwerks. Bedenklich ist der Versuch indessen gerade auch im Sinn der
Theologie. Denn seit der Untersuchung Guggisbergs mufl es schlechterdings als
verboten gelten, Gotthelf in ein theologisches System einbauen zu wollen. Mit
vollem Recht hat Guggisberg den Dichter jeder dogmatischen Hiille entkleidet und
das Untheologische, Paradoxe, ja den religiosen Synkretismus von Gotthelfs
Christentum freigelegt. Wiirde Buess iiber diese Erkenntnisse hinwegschreiten, so
richtete sich damit sein Buch selbst. Das ist aber nicht der Fall. Nichts liegt ihm
ferner als der Versuch, aus Gotthelf einen Theologen zu machen. Was seinem
Buch das systematische Geprige gibt, bezieht sich nicht so sehr auf die Dichtung
Gotthelfs, als auf die Art und Weise, wie der Verfasser als Fragender Gotthelf
gegeniibertritt. — Noch wichtiger scheint ein anderes: Guggisberg sieht die
dogmenfreie Christlichkeit Gotthelfs wesentlich dadurch bestimmt, daff die Gottes-
offenbarung fiir den Dichter eine unbegrenzte, unbestimmbare ist, die ihren Ort
in der Heiligen Schrift nicht weniger, aber auch nicht mehr, findet als in der Natur
und im Menschen selbst. Auch da anerkennt Buess die Tatsache, Allein, er weif}
das Durcheinander deutend zu ordnen: so, dafl es zum Dilemma wird, zum
Dilemma nimlich zwischen dem Gottesverstindnis des 19. Jahrhunderts, dessen,
wenn auch rebellisches Kind, Gotthelf nun einmal ist, und dem Gott «Abrahams
und Isaaks», dem in seinem Wort sich offenbarenden Gott der Bibel. Dafl Gotthelf
iber dies Dilemma nicht hinausgekommen ist, daff er an ihm — so unbewufit es
thm als Problem sein mochte — in die Verzweiflung hineinwuchs, die sein Werk
schliefflich grofiartig kennzeichnet, dies macht die Untersuchung von Buess aufs
eindriicklichste klar.

1 «Jeremias Gotthelf, Christentum und Leben», Nichans, Ziitich und Leipzig 1939.
? « Jeremias Gotthelfs Zeitgeist und Bernergeist», Francke, Bern 1945,
3 Erschienen im Evangelischen Verlag, Zollikon-Ziirich 1948,

249



Man darf Buess fiiglich zugestehen, dafl er uns Gotthelf um einen guten Schritt
naherbringt. Doch die groflen Vorziige des Buches befreien es nicht ganz von der
schon genannten Bedenklichkeit. Diese mag eben doch im Wesen der hier an-
gewandten systematischen Theologie liegen, durch die sich Buess — so gewissen-
- haft er jede seiner Thesen zu belegen trachtet — einer prinzipiellen Vergewaltigung
des untersuchten Werkes schuldig macht: dadurch, dafl er von auflen her, mit
vorgepragten Begriffen, an den Dichter herantritt, Es bleibt eine Gefahr aller
Systematik, daf} sie gerne ihre eigene Problematik in welchen Text auch immer
hineinliest. Keine Forschung, die es nun einmal mit sprachlichen Schépfungen
zu tun hat, wird auf die Dauer jener Disziplin entraten kdnnen, die einzig sicher-
zugehen erlaubt: der Philologie oder, theologisch gesprochen, der Exegese, die
schlicht aus dem Werke heraus, und niemals in das Werk hinein zu fragen und

zu deuten gestattet. T —

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Die Freiheit Die Beobachtung von Berdiajew, die ich schon einmal hier zi-
des Malers tierte, dal Rullland im Widerspruch zu seinem urspriinglichen

Wesen durch den Bolschewismus zu einer bourgeoisen Gesin-
nung gekommen ist, die es nie vorher gegeben hat, ist durch den Kampf der
Parteifiihrung gegen die moderne Kunst griindlich bestétigt worden. Verhilt
sich doch der Spieller zur Kunst entweder unterwiirfig-autoritir, wenn sie
«klassisch» ist, oder aggressiv, wenn sie das Bediirfnis seiner Sinne fir das
Herkoémmliche beleidigt. Er kann von Kunst nie so hingerissen wie beleidigt
werden. Die leidenschaftlichsten Affekte des Spieflers in der Kunst treiben
ihn mit dem Regenschirm auf ein Bild von Manet oder mit Trillerpfeifen auf
Wagners Tannh&user.

Der Bolschewismus, der von 1918 bis 1934 die Intelligentsia durch Férderung
des kiinstlerischen Extremismus zu gewinnen wullte, trat um 1935 in seine
spieBerhafte Periode, als es ihm wichtiger wurde, dem Volk verstindliche
und fesselnde Spiele zu bieten als seinem Anhang in der Literaten-Bar pro-
gressiven Modernismus. Es war die Zeit, da Stalin durch einen Staatsbesuch
bei seiner Mutter das Signal zur Wiederherstellung des Familienlebens gab
und die Oper von Schostakowitsch «Lady Macbeth» auf dem Lande aus Sitt-
lichkeitsgriinden verboten wurde.

Die Kunstpolitik des Bolschewismus unterdriickte erst Inhalte, die sie nicht
wollte, dann Formen, die sie nicht verstand. Die Kunst soll das Volk auch in
der Freizeit nicht zum selbstindigen Denken kommen lassen und dem arri-
vierten Spiefler keine Formen zeigen, die ihn daran mahnen konnten, daf3 es
noch eine andere Wirklichkeit gibt als die der Generallinie. Denn wie einst
A.H. den Kampf gegen die Kirche fiihrte, weil er sehr wohl wullte, wie
Julian Apostata, daBl Christus der groffte Revolutiondr -aller Zeiten ist, so
.duldet auch sein russisches Vorbild nicht die Revolution, die sich — gewily
nicht allein, aber hochst charakteristisch — in den modernen Kiinsten aller
Linder auBerhalb RulBllands vollzieht. Es geht um ein ganz einfaches und
verstindliches Dilemma: Entweder ist der kunstbanausische Bolschewismus
der Vortrupp der Menschheit, oder sind es die freien Geister, die auf allen

250



Gebieten der Wissenschaft, Kunst, Philosophie, der Entwicklung neue Wege
weisen. Der Kampf gegen die moderne Kunst ist der Kampf gegen die wirk-
liche Revolutionierung unseres Weltbildes und unseres BewuBtseins.

Die sogenannt abstrakte Kunst wurde vor allem in Deutschland, von Klee
und dem Ukrainer Kandinsky, geschaffen, der Kubismus in Frankreich von
den anerkannten Meistern dieses groflen Experiments Picasso, Braque, Gris,
Villon. Vieles, was damals drgerlich wirkte, war nur eine Methode, ein Expe-
riment der Selbstorientierung, das keine bindende Kraft mehr hat. Aber die
Entwicklung ging iiber die Anfinge hinaus, und ein neues Welthild ist ge-
schaffen worden. Kein Wunder, dafl daher der Versuch der bolschewistischen
Konterrevolution des Geistes, die moderne Malerei zu einem Realismus zuriick-
zufiihren, dessen Bildmotive mithelos mit dem Alltag in Ruflland identifiziert
werden konnen, in Frankreich verwirrend wirkte. Es entsprach einem all-
gemeinen Bediirfnis, die Probleme zu kldren, die sich aus der gegenwirtigen
Phase der irrealistischen Kunst ergeben, dafl Esprit (6) durch eine Enquéte
sur la Peinture: Réalisme et Réalité die Hand dazu bot. Ist doch auch in
Deutschland bei Vorkdmpfern der modernen Malerei wie Hausenstein und
Worringer eine Wendung eingetreten, die das Werk der letzten Jahrzehnte
nicht einfach annulliert, aber dialektisch negiert und so neue, nur in Freiheit
denkbare Entwicklungen vorbereitet.

Die Umfrage von Esprit bei fihrenden Malern und Theoretikern stellt alle
Probleme mit der bei dieser Zeitschrift gewohnten Unabhéngigkeit und Un-
parteilichkeit dar und gliedert das Thema in vier Abschnitte: Schutz der
traditionellen Werte — Abstrakte Kunst — Problematik und Fiktion des
Realismus — Erforschung einer Wirklichkeit und einer Transzendenz.

Das «Sollen» des Kiinstlers, von dem ofters die Rede ist, kann allerdings
nur mit entschiedenem Vorbehalt anerkannt werden. Es gibt kein anderes
Sollen fiir den Schaffenden als die Marschroute, die jeder auf seine Weise
transzendent empféngt und errdt. Es kann sich nie darum handeln, was er
«soll», sondern immer nur darum, was <«er» soll. Die Befehle, die ihm vom
Sitz der Konterrevolution aus zugestellt werden, konnen niemals «sein» Sollen
ausdriicken. Entweder weill er weniger als diese Banausen, was er soll —
dann ist er gewill eine Null; oder er handelt gegen «sein» Sollen, dann wird
er eine Null. Der Bolschewismus beruft sich auch darauf, daf} in grofien Zeiten
Kunst und Volk eins waren. Ohne Zweifel. Aber es war eine revolutionire
Kunst, die in der griechischen Tragodie, in der Gotik, oder, wie ein Mitarbeiter
von Esprit hinzufiigt, in Greco, eine grofle und weite Gemeinschaft ergriff.
Die Gemeinschaft von Kunst und Volk nicht auf den Hohen der Kunst, son-
dern im Flachland des Volkes erstreben, fihrt nicht hinauf zur Akropolis,
sondern hinab nach Hollywood. Ihr wollt Antiamerikaner sein? Ihr seid
amerikanischer als Amerika.

In einer solchen Kunstdebatte um die Form ist diese selbst das Zentral-
problem. Ausgezeichnet ist das Wort von Malraux, das der Maler Léon Gischia
zitiert, um die historische Notwendigkeit des Ringens um die Form zu formu-
lieren: «Toute création est a I'origine la lutte d’une forme en puissance contre
une forme imitée.» Sehr gute Antworten erteilt Albert Béguin: «Qui dit con-
forme dit étranger a la forme, dont la naissance ne peut étre que libre.» Die
Revolation des Kiinstlers ist es aber gerade, die die PAchter der Weltrevolution
fiirchten, weil sie in ganz andere Tiefen fiihrt als die Zertriimmerung agrar-
politischer Systeme. Gerade fiir die moderne Kunst trifft das in ungeahnter
Weise zu. Jean Buzaine verteidigt die dauernde Neuschopfung und den Ver-

251



zicht auf alle Formeln mit dem Wort von Gide iiber die Malerei: «C’est une
maniére d’étre, la tentation de respirer dans un monde irrespirable.» Fir
ihren. Zwang, immer neu zu sein, findet Albert Béguin das gute Wort: «La
peinture peut se servir de tout, sauf de ce qui est déja peinture.»

Die Krifte, von denen sie abhingt, sind so verschieden, wie es Bilder gibt.
Die groflen Lehren der Natur haben in den Provinzen Frankreichs verschiedene
Kiinstler von Luft und Licht ganz verschieden nach den Naturverhiltnissen
einer bestimmten Gegend empfangen. Der Traditionalismus ist in Frankreich
nicht tot, und es ist sicher kein Zufall, dafl der Kubismus in Frankreich von
Auslindern kam, wie der Stil neuer Abstraktionen in Deutschland von einem
Halbrussen und einem Halbschweizer. Dal} diese Kunst auch eine Realitdt
suchte, eine damals noch unbekannte,” einen Surrealismus und einen Intra-
realismus, einen Tiefenrealismus — wenn mir diese Wortbildung erlaubt ist —,
hat man erst viel spéter erfahren. So enthiillt Klee eine Tiefenwirklichkeit,
die er in seiner Seele lange vor dem Elektronenmikroskop und vor der bild-
haften Erfassung von Atomspaltkdrpern entdeckte. Es geht also auch um
einen fiktiven Realismus, von dem schon Rilke gewuft hat, und den jetzt als
magischen Realismus Marcel Schneider zu erfassen sucht. Es gibt so viele
Sorten des Realismus, als es Kitsch gibt: den stalinschen, hitlerschen, musso-
linischen Kitsch; es gibt den Kitsch katholischer Statuetten, den akademischen
Kitsch, den Naturkitsch; und keiner dieser Realismen ist so wahr und echt
wie der naive Realismus des Zollners Rousseau. Der echte Kiinstler sucht die
Realitdt in sich selbst — eine andere kann es fiir ihn nicht geben.

Der Hinweis auf das Publikum, das Volk, mit dem die dirigierten Sozial-
realisten operieren, macht in Frankreich offenbar keinen Eindruck. «Das wirk-
liche Publikum eines Malers (schreibt Yves Allix) ist das, das er fiinfzig
Jahre nach seinem Tode haben wird.» Die neue Schule, die sich wieder fiir
den Realismus interessiert, ist durch den Kubismus und den Irrealismus hin-
durchgegangen und wiirde ohne diese Erfahrung die Platitiiden der Salons
von 1900 kopieren. So sind die grolen Experimentatoren der Kunst die wahren
Mirtyrer der Entwicklung, sie sind keine Produkte biirgerlicher Dekadenz,
sondern Zeugen eines echten Forscherdrangs, von dessen Resultaten spitere
Generationen leben, die den Preis nicht mehr kennen, der einst dafiir bezahlt
worden ist.

Eine sehr schone Erfahrung mit dem scheinbaren Nicht-Raum kubistischer
Bilder schildert Jean Paulhan in einer Studie Ueber die moderne Malerei im
Merkur (19). Er zeigt die drei Phasen der kubistischen Entdeckung: Braque
ist der Erfinder der neuen Technik, Picasso vollzieht den Bruch mit der Ver-
gangenheit, Rouault kniipft wieder an die Ordnung und die Tradition an. Die
nachfolgende Schule, zu der Léger, La Fresnaye, Miro, Masson gehoren, wen-
den die Ergebnisse an. Diese moderne Malerei war eine Revolution, die Ba-
stille, die sie erstiirmte, ist der Raum, «der jeder Aufsicht entsprungen ist»,
der nicht mehr «vor uns ins Unabsehbare zuriickweicht — sondern eher ein
Raum, der sich uns nahert und formlich aus dem Bilde iiberquillt... ein
kochender Raum, der heraufwallt...» Die moderne Kunst hort auf, «Nach-
bildung und Darstellung zu sein, um selber ihre Gegenstinde zu erbilden
und herzustellen». Hatte in Moskau jemand, der diese Kunst so faszinierend
wie Paulhan deutet, das Recht sie zu verteidigen, so widre wohl die Ver-
dammung dieser revolutioniren Kunst als «dekadente Bourgeoisie» weniger
blamabel ausgefallen.

252



Als Sonderheft Einfiihrung in die franzdsische Malerei der Gegenwart ist
Das Kunstwerk (3) (Woldemar-Klein-Verlag Baden-Baden) erschienen. Die
wunderbare Einheit der Entwicklung tritt aus der Aufeinanderfolge der Gegen-
sdtze und der Gleichzeitigkeit der Widerspriiche mit zwingender Schonheit
hervor. Mehrere Maler, die im Esprit diskutierten, konnen hier mit ihren
Werken konfrontiert werden. Die Auswahl der Bilder und der einfiihrend-
verbindende Text von Leopold Zahn geben diesem Sonderheft den Wert einer
Buchpublikation, die man auch in der Schweiz beachten sollte.

Atheistisches Das Theater der Griechen war ein kultischer Akt, und die
Theater Biihne ist in allen groBen Zeiten eine Auseinandersetzung mit

den groflen Lebensmichten gewesen, hinter denen, ausgespro-
chen oder nicht, erlebt oder geleugnet, das Gottliche das Ziel oder die Ver-
zweiflung war. In der Gegenwart steht neben einer grofB3en, religiosen Literatur
eine atheistische Gegenliteratur, deren Atheismus teils auf Marx, teils auf
Nietzsche zuriickgeht. Sie gipfelt im Theater von Sartre und Camus, in einer
Literatur, die mit der ausgesprochenen Nicht-Existenz Gottes rechnet. Mit
ihr setzt sich Hermann Krings in den Frankfurter Heften (7) vom Religiosen
her auseinander.

Das Gottliche und das Theater sind fiir den Verfasser dieses Aufsatzes so
sehr identisch, dafl} er hinter dem gottlosen Theater den Bezug auf Gott sucht
und findet, und das absolut gottlose Drama nicht als Theater, sondern nur
als Diskussions- oder Unterhaltungsbiihne gelten 1aBt. Die Diskussion um
Theaterprobleme ist in Frankreich und England reger denn je, und bei ver-
schiedenen Anlidssen haben Claudel und Maritain eine nicht auf Gott zielende
Kunst als in sich unmoglich erklart. Alles groBle Theater spielt zwischen
Mensch und Gott, denn «was leuchtet in den Gestalten des Konigs, des Vaters,
des Madchens durch? Was verleugnet die Liige? Wogegen wiitet der Bose?
Von welcher Hingabe ist die Preisgabe der Dirne der Rest? Der Mensch wird
seiner Kreatiirlichkeit bewuBt. Er verlangt nach Gottes Seligkeit und Macht.
Er klagt ihn an. Er begehrt ihn. Er emport sich gegen ihn. Er wirft sich ihm
hin. Er - totet’ ihn.» Hermann Krings hat in diesen Sdtzen das hinter jedem
echt dramatischen Ringen verborgene kreatiirliche Wollen erraten. So bedarf
es auf der grollen Bithne weder religioser Gespriache noch kultischer Akte.
Und der heutige Atheismus auf dem Theater als dramatisches Sujet ist erst
recht von Gottes Anwesenheit {iberschattet. Die «andere Wirklichkeit> des
Existentialismus ist, wie Philipp Dessauer sagte, «Nachfolger Gottes». Mit ihm
hat es das Theater von Sartre und Camus vorzugsweise zu tun.

Sartres Bithnenthema ist die «Freiheit», die Negation aller Bindungen zwi-
schen dem Ich und dem, was nicht sein Ich ist oder es nicht zu sein scheint.
Das Ich steht in dauernder Auseinandersetzung mit allem, was es verhindert,
Ich zu sein; alles ist sein Feind. Im Muttermord des Orestes in den Fliegen
wird die Natur selbst, von der wir stammen, getotet, da} wir in unserer Ich-
heit triumphieren konnen. Die Tat des Orestes ist eine ganze Tat, die Tat des
politischen Literaten Hugo in den Schmutzigen Hinden, ist eine halbe Tat, an
‘der er auch zugrunde gehen muB. Geschlossene Gesellschaft ist die Hélle, wo
niemand mehr wirken und sein Ich erkimpfen kann.

Der «freien» Tat steht aber Gottes Existenz gegeniiber, so daB Sartre nur
«im stindigen AbstoB von Gotts die Auseinandersetzung des Ich bis zur letzten

253



Konsequenz fiihren kann. Der Sartresche Mensch reilit sich von Gott los, um
absolut handeln zu konnen. Ist Gott als Existenz oder als Vorurteil so stark,
dall es dieser leidenschaftlichen Abstofiung bedarf? Krings sieht drei Schich-
ten dramatischer Auseinandersetzung. In der ersten Schicht setzt sich das Ich
auf den Thron des Absoluten. Das Ich ist sein eigener Partner, damit hort
aber das Drama auf, das auf einer strengen Ich-Du-Auseinandersetzung be-
ruht. Das Drama kann schwer einer dritten Person entbehren, gewill aber nie
der zweiten. In der zweiten Schicht stoBit das Drama auf das Du, auf die
Welt, die entweder schwicher als das Ich ist und seine Befreiung erlaubt,
oder so stark, dall es sie als Unmoglichkeit erweist. In der dritten Schicht
sto3t das Ich auf Gott, der zu einer menschlichen Partnerschaft verkehrt
wird. Die Partnerschaft ist nicht stark und echt, oder das Ich ist nicht stark
und echt. Das ist die Schwiche des Sartreschen Dramas. Es hat Biihnen-
wirksamkeit an Stelle dramatischer Wirklichkeit.

Bei Albert Camus verkorpern die drei Personen des Dramas das Unerklar-
liche, das Irrationelle des Lebens; das menschliche Heimweh; und das Absurde.
Das Leben ist an sich rationell- unerklarbar. Nach dem Gliick der Erklérung
sehnt sich der Mensch, aber das ist fiir Camus die Sehnsucht nach dem Un-
moglichen. Die Welt kann dem Menschen nur absurd erscheinen, aber dieses
Absurde tritt uns auch im Menschen selbst gegeniiber, der als «Heiligers die
Absurditit besonders tief empfunden hat, sich aber hoffnungsvoll Gott zu-
wendet. Der absurde Mensch und der Heilige gehen entgegengesetzte Wege.
Der Heilige wird von der Welt ab- und Gott zugestolen. Der absurde Mensch
wird von der Welt in die Absurditit tief hineingetrieben. Der absurde Mensch
streckt selbstvernichtend seine Hand nach dem Nichts, der Heilige nach Gott.
Aber beiden ist gemein, daB} sie nur ihr Ich suchen. Erst im Etat de siége
wird das Ich von einer Solidaritit mit der leidenden Mitwelt ergriffen. Es
bejaht das Leben um der menschlichen Wiirde willen. Camus hat sie unter
der Not der deutschen Besetzung entdeckt. Es ist die Unvernunft, die die
Antwort findet, die der Verstand nicht fassen kann. Noch leugnet er Gott,
aber das Absurde hat einen Sinn bekommen, und es ist wohl nur ein Streit
um Worte, welchen Namen man dem geben kann, durch den die Idee des
stellvertretenden Opfers lebendig geworden ist. Im Etat de siége hat das letzte
Wort Jesaja. Der Rest, der nicht verdient, vor der Pest gerettet zu ‘werden,
und doch gerettet werden mufl, gehort zu den wesentlichsten Begriffen aller
Propheten und Verheiflungen.

Diagonal Meine Annahme, ich kénnte vom Don Giovanni der Salzburger
gelesen  Festspiele zur Sommerdiskussion mit Zeitschriften nach Gastein

zuriickkehren, als ob nichts, nur eine Zerstreuung, gewesen wire,
erwies sich als Illusion. Man sprach einmal im 19. Jahrhundert von Don Juan
als Oper aller Opern. Er ist, wie ich diesmal wie neu erlebte, noch mehr. Es
ist ein Hohepunkt des dramatischen Ingeniums, und mitten in der Vorstellung
fiel mir bewundernd ein, dal} Goethe Shakespeare, Mozart, Napoléon in einem
Atem genannt hatte. Dieses «heitere» Werk verhdhnt mit einer Grausamkeit
die Frau und die Liebe, wogegen Byrons Stanzen, in denen ein Schiffbriichiger
sich iiber den kostlichsten Liebesbrief erbricht, harmlos erscheinen. Nie ist
die Liebe erhabener als in Donna Anna, heiliger als in Elvira, rithrender als
in Zerlina, teuflischer als im ohnmaéchtigen Titelhelden selbst, und ironischer

254



als fast im ganzen Werk hindurch behandelt worden. Wie hoffnungslos jedes
Unterfangen ist, ein solches Werk <aufzufithren», erwies auch diese Auf-
fithrung, die man ohne Zdgern unglaublich vollendet nennen méchte, um gleich
hinzufiigen, wie weit sie an vielen Teilen hinter der Idee des Werkes zuriick-
bleiben mufite. Sie hat viele Zuhorer zu Trénen ergriffen, weil sie so — heiter
war. Es gibt Vollendung — aber nur als Stiickwerk. :

Diagonal nach der Riickkehr lesend, finde ich im Listener (1112) auf der
Titelseite ein Portrdt von Hilaire Belloc, zu seinem 80. Geburtstag, einer der
freiesten Geister der englischen Literatur. Er sieht wie Henry VIII hundert-
jahrig aus. Seine Studie {iber das Wesen der englischen Demokratie, die ich
vor etwa 18 Jahren in der Neuen Schweizer Rundschau las, enthdlt die ori-
ginellsten Ansichten iiber ihren Elitecharakter. Desmond MacCarthy nennt
Belloc den vielseitigsten aller lebenden Autoren. Die Zahl seiner historischen
Werke ist ebenso grofl wie die seiner Gedichtbiicher, Satiren, Kriminalromane
und soziologischen Studien. Eine Auswahl aus seinem Werk ist jetzt in Every-
man’s Library eingegangen.

Das Reich der franzosischen Lettres umfaBt auBer der eigenen Produktion
Autoren anderer Sprachen, die der Franzose als francisés empfindet (Dickens,
Heine, Turgenjew); Auslénder, die franzésisch schreiben, vom Baron de Grimm
bis zu Milosz; ausléandische Kulturen franzosischer Sprache, in der Schweiz,
in Kanada; und wie Empédocle (11) hinzufiigt: in Haiti. Die franzdsisch-haiti-
anische Literatur ist nicht blofl der Sprache, sondern auch den Traditionen
nach alt-franzosisch. Als einen der originellsten franzosischen Dichter stellt
uns die Zeitschrift Philippe Thoby-Marcelin vor, dessen erster Roman Canapé
vert in den Vereinigten Staaten ein betrichtlicher und in Si{idamerika ein
grofler Erfolg war. Seine Gedichte schopfen Bild- und Reimpracht aus dem
exotischen Milieu der Heimat, um pariserische Subtilititen des Herzens aus-
zudriicken,

Auch das neue Heft von Paru (62) zeichnet sich durch eine Fiille von
Rezensionen, Diskussionen und Berichten aus, die man verwirrend nennen
miifite, wenn die Gesamtheit des Stoffes nicht von clarté gebéndigt wire. Da
in Paru so gut wie jedes Buch von Wert besprochen wird, bilden die Hefte
eine Literaturgeschichte im Werden, die durch zahlreiche Hinweise auf frithere
Hefte eine Filiation der Ideen und Autoren herausbildet. Mit ziemlicher Regel-
mifigkeit gliedert sich jedes Heft in Werke der Phantasie (Roman, Novelle,
Poesie, Jugend- und Unterhaltungsliteratur) und in Werke der Kultur und
Zivilisation. Dazu gehoren: Essay, Kritik, Literaturgeschichte, Klassiker und
Anthologien, Geschichte, Memoiren, Chroniken, Biographien, Zeitgeschichte,
Politik, Oekonomie, Geographie, Reisen, Wissenschaft, Technik, bildende Kiin-
ste, Philosophie, Psychologie, Soziologie, Religionen, Zeitschriften — und
schlieBlich die Monatsberichte {iiber Personen, Affiren, Ausstellungen,
Theater, Filme, Bibliothekswesen usw. Das 160 Seiten starke Heft schlieBt mit
einem Index zitierter Autoren, der etwa 180 Namen und 60 Zeitschriften umfaft.

Die von Kurt Port herausgegebene Pforte scheint ihren Kampf gegen
Midigkeit und Indolenz zu gewinnen. Sie konnte wieder in einem Doppel-
heft (14—5) erscheinen, in dem Lebens- und Glaubensfragen vor allem be-
handelt wurden. Aus den Themen des Heftes: Leben als geistiges Geschehen —
l?ie Krise der Religion und ihre Ueberwindung — Die religionspolitische Situa-
tion in West und Ost — Warurh Freiheit des Willens? — Metaphysik und
Mystik Mathilde Ludendorffs.

2355



Auch das neue Heft der Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte (3),
das Prof. H. J. Schoeps unter Mitwirkung von Ernst Benz (Marburg) und Otto
Friedrich Bollnow (Mainz) herausgibt, zeichnet sich durch ein inhaltsvolles
Gleichgewicht von religiosen und politischen Themen aus. Zu jenen gehoren
die Studien iiber den Ursprung der christlichen Askese, iiber Das Phinomen
des Heiligen und {iber einen frithen Mythrashymnus; zu diesen unverodffent-
lichte Briefe aus Gneisenaus Hauptquartier, mit denen Schoeps, seiner alten
preuflenfreundlichen Tendenz treu bleibend, historisches Material neu zu
sammeln versucht; ein Aufsatz von Walter Schubart iiber den Russen und
das Abendland, und Berichte iiber das Literaturgebiet. Auf den nur 96 Seiten
dieser Vierteljahrshefte steht sehr viel. Aulen diinn, innen dicht.

Felix Stossinger

256



	Kleine Rundschau

