Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 18 (1950-1951)

Heft: 3

Artikel: Guy de Maupassant 1850-1893
Autor: Halperin, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758840

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GUY DE MAUPASSANT
1850—1893

Von Josef Halperin

Am 5. August 1950 jdhrt sich der 100. Geburtstag Maupassants. Aus einem
unveroffentlichten Buche, «Maupassant, der Romancier», bringen wir das Ka-
pitel «Die Personlichkeit».

Ein Leben, vollig gefaBlt in die zehn Jahre einer unaufhorlichen
Produktion und einer Arbeit, die fruchtbar war, ohne hastig zu
sein — anhebend mit der sofortigen Berithmtheit und jgh endend
mit dem Sturz in den unheilbaren Irrsinn. Das Leben eines Men-
schen, der alles korperlich und geistig zugleich geniellen wollte.
Das Leben eines Kiinstlers, der vom ersten Tage an, da er kiinst-
lerisch arbeitete, bis zum letzten, da ihm die Feder zwischen den
Fingern zerbrach, kein Nachlassen seines Talents erlitten hat, son-
dern mit unverwandtem Blick auf das Ideal der Vollkommenheit
seinen Weg gegangen ist. Ein kurzes und erfiilltes Leben, das seine
Schonheit im #Hsthetischen Sinne des Wortes und auch seine innere
Schonheit hat, da -es, im Kampf gegen die Schwierigkeiten der
Form und in dem noch ergreifenderen Kampf gegen das vordrin-
gende Leiden, von einer unausgesetzten Willensanspannung zeugt.
Ein einheitliches und vielfiltiges Werk, das von einem inneren
Prinzip bestimmt wird und sich dennoch umformt unter den Ein-
fliissen, welche die Atmosphire einer Kunstepoche ausmachen —
das auf die Behandlung bestimmter Sujets gerichtet ist und trotz-
dem die Aspekte der mannigfaltigen, wechselnden Wirklichkeit
widerspiegelt. Ein Werk, in dem es fast nichts MittelmidBiges und
Unbedeutendes gibt, und das uns in einzelnen Teilen aus Materia-
lien gefiigt erscheint, die fest sind und fahig, der Zeit zu widerste-
hen. — Das war das Leben, und das ist das Werk Maupassants.

Man konnte die literarische Erscheinung nicht priagnanter um-
reiBen, als durch diese Worte, mit denen der grofle Kritiker René
Doumic in seinen «Schriftstellerportrats» die Studie iiber Maupas-
sant einleitet. Die in ihrer Augenfalligkeit seltene Einheit der
menschlichen und kiinstlerischen Personlichkeit ist damit um-
schrieben. Bei keinem andern ist es legitimer, Betrachtung und
Analyse auf die kiinstlerische Personlichkeit zu beschrinken, da
diese die menschliche voll enthalt.

152



Sein privates Leben und seine Werkstattgeheimnisse mit der
gleichen Verschwiegenheit hiitend, hat der Anhinger der impassi-
beln, der objektiven, der unpersonlichen Kunst, der sich nie in
Szene setzte, dem die Selbstinszenierung zutiefst verhal3t war, doch
nichts anderes getan, nichts anderes tun konnen, als seine Ein-
driicke, seine Begegnungen, seine Erlebnisse und Erfahrungen zu
verwerten. Freilich transponierte er sie fortwidhrend, schmolz sie
um, lauterte sie, bis sie der Wirklichkeit zum Verwechseln ghnlich
und zugleich davon abgehoben waren als etwas in sich Ruhendes,
von eigenem Atem Beseeltes, einem andern Reich, dem Reich der
Dichtung Zugehoriges. Dieser Prozel3 war von einer einzigartigen
Intensitit, weil er nicht nur strenger Schulung, sondern einer be-
sondern Anlage entsprang, einem Genie des «zweiten Gesichts»,
einem Naturell, das Maupassant geradezu zwang, kiinstlerisch zu
sehen. Daher die erstaunliche Raschheit des Umsetzens, daher das
atemraubende und doch nicht iiberhastete Tempo der Produktion!
Das erklart, warum er neben seinem zivilen Beruf so viel litera-
risch arbeiten, besser: wie er seinen zivilen Beruf in so weitem
MaBe zum Mittel des kiinstlerischen Schaffens machen konnte.

Nach dem deutsch-franzosischen Krieg kam Maupassant in der
Staatsverwaltung unter, wo er einen bescheidenen Posten in einem
Ministerialbiiro versah. Unter dem Einflull Louis Bouilhets noch
der Lyrik zugewandt, einer heiter derben, erotischen Bukolik,
nahm er trotzdem die Atmosphire der Amtsrdume, das Heer der
kleinen und mittleren Angestellten, eine Kollektion von Kiuzen
und Tausendsassas in sich auf, um daraus spater unvergleichliche
Novellen zu formen. RegelmifBig besuchte er Flaubert und legte
ihm seine Arbeiten vor. Paul Bourget sagt, Flaubert und Maupas-
sant hétten schone Romane geschrieben, und fihrt fort: «Ich wiillte
keinen aparteren, als den, den die beiden, ohne sich dessen bewulf3t
zu sein, in jenen Jahren mit so viel schlichter Giite und Tapferkeit
gelebt haben: Flaubert, der in seinem Zogling ein Talent wachsen
spiirte, das vielleicht dem seinigen iiberlegen war, gliicklich, es zu
spiiren, noch gliicklicher, es zu hegen — Maupassant, der in dem
widerwartigsten Beruf gefangen war, sich darein schickte und den
Gleichaltrigen, die bereits verdffentlichten, keinen Erfolg neidete,
da er sich stark fiithlte und so sehr die Vollkommenheit erstrebte.
Wie die ehemaligen Handwerker unserer Ziinfte, fiihrte er sich als
Lebrling bis zu dem Tage, da er seine ,Meisterarbeit’ gemacht
hatte.»

Spater, nach den ersten literarischen Erfolgen, wurde Maupas-
sant, um seine Existenz zu sichern, regelméBiger Mitarbeiter von
Zeitungen. Er hatte eine Sklaverei gegen die andere getauscht,

153



sagt Bourget und berichtet: «Die Art, wie er diesen neuen Beruf
auffafte, erhellt aus einem ganz einfachen, doch sehr bedeutsamen
Wort, das er mir zu der Zeit sagte, als er an ,Bel-Ami‘ arbeitete.
Er hatte unter dem Pseudonym Maufrigneuse im ,Gil-Blas‘ eine
seiner ganz kurzen, sehr tragischen Erzdhlungen gebracht. Als ich
ihn dazu begliickwiinschte, entgegnete er: ,Das gefilit Thnen? Es
ist immerhin blof} ein Konzept... Ja‘, fuhr er fort, ,wenn ich an
einem langen Roman arbeite, so versuche ich gewohnlich in Form
einer Geschichte fiir die ,Chronik‘ zunichst die Episoden zu ent-
werfen. Ich mache zwei, drei, zuweilen vier solcher Skizzierun-
gen ... Erst dann nehme ich die Sache fiir das Buch wieder vor. —
Dieses stets und standig angewendete Verfahren hat es ihm erméog-
licht, sein Werkzeug bei einem Experiment zu schirfen, bei dem
so viele andere es abstumpfen. Und wie ihm jede Chronik, die er
zu machen hatte, als eine Gelegenheit erschien, sein Metier als
Romancier besser zu lernen, so war ihm jeder neue Roman ein
Anlal}, seine technische Schulung zu vervollkommnen.»

Dieses Zeugnis ist besonders wertvoll. Paul Bourget gibt uns,
wie kein anderer es vermochte, Einblick in Maupassants Werkstatt
und erlaubt damit weiterreichende Schliisse. Man hat oft nach den
Griinden der Wandlung geforscht, die sich in Maupassant vollzog:
technisch die Preisgabe der rein plastischen Darstellung und die
Verwendung der Mittel psychologischer ‘Analyse, kiinstlerisch ein
Abkommen von der Hirte, eine Lockerung, eine Milderung, die
die Tatsachen nicht mehr nur durch sich selbst, sondern auch
durch das Gefiihl sprechen 1:#Bt. Und man hat dies teils mit dem
gesellschaftlichen Aufstieg Maupassants, teils mit dem Fortschrei-
ten seiner Krankheit erklirt — so Pol Neveux, der eine Entartung
vom Spielmann zum Troubadour und eine Erschlaffung der schip-
ferischen Krifte feststellen zu kénnen glaubte. Man hat dabei das
Naturell Maupassants zu wenig beachtet; dieses Urteil darf dank
Bourget gewagt werden. So sehr Maupassant — ein menschlich
hoher Zug — Flaubert verehrte und liebte, ihm iiber das Grab
hinaus die Treue hielt, so fern war er jedem Doktrinarismus. Mau-
passant begann als Schiiler Flauberts, war aber ihm nicht und
keiner Schule horig. Es liegt eine feine, von der in die Defensive
gedringten zeitgenossischen Kritik freilich kaum goutierte Ironie
darin, dal Maupassant seine beriihmt gewordenen Betrachtungen
iiber den Roman zu einer Apologie der objektiven Methode und
damit Flauberts gestaltete, jedoch «Pierre et Jean», zu dem jene
Betrachtungen die Vorrede bilden, selbst als eine psychologische
Studie bezeichnete. Maupassant war unermiidlich auf die Berei-
cherung und Variation seiner kiinstlerischen Mittel bedacht, und

154



es war offensichtlich sein Anliegen, die plastische und die psycho-
logische Methode zu vereinen, von aullen nach innen, wie auch von
innen nach auflen zu arbeiten.

Man mul}, schreibt Bourget, bis auf Balzac zuriickgehen, um ein
dhnliches Bemiihen zu finden, jedes Buch nach einem besondern
Typ und mit ungebrauchten oder anders verwendeten Verfahren
zu bauen. Bald, wie in «Une Vie», ist es eine Reihe fast fiir sich
stehender Bildchen, deren Abfolge ohne bindende zentrale Hand-
lung geschieht, damit gemidfl dem Titel und dem Epigraph «die
schlichte Wahrheit» eines in monotoner Erwartung verbrauchten
Lebens besser herauskommt. Andere Male ist es, wie in «Pierre
et Jean», ein straffes Drama, das in kurze Szenen aufgeteilt ist und
sich mit der Strenge einer Tragtdie abwickelt. Der Schriftsteller
hat sein Werk in drei Akte geschieden, die so gebaut und so ge-
schlossen sind wie in einem klassischen Stiick. Andere Male geht
er, wie in «Bel-Ami», nach der Art von Le Sage vor. Es ist eine
Erzahlung, die geht und fliefit. Es ist eine Folge nicht mehr von
Bildern, sondern von Episoden und gleichsam eine Erneuerung des
Abenteuerromans, auf die Pariser Welt bezogen. Andere Male,
wie in «Fort comme la Mort» und «Notre Ceeur», ist es der analy-
tische Roman, der jedoch von einer stirkern Hand aufgenommen
und umgegossen und mit unverwechselbarer Urspriinglichkeit von
einem Psychologen ausgefiihrt wird, der ein Seher zu bleiben
wulite. In jedem dieser Blicher ist der technische Typ umgemodelt
und gleichsam neu geknetet worden. Hier geschieht die Exposi-
tion durch einen Dialog. Anderswo hat sie der Romancier selbst in
seinem eigenen Namen gegeben. Anderswo ist er unverziiglich in
die Handlung eingetreten.

In diesem Zusammenhang berichtet Bourget, wie ihm Maupas-
sant an einem Sommerabend des Jahres 1885 freudig bewegt er-
zahlte, er habe mit der Niederschrift von «Mont-Oriol» begonnen:
«Ich habe vierzig Personen auf die Beine gestellt, vierzig, horen
Sie, das ist allerhand. Vierzig Kerle, die in den beiden ersten Ka-
piteln kommen und gehen.» :

Bei Maupassant, fahrt Bourget weiter, paart sich die Variation
der Faktur mit einer nicht minnder bemerkenswerten Variation des
Stoffs. Es ist augenscheinlich, daB3 bei jedem dieser Biicher sich
mit der Erneuerung der technischen Mittel auch eine Erneuerung
im Felde der Beobachtung vollzogen hat. Maupassant lief} in seinen
ersten Novellen ein Volk von Bauern, Kleinbiirgern, Landjunkern,
stadtischen und dorflichen Dirnen aufmarschieren. Dann zeigte er,
ebenso plastisch, Bohemiens und Geistliche, Journalisten und
Klubmenschen, groBe Herren und groBle Damen. Nachdem er mit

155



der bekannten Ironie den Krisen des animalischen, korperlichen
Lebens nachgegangen war, gelangte er zu der nicht minder rich-
tigen Untersuchung der Krisen des innern, seelischen Lebens —
und das alles nach der Natur. Das heil}t, da3 er nacheinander sich
in zwanzig Milieux umgetan, seine soziale Umwelt unendlich vari-
iert hatte. Man nehme hinzu, daf} seine Biicher auf jeder Seite die
Spur langer Reisen in ganz verschiedenen Lindern tragen, die alle
gut beobachtet, mehr als beobachtet, empfunden, gerochen sind,
daB er von der Jagd als Jiger, vom Fischen als Fischer, von der
See als Seemann, von den Pferden als Reiter, von der Medizin fast
als Mediziner spricht! Kein Biicherschreiber war mehr als dieser
auf die kundige und methodische Entwicklung seiner Fihigkeiten
bedacht, keiner hat der weiten Welt ein unersittlicheres Bediirfnis
nach Erfahrungen und eine flinkere Neugier entgegengebracht.
Nur ist man, da er kaum von dieser Methode sprach, nie darauf
verfallen, da} er eine habe. '

Diese Zeugnisse und Hinweise Bourgets sind, um es zu wieder-
holen, duBerst kostbar. Denn sie bestitigen, dafl die handwerk-
lichen Merkmale technischer Vollendung und Variation bei Mau-
passant nichts mit Virtuosentum zu tun haben, sondern tiefer be-
griindet sind: das Streben nach Vollkommenheit, nach dem souve-
rinen Schalten mit seinen Mitteln, die Unerséttlichkeit im An-
schauen und im GenuB}, das Durchschweifen und Erfassen der
Welt, die Abwechslung, die Unrast sind alles Ziige seines Na-
turells. Die erstaunliche Produktivitit und die erstaunliche Un-
rast sind eins. Die einzigartige produktive Unrast, gebunden durch
eiserne Arbeitsdisziplin, in der die Stoffe entworfen und behandelt
werden, gehort mit dem Genie des zweiten Gesichts zum Wesen
Maupassants. .

Von hier aus gelangt man zu seinen inneren, seinen seelischen
und geistigen Bezirken. Wenn man die These von der kiinstleri-
schen Entartung ablehnt (weil sie in sich widerspruchsvoll ist und
an den Werken widerlegt werden kann), und wenn ein Blick in
die Werkstatt uns von der Einheit der menschlichen und kiinst-
lerischen Personlichkeit iiberzeugt hat, dann muf} die Milderung,
die manchem aufgefallen ist, die seelische Weichheit, das atten-
drissement de I'’Ame, ebenfalls im Naturell Maupassants gelegen
haben. Es miilite sich also zeigen, daB Mitgefiihl und Erbarmen
‘von Anfang an da waren, wenn ihnen auch der Dichter erst spiter
Raum génnte.

Von Chateaubriand an litten — nicht nur in Frankreich — viele
Schriftsteller am Jahrhundert. La maladie du siécle, der Pessimis-
mus, ist ein Grundzug der franzosischen Literatur. Die Enkel der

156



GroBen Revolution, die Sohne des Empire, sahen eine versunkene
Welt hinter sich und in unbestimmten Umrissen vor sich eine her-
aufkommende Welt von unbekanntem Inhalt. Im zweiten Kapitel
der «Confession d’un enfant du siécle» schildert Musset pathetisch
die Zeitwende, das Zerstieben der Traume, die Enttauschung, die
Gefiihlswirrnis seiner Generation, die «Krankheit des Jahrhun-
derts». Melancholie, Langeweile, Vereinsamung, Lebensekel, Ver-
zweiflung und die Hoffnung auf die eine, unvergingliche und un-
wandelbare Liebe bewegen die Romantiker, sind romantische Mo-
tive, die lyrisch in die Natur projiziert werden.

Die auf die Romantik folgende Gegenbewegung, die unter der
umstrittenen Bezeichnung Naturalismus bekannt ist und von Lan-
son auf den Zeitraum von 1850—1890 begrenzt wird, konnte jene
Gefiihle nicht abwerfen. Die Anwendung technischer Erfindungen,
die Fortschritte der Wissenschaft, die Industrialisierung, der Auf-
schwung des Welthandels, die soziale Umschichtung dringten die
Zeitwende noch mehr ins BewuBtsein und steigerten die innere
Verwirrung, da die Welt eingeborner Triume und die Welt der
gewalttitigen Realitdt noch stirker auseinanderklafften. Die Er-
fahrung, daf} die vagen Gefiihle vom wirklichen Leben weg in den
Untergang fiihren, erklart die Auflehnung gegen die Romantik, die
Konzentration auf das Sichtbare und Greifbare, die je nach Ge-
schmack als Naturalismus, als Realismus oder als objektive Kunst
proklamiert wurde.

Wie bei den Romantikern der Zusammenbruch durch die na-
poleonischen Kriege, so vertiefte bei Maupassants Generation, die
um 1870 zwanzig Jahre alt war, die Katastrophe im deutsch-fran-
zosischen Krieg den Pessimismus. Gleich den Romantikern leidet
der junge Maupassant an Einsamkeit, Langeweile, innerer Unlust,
empfindet er die Sinnlosigkeit des Daseins. Er klagt dariiber in
einem Brief an Flaubert, der ihn streng zurechtweist. Willenskraft
tiberwindet die Lethargie, verbannt die sterilen Traume, ziigelt die
innere und dufBere Flatterhaftigkeit, und das Rezept des Meisters
wird zur Devise Maupassants: Arbeit, unermiidliche Arbeit. Die
Objektivitit war der Panzer, den der in Gesprachen und Briefen,
in allen privaten AeuBerungen iiberbordende romantische Anti-
Romantiker Flaubert fiir seine Kunst brauchte. Der Schiiler, der
personlich verschlossene Maupassant, bedurfte der Objektivitét
nicht minder, um seine Anfilligkeit, das unaustilgbare mal du
siecle, zu verbergen. Nicht umsonst lernte er sieben Jahre lang.

157



Die atheistischen Vater, die Enkel der Aufklirung, und die mit
romantischer Lyrik aufgezogenen Miitter vermachten der Genera-
tion Maupassants ein Erbe, das in einem nihilistischen Zug resul-
tierte. Die zur Verwunderung Tolstojs auf die Miitter verwendete
Zartlichkeit der franzosischen Realisten ist ein Abschied von der
Romantik. Zweimal in seinen Werken fithrt Maupassant, um das
romantische Gefiihl zu bezeichnen, die gleichen Verse Victor
Hugos an:

Es kam die Nacht, im Schweigen starb der Fackeln Schein,
Und nur die Quellen klagten noch im finstern Hain.
Geborgen hinter ihres Nestes dunklem Wall

Sang dichterisch und wie verliebt die Nachtigall.

Im tiefen Laub entschwebten des Gelachters Wogen
Der Uebermiitigen, die die Zagen mit sich zogen.
Die Holde mit dem Freund im Waldesschatten ging,
Entriickt und weit, als ob ein Triumen sie umfing.
Sie splirten, daf} die Seelen mihlich wie in Daunen
Und ihre heiflen Blicke und ihr heimlich Raunen,
Ihr Herz, die Sinne, die verdimmernden Gedanken
Im blauen Licht des Monds am Horizont versanken.

Einmal stehen diese Verse in «Sur 'Eau». Maupassant begegnet am
waldigen Kiistenhang der Reede von Agay einem jungen Liebes-
paar, das er beim Abendessen in einem Landgasthof und spiter
am Strand wieder trifft. Er kehrt auf seine Jacht zuriick und bleibt,
von unbestimmter Traurigkeit erfiillt, lange auf Deck sitzen. Da
erblickt er in einem erleuchteten Fenster des Gasthofs die Umrisse
des Paares, und seine Einsamkeit tiberwiltigt ihn. «In der lauen
Friihlingsnacht, beim leichten Gerdusch der Wellen auf dem Sand,
unter der Mondsichel, die aufs Meer hinaus fiel, empfand ich eine
solche Sehnsucht nach Liebe, daf} ich vor Verzweiflung fast aufge-
schrien hétte. Pldtzlich schimte ich mich dieser Schwéche, und»
— fiigt er mit etwas ironischer Wehmut hinzu — «da ich mir nicht
eingestehen wollte, daf3 ich ein Mensch sei wie die andern, so be-
schuldigte ich den Mondschein, er habe mir den Verstand ver-
wirrt.»

Das zweite Mal dienen die Verse dazu, im Angelus-Fragment den
Zwiespalt zwischen luftiger Illusion und grausamer Wirklichkeit
zu verdeutlichen. Frau de Brémontal, auf die Géste wartend, die
durch den Wintersturm zum Abendessen ins Schlof3 kommen sol-
len, dem ungewissen Schicksal ihres Gatten nachhingend, 6ffnet
ein Buch, die «Contemplations», und liest zuféllig diese Stelle. Das
Herz zieht sich ihr zusammen bei dem Gedanken, daB3 es solche

158



Nichte gab und andere wie die heutige. «Warum diese Gegen-
sdtze, dieser siifle Zauber und diese Wildheit der Natur?»

Aus allen Werken Maupassants, schreibt René Doumic, emp-
fange man den beklemmenden Eindruck des Unbehagens und der
Angst. «In einer Zeit allgemeiner Verzweiflung hat keiner mehr
als dieser Schriftsteller die Leere gezeigt und das Gefiihl des abso-
luten Nichts vermittelt.» Maupassant selbst bekannte in einem
Briefe: «Ich habe schmerzhaft, unheilbar die Vorstellung der
menschlichen Ohnmacht in mir.» Neveux, der diese Worte zitiert,
nennt ihn «wohl den entschiedensten Pessimisten der franzdsischen
Literatur» und erklart: «Als einziger unter seinen Zeitgenossen hat
er die Menschheit gerichtet und endgiiltig verurteilt.»

Hat er wirklich ein Verdikt unter Ausschluf3 der Berufung ge-
fallt? Eine Briefstelle, die Neveux selbst weist, dringt zu einer
andern Deutung. «Dumas wiirde sagen, ich sei magenkrank»,
schrieb Maupassant. «Ich glaube eher, ich habe ein armes, stolzes
und schamhaftes Herz, ein Menschenherz, jenes alte Menschenherz,
das man verlacht, das sich aber auflehnt und auch im Kopfe weh
tut. Ich habe die miide Seele der lateinischen Rasse... Man halt
mich zweifellos fiir einen der gleichgiiltigsten Menschen der Welt.
Ich bin skeptisch, was nicht das selbe ist, skeptisch, weil ich klare
Augen habe. Und meine Augen sagen zu meinem Herzen: ,Ver-
birg dich, altes Ding, du bist grotesk’, und es verbirgt sich.»

Die bis zur Verzweiflung sich steigernde Vereinsamung ist die
Grundstimmung, in der Maupassant lebt, und aus der er schafft.
Sie wirkt in allen Romanen. Sie ist spiirbar in den Novellen, in
der gesamten Spannweite vom Burlesken bis zum Tragischen. Er
ist ein Skeptiker; er wiirde sich nichts vormachen wollen und
auch nicht konnen, da es ihm sein untriiglicher Blick verbieten
wiirde. Er sagt es selbst, die Augen dominieren das Herz, ohne es
zum Schweigen zu bringen. In der ersten Novelle ergreift uns un-
vergelllich ein Bild der Vereinsamung, der Jammer der Boule de
Suif, die nach ihrer bittersten Enttiduschung still weinend im vollen
Wagen sitzt bis zum Ende der Reise. Hier ist schon der Grund-
akkord von Maupassants Werken angeschlagen und sein Haupt-
anliegen klar: die Qual der Kreatur. Im zweiten Novellenband,
«Mademoiselle Fifi» (1882), nimmt der Verfasser zufillig an einer
Beerdigung teil, bei der einer aus dem kleinen Trauerzug ihm die
Geschichte der Toten berichtet. Als Kind von einem Kammer-
diener geschiindet, wird sie als Frau bei einer offiziellen Feier
verhohnt, indem ein MiBgiinstiger sie mit dem Namen jenes Scheu-
sals belegt. Es entsteht ein Tumult, und vor den Rufen «Madame
Baptiste» entflicht die auf diese Weise nochmals Geschiindete, um

159



sich ins Wasser zu stiirzen. Hier 146t der Verfasser sein Mitleid
sprechen. Er betrachtet den Gatten des Opfers und schlief3t: «Ich
wartete, sehr ergriffen, bis man den Sarg ins Grab gesenkt hatte,
ging dann auf den armen schluchzenden Jungen zu und driickte
ihm kriftig die Hand.»

«Miss Harriet» (1883/84) ist die Novelle des Mitleids. Der alte
beriihmte Maler Chenal erzidhlt, wie er als Fiinfundzwanzigjdhri-
ger auf einer Fullwanderung in einem Bauernhof Station machte
und dort eine verbliihte, sonderliche, sentimentale englische Jung-
fer traf, die, hoffnungslos in ihn verliebt, in ihrer Verzweiflung sich
im Ziehbrunnen ertriankte. «Arme einsame Geschopfe, die ihr
verloren und traurig an Hoteltischen sitzet», ruft der Erzdhler aus,
«arme, lacherliche und beklagenswerte Geschopfe, ich liebe euch,
seit ich jene Ungliickliche gekannt habe!»

In der robusten Titelnovelle des Bandes «Toine» (1885) wird der
dicke, lustige, witzige Wirt, der grofite Trinker und Fresser des
Arrondissements, durch einen Schlaganfall geldhmt und in diesem
Zustand von seiner Frau unterjocht; er muf} auf ihr Geheill Hiih-
nereier ausbriiten, was er schlieBlich mit Erfolg tut. Scheinbar
unbarmherzig durchdringt Maupassant die menschlichen Schwi-
chen und Schmaihlichkeiten. Doch das bescheidene Herz, das nicht
schweigen kann, lenkt den unbeirrbaren Blick auch auf die riih-
renden Ziige: Der hilflose Toine empfindet Mutterstolz, als unter
seinem Arm die Kiicken auskriechen! — So geschieht es oft, daf3
wir mit ihm, der es angestimmt hat, mitten im Geldchter innehal-
ten, betreten, beschdmt und traurig.

In den Novellen wie in den Romanen werden menschliche Hab-
sucht, Machtgier, Bosheit und Gefiihlsroheit, aber auch deren
Opfer gezeigt, die Opfer in ihrer Vereinsamung. «Une Vie», mit
dem Vorspruch «die schlichte Wahrheit», ist die Leidensgeschichte
einer Frau. Michtiger als alles, sagt Maupassant, ist die Verzweif-
lung der gemarterten Kreatur. Von diesem Grundmotiv kann nur
ein sensibles Naturell bewegt werden. Der Krieg 1870/71 wurde
Maupassant gerade wegen seiner Sensibilitdt zum entscheidenden
Erlebnis, der Krieg in franzésischer Perspektive. Niederlage, Riick-
zug, Okkupation, der eisige Winter kehren immer wieder in seinen
Werken. Vereinsamung und Verzweiflung des Menschen bilden
das dichterische Herzstiick des Abenteuerromans «Bel-Ami». Auf
dem Heimweg von einer Abendgesellschaft redet der alternde
Dichter Norbert de Varenne lange zu Duroy und mehr noch zu
sich selbst von seinen Depressionen. «Sie verstehen mich heute
nicht», sagt er, «aber Sie werden sich spiter an meine Worte
erinnern. Es kommt der Tag, fiir viele sehr friith, da man nichts

160



mehr zu lachen hat, weil man hinter allem, was man anschaut, den
Tod erblickt. Ich habe ihn gespiirt, wie er mich allm#hlich zer-
nagte, Monat fiir Monat, Stunde fiir Stunde, mich aushohlte, mich
entstellte, und ich zerfalle wie ein Haus vor dem Einsturz. Jetzt
spiire ich bei allem, was ich tue, mein Sterben. Jeder Schritt bringt
mich dem Tode niher, jede Bewegung beschleunigt sein hafBliches
Geschéft. Atmen, schlafen, trinken, essen, arbeiten, trdumen, alles,
was wir tun, heiit sterben. Leben iiberhaupt heil3t sterben. Den-
ken Sie an all das, junger Mann, denken Sie daran! Auch Sie wer-
den die entsetzliche Not der Verzweifelten empfinden. Sie werden
nach allen Seiten um Hilfe rufen, und niemand wird Thnen ant-
worten.» — Und wirklich erinnert sich Duroy spiter an Varennes
Worte. Sogar er, Bel-Ami, der riicksichtslose Lebemann und
Beutejager, spiirt diese Vereinsamung.

Maupassant weill keine Losung und versucht keine zu geben.
De Varenne rat Duroy, zu heiraten. Das hat seinen Sinn. Schlief3-
lich kann die Losung eines Gefiihlskonflikts nicht im philosophi-
schen Gedanken, sondern wiederum nur im Gefiihl liegen. Die
Ehe als Zuflucht mag auf den ersten Blick ein Trugschluf3 schei-
nen. Wie kann Maupassant die Ehe empfehlen, die in seinen
Werken so oft gebrochen wird? Aber es ist eben der alternde,
miide Junggeselle de Varenne, der so spricht: Nur durch Freund-
schaft, durch Kameradschaft 148t sich die Vereinsamung {iiber-
winden, und er meint nicht die Kameradschaft mit der Frau, son-
dern die Vervielfdltigung mittels der Frau, die Kinder. Wir gehen
verloren, wir mit unserer Eigenart, sagt er, selbst unsere Werke
werden erloschen; nur in unseren Kindern konnen wir etwas von
uns an die Zukunft weitergeben. Auch das ist natiirlich keine
schliissige Antwort, es mag blof3 eine Sehnsucht und Wehmut des
Vereinsamten sein; doch ist es gerade dieses, was Maupassant vom
Nihilismus trennt. Trotz und iiber allem die Huldigung an das
Leben! Dieses wesentliche Element, der bei Maupassant nicht nur
in den Werken ausgeprigte, sondern der Mutter und dem Bruder
gegeniiber grofziigig betdtigte Familiensinn, die darin in Erschei-
nung tretende Treue und Lebensbejahung neutralisiert die zer-
setzende Tendenz, die dem Pessimismus innewohnt, und wirkt der
Auilssung der Gesellschaft entgegen. Die Frau als Mutter, als sich
aufopfernde Mutter, die eine so groB3e Rolle in den Romanen spielt,
von «Une Vie» bis zum Angelus-Fragment, verkorpert somit nicht
nur den Abschied von der Romantik, sondern zugleich das Lebens-
Prinzip, die fruchtbare, schiitzende Erde. ‘

Lanson sieht die Romantik von metaphysischen Schauern durch-
zittert. Er definiert ihren Lyrismus als die Expansion des Indivi-

n 161



dualismus. Das liebende und hoffende, hassende und verzweifelnde,
begeisterte und melancholische Ich fragt schlieflich nach dem
Warum, Woher, Wozu. Da das mal du siécle auch in der nachfol-
genden Generation steckte, so wurde sie — ohne dadurch in Reo-
mantik zu verfallen — zu der gleichen Frage gedréngt. Maupas-
sant hallt von frithauf das schablonenhafte Denken, die Vorurteile.
In der Novelle <Mon oncle Sosthéne» bekennt er sich zur Toleranz.
Freidenker sein, heillt fiir ihn, sich gegen alle Dogmen emporen,
die von der Todesfurcht erfunden wurden. Doch hat er nichts
gegen die Tempel, seien sie katholisch, papstlich, romisch, prote-
stantisch, russisch, griechisch, buddhistisch, jiidisch oder muselma-
nisch. Im Gegensatz dazu nennt er (als erzdhlender Neffe) den
Onkel Sosthéne einen bornierten Freidenker, einen Freidenker aus
Dummbheit. ‘ »

Die gelassene Haltung weicht in dem Malfe, als die Enttduschung
fortschreitet. Die «Entzauberung des Lebens» wird in der amou-
rosen Geschichte von den «Sceurs Rondoli» vielleicht zu wenig
beachtet: der Hal} auf die Eisenbahnreisen, die Traurigkeiten des
Hotels, der Ekel vor dem unvertrauten Bett, die Banalitat der
Giste an der Table d’héte. Hier wird das Grauen der Einsamkeit,
das in der im gleichen Jahre 1884 erschienenen «Miss Harriet» ge-
staltet ist, direkt ausgesprochen: die Abende in einer unbekannten
Stadt. «Man geht vor sich hin inmitten eines bewegten Treibens,
das iiberraschend wirkt wie in einem Traum. Man schaut Gesich-
ter an, die man nie wieder sehen wird; man hort Stimmen von
Dingen reden, die einem gleichgiiltig sind, in einer Sprache, die
man nicht einmal versteht. Man empfindet das entsetzliche Gefiihl
des Verlorenseins . .. Man geht wie auf einer Flucht, man geht, um
nicht ins Hotel zuriickzukehren, wo man noch mehr verloren wire,
weil man dort daheim ist, in dem bezahlten Daheim jedermanns,
und schlieBlich sinkt man auf einen Stuhl in einem beleuchteten
Café, dessen Vergoldungen und Lichter einen tausendmal mehr
bedriicken als die Schatten der Strafle. Dann, vor einem schaumi-
gen Bier, das ein eiliger Kellner gebracht, fiihlt man sich so schau-
rig allein, daf} einen etwas wie Verriicktheit packt, ein Bediirfnis
wegzugehen, anderswohin, irgendwohin, um nicht hier zu bleiben,
vor diesem Marmortisch und unter diesem grellen Liister. Und
man wird plotzlich inne, daB3 man eigentlich und immer und iiber-
all allein auf der Welt ist, und dal an Orten, die man kennt, die
vertraute Umgebung einem lediglich die Illusion der menschlichen
Verbundenheit gibt. In solchen Stunden der Verlassenheit, diiste-
ren Alleinseins in fernen Stidten, denkt man groB, klar und tief.
Dann sieht man wohl das ganze Leben auf einen Blick auBerhalb

&

162



der Perspektive ewiger Hoffnung, auBBerhalb des Truges angenom-
mener Gewohnheiten und der Erwartung des stets ertrdumten
Gliicks. Wenn man in die Ferne geht, versteht man recht, wie alles
nah und kurz und leer ist. Auf der Suche nach dem Unbekannten
wird man recht gewahr, wie alles medioker und schnell zu Ende
ist. Wenn man iiber die Erde schweift, sieht man recht, wie klein
sie ist und stets ungefdhr gleich.»

Wie alles schnell zu Ende ist — iiber den Jammer der Verging-
lichkeit spricht Varenne zu Duroy. Die Frage nach dem Warum,
Woher, Wozu, nach dem Sinn der Schopfung, nach Gott wird in
dem Novellenband «L’Inutile Beauté» erortert. Dort sagt Salins zu
Grandin: «Weillit du, wie ich Gott auffasse: als ein monstroses
Schopfungsorgan, das Milliarden von Welten ins All sit, wie wenn
ein einziger Fisch Eier ins Meer legte. Er schafft, weil das seine
Funktion als Gott ist, doch ohne in seiner stupiden Fruchtbarkeit
zu wissen, was er macht, ohne von den vielfdltigen Kombinationen
zu wissen, die aus seinen verstreuten Samen hervorgegangen sind.»

Nach dem Gesetz der Objektivitdt, wonach keine Regung des
Autors spiirbar werden soll, stellt Maupassant oft den Triumph des
Gemeinen und Tierischen iiber das Zarte und Schone gleichsam
nur vor den Leser hin. Aber die dulere Unbewegtheit wird, wie
wir gesehen haben, auch durchbrochen. Denn vom sozusagen
objektiven Atheismus gelangt der Dichter zur unverhiillten Re-
volte gegen die Schopfung. Threm wirkenden Prinzip, einem Uner-
kannten, Unfalllichen, Unpersonlichen, wird das Leiden der Krea-
tur entgegengehalten. Die Antithese Schopfer und Geschopf, Gott
und Christus, wird im Gesprich zwischen dem Abbé und dem Arzt
im Angelus-Fragment ausgefiihrt.

Warum ist die Roheit stirker als die Schonheit? Mit dieser
Frage protestiert Maupassant gegen die Empfindungslosigkeit, die
Gefiihllosigkeit der Schopfung. Offenbar ist kein Sinn in dem Gan-
zen, sagt er. Seine Revolte gegen Gott ist eine Auflehnung gegen
das Unmenschliche, das fiir ihn zum Bosen schlechthin wird. Aus
diesem Blickfeld gewinnt er ein besonderes Verhiltnis zu Christus.
Der Erldser, ein betrogener Heiliger, ist das Sinnbild und Ideal der
leidenden Menschheit. Die Schopfung ist ein Trug, da die Schon-
heit der Natur stindig dem Leiden widerspricht, das mit der irdi-
schen Welt verbunden ist. Weiterleben ist nur moglich, wenn man
liber den Betrug hinwegsieht und das Reine erhebt. Dieses aber
ist das aus dem Leiden geborene Erbarmen. Gott kann nicht barm-
herzig sein, er ist abstrakt, und seine Grausamkeit ist die der
Schopfung innewohnende Grausamkeit. Nur der Leidende ist
barmherzig, denn nur er kann mitleidend sein. Christus ist somit

163



reiner als Gott, wird durch seine grenzenlose Barmherzigkeit selbst
zu einem Gott, einem personlichen, durch Leiden mit den Men-
schen verbundenen Gott. Dies verkiindet der Abbé, und der Arzt
findet, er rede hochst seltsam.

Oft ist gefragt werden, inwieweit die Krankheit das Gefiihl Mau-
passants beeinflufit habe, ob die Krankheit nicht seine spitere
Weichheit erklare, die der eine und andere gar fiir kiinstlerischen
Zerfall hielt. Wenn man diese Ansicht — auf Grund sorgfaltiger
Untersuchung der Werke — ablehnt, so wird man sich hiiten, auf
das weite Feld der Spekulation iiber Genie und Krankheit zu ge-
raten. Maupassant hat dazu ein sehr schones Wort gesagt, das in
mancher Hinsicht auf ihn selbst zutrifft. Emport dariiber, da3 Ma-
xime Du Camp, ein Freund Flauberts, den «schlechten Einfall»
hatte, der Oeffentlichkeit die Krankheit des Meisters zu enthiillen,
eine Beziehung zwischen dem kiinstlerischen Naturell Flauberts
und der Epilepsie herzustellen und das eine aus dem andern zu
erklidren, schrieb er: _

«Gewif}, dieses entsetzliche Uebel konnte den Korper nicht tref-
fen, ohne den Geist zu verdiistern. Aber soll man das bedauern?
Sind die vollkommen gliicklichen, starken und gesunden Menschen
richtig ausgestattet, um das Leben, unser so leidvolles und so kur-
zes Leben zu verstehen, zu durchdringen und darzustellen? Sind
die Kraftstrotzenden geeignet, alles Elend und alle Qual, die um
uns sind, zu entdecken, und inne zu werden, daf} der Tod stindig,
taglich, {iberall, wild, blind und vernichtend zuschldgt?»

«Es ist moglich, es ist wahrscheinlich, da3 der erste epileptische
Anfall einen Schatten von Melancholie und Sorge auf das feurige
Gemiit dieses robusten Kerls warf. Es ist wahrscheinlich, daB in
der Folge eine gewisse Kiimmernis in ihm zuriickblieb, ein etwas
diisterer Ausblick, ein MiBtrauen vor den Ereignissen, ein Zweifel
vor dem scheinbaren Gliick. Aber fiir jeden, der den begeiste-
rungsfahigen, kraftvollen Mann gekannt hat, der Flaubert war, fiir
jeden, der ihn leben, lachen, sich ereifern, von Tag zu Tag empfin-
den und mitempfinden sah, ist es unzweifelhaft, da3 die Furcht vor
den Krisen sein Daseinsgefiihl und seine Lebensgewohnheiten nur
auf fast unmerkliche Weise zu beeinflussen vermochte.»

Im iibrigen braucht Maupassants Gefiihlsweichheit nicht er-
kldrt zu werden. Sie war eine Zeiterscheinung, auf die René Dou-
mic hinwies; das attendrissement de 'dme humaine, charakteri-
stisch fiir die Literatur der achtziger Jahre, bedeutete ihm eine
Bereicherung.

164



Kleidete der Lyriker Musset die «Konfession eines Kindes des
Jahrhunderts» in Romanform ein, so verzichtete der Epiker Mau-
passant bei seiner Konfession auf jede Ausschmiickung. Im Bord-
journal «Sur I'Eau» driickt er unmittelbar seine Gefiihle und Ge-
danken aus, und es herrscht vom Moralisten Tolstoj bis zu den
reinen Aestheten eine eigenartige Uebereinstimmung im Urteil
tiber dieses Buch: sie alle bezeichnen es als sein bestes Werk. «Das
ist das Testament», schrieb Pol Neveux, «die grofle Beichte fiir die
Nachkommenden. Maupassant vermacht seine erhabensten Ge-
danken, da er Abschied nimmt von allem, was er liebte, von den
Traumen, den besternten Nédchten und dem Hauch der Rosen. Sur
I’Eau ist das Buch der modernen Entzauberung, der getreue Spie-
gel des duBersten Pessimismus. Das Bordjournal, unzusammen-
hangend und skizzenhaft, doch so edel in seiner Unrast, hat fiir
immer seinen Platz neben Werther und René, Manfred und Ober-
mann.» _

Maupassant genief3t die Schonheit, ohne ihr zu verfallen, die
Frau, die Einsamkeit, aber er ertragt sie auch nicht. Wihrend er
die Losung sucht, die Synthese, sieht er von weitem die Schatten
des Todes herankriechen. Er will sich ihnen entziehen, er wehrt
sich gegen sie, in kiihner und steter Willensanspannung, er kdmpft
gegen sie mit Werken, die der Verginglichkeit durch klassische
Form trotzen, er kampft, bis die Schatten {ibermachtig ihn umfan-
gen, und er bei lebendigem Leibe in die ewige Nacht sinkt. Die von
dem groflen Lachen erst iiberdeckte, dann sich durchringende
Klage des Herzens macht Maupassants Leben und Oeuvre so
menschlich.

Bei seinem Tode empfinden Freunde und Bekannte, Zeugen
einer heldischen Tragodie gewesen zu sein. Zola ruft schmerzlich
aus, Maupassant sei einer der gliicklichsten und ungliicklichsten
Menschen gewesen. René Doumic sagt: «So sehr man sich gegen
Anfdlle von Riihrseligkeit wappnen mag, ist es unmoglich, sich der
Bewegung zu erwehren, wenn man von ihm spricht.» Allgemein
ist die Ergriffenheit vor der einmaligen Erscheinung, die durch die
grofartige Einheit von menschlicher und kiinstlerischer Perstn-
lichkeit ihre tiefe Bedeutung erlangt. Der Biograph Maynial
schreibt: «Man kann ohne Uebertreibung sagen, daBB sein Werk
eigentlich sein so kurzes und volles Leben bestimmt hat, ihn nach-
einander allen Geniissen, allen Instinkten, jeder Neugier auslie-
ferte, die sein kiinstlerisches Temperament erheischte. Kein frem-
der EinfluB hat ihn entstellt, kein Hindernis hat ihn je von seinem
stetigen Kurs abirren lassen. Vom ersten Tag und vom ersten
Buch bis zu den letzten Stunden und den letzten Seiten blieb er

165



jenem Grundsatz treu, den ihm sein Meister iibermacht hatte:
,Alles der Kunst opfern; das Leben muf} vom Kiinstler als ein Mit-
tel betrachtet werden, als nichts mehr.‘ Als er spiirte, dal} sein kla-
rer Blick und sein heller Verstand sich triibten, als er unfihig war,
dem iiberbordenden Strom der Bilder und der verworrenen Visio-
nen zu widerstehen, wollte er sterben, frei noch und bewuf}t, um
denen, die ihn geliebt oder beneidet hatten, nicht das schmahliche
Schauspiel des Verfalls zu geben.»

Paul Bourget erzihlt, wie er einmal nach einem Traum, der ihn
bis in den Tag hinein verfolgte, mit Maupassant zusammenkam,
und dieser ihm bei der Gelegenheit — es war im Jahre 1884 —
gestand, er sehe, wenn er nach Hause zuriickkehre und die Tiire
zum Arbeitszimmer ofIne, seinen Doppelgédnger im Fauteuil sitzen.
«Ich weiB}, daB} es eine Halluzination ist in dem Augenblick, in dem
ich sie habe. Ist das nicht sonderbar? Und wenn man nicht ein
biBichen Grips hitte, wie wiirde man sich fiirchten?» Bourget fihrt
fort: «<Indem er das sagte, blickte er vor sich hin, mit seinen hellen
Augen, in denen die Flamme seines klaren Geistes leuchtete, und
er hatte tatsichlich keine Furcht. Wie oft habe ich ihn in meiner
Erinnerung so gesehen, wie er zu jener Stunde war, da offenbar
das Uebel ihn zu befallen begann, dem er schlieBlich erlag! Dieses
Duell mit dem Irrsinn war das geheimnisvolle Drama seiner zehn
letzten Jahre. Was er gelitten haben muf, das verraten seine letz-
ten Portrats und die Verwiistungen, von denen dieses einst so freie,
so frisch energische und offene Gesicht gezeichnet war. Daf} der
Schriftsteller ausgehalten hat, dafl er durch dieses Martyrium ge-
wachsen ist, das beweist, wie sehr die leidenschaftliche Liebe zu
seiner Kunst das eigentliche Wesen dieses Kiinstlers ausmachte,
dessen Werk dauern wird, solange es eine franzosische Sprache
gibt.» '

166



	Guy de Maupassant 1850-1893

