
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 3

Artikel: Über den sauren Kitsch

Autor: Holthusen, Hans Egon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER DEN SAUREN KITSCH

Von Hans Egon Holthusen

Was versteht man eigentlich unter Kitsch? Das kleine Knaursche
Konversationslexikon, Ausgabe 1950, definiert den Begriff
folgendermaßen: «Kitsch, scheinkünstlerische Gestaltung; ersetzt
mangelnde Formkraft durch inhaltliche (erotische, politische, religiöse,
sentimentale) Phantasiereize.» Die von kitschigen Erzeugnissen
ausgehende Wirkung, die oft sehr stark ist und zu großen Erfolgen
führen kann, wird demnach nicht durch die Form ausgeübt, sondern
durch den Stoff. Wir dürfen hinzufügen, daß Mangel an Formkraft

bei einem Künstler immer verbunden, ja eigentlich identisch
ist mit einem Mangel an künstlerischer Wahrhaftigkeit, da denn
der Formwille des Künstlers zusammenfällt mit seinem Erkenntniswillen,

da der Künstler nur in Formen denken und handeln kann.
Eine sentimentale Liebesgeschichte oder ein schlechter politischer
Roman sind, auch wenn mit ihnen große Summen verdient werden,
künstlerisch nicht gültig, weil sie nicht wahr sind, sondern an der
Wirklichkeit unseres Daseins vorbeireden. Was den echten Künstler

auszeichnet, das ist, außer einem begeisterten Liebesverhältnis
zu der Sprache, in der er sich auszudrücken hat, vor allem ein
starker Wirklichkeitssinn, eine glühende Phantasie für das Wirkliche,

die nun freilich im strikten Gegensatz steht zu der Geschicklichkeit

des Kitschfabrikanten, mit rein stofflichen Phantasiereizen
zu manipulieren.

Das Wirkliche, wie wir es hier verstehen wollen, ist nicht zu
verwechseln mit dem Tatsächlichen, und Wirklichkeitssinn nicht mit
der Mentalität von Leuten, die sich rühmen, «mit beiden Beinen
auf dem Boden der Tatsachen» zu stehen. Der «Wirklichkeitssinn»
von Politikern und Bankdirektoren ist oft nur ein robuster
Tatsachensinn, der sich in maulaufsperrende Fassungslosigkeit
verwandelt, wenn der Boden der Tatsachen, auf dem sie stehen, durch
Politische und soziale Katastrophen ins Rutschen kommt. Der
Wirklichkeitssinn des Künstlers hingegen ist frei von aller Sach-
and Triebbefangenheit, er ist, wie man im Zeitalter Kants sagte,
«interesselos». Nur dadurch, daß er in einer Sphäre kontemplativer
Interesselosigkeit schafft, kommt der Künstler, der so oft als
«wirklichkeitsfremd» verschrien wird, dem Geheimnis des Wirklichen
auf die Spur.

Der Hersteller von Kitsch hat zum Wirklichen nur eine sehr

10
145



vage und indirekte Beziehung. Er ist grundsätzlich darum bemüht,
seinem Publikum das Bild einer Welt vorzuspiegeln, die seinen
primitiven Illusionen und Tagträumen entspricht. Also: himmlisch
verblümelte und verblasene Liebesgeschichten mit dem obligaten
Happy-End, Fabeln, die eigentlich auf dem Mond spielen, Konflikte
aus dem Poesiealbum für Backfische, ein theatralisches Heldentum
kriegerischer oder ziviler Observanz, wie der kleine Moritz es sich
vorstellt, viel himbeerfarbener Edelmut und düstere Schurkerei,
vor allem aber elegante Milieus, Rivieraterrassen, ungarische
Schlösser, Pariser Hotels usw., bevölkert von Leuten, die so
vornehm sind wie die Figuren auf einer Kupferberg-Gold-Reklame.
Viel Seele, edles Leid, falsche Perlen und anilinfarbenes Glück.
Das alles wird nach bewährten volkstümlichen Klischees des
Denkens, Fühlens und Sehens entworfen und ausgeführt, weshalb denn
alle Entwicklungen vorauszusehen, und Ueberraschungen
grundsätzlich ausgeschlossen sind.

Die überwiegende Mehrheit der Kitscherzeugnisse ist beseelt
von dem Drang zur Verschönerung und Verzuckerung der Welt.
Es handelt sich eigentlich darum, den Massen, denen in der Wüstenei

der modernen Zivilisation unter anderem auch die Phantasie
verkümmert ist, das Träumen abzunehmen. Darum hat Hofmannsthal

einmal das Kino, diese mächtigste Domäne der Kitschproduktion,
eine «Traumfabrik» genannt.

Es gibt aber neben der unausrottbaren Lust an der schönen Illusion

auch die entgegengesetzte Tendenz, nämlich den sentimentalen

Hang zur Verschlechterung und Verlästerung der Wirklichkeit

durch das Medium der künstlerischen Darstellung, es gibt
neben dem süßen auch den sauren Kitsch. Wir sehen gerade heute
viele Künstler am Werk, die so sehr in gewissen weitverbreiteten
pessimistischen oder, wie das Modewort lautet, «nihilistischen»
Vorurteilen über den Sinn des Daseins befangen sind, daß sie alles
tun, um den Eindruck zu erwecken, wir lebten schon hier auf
Erden recht eigentlich in der Hölle, und die einzig in Betracht
kommende Gemütsverfassung des modernen Menschen sei die
Verzweiflung. Daß die letzten zehn Jahre Weltgeschichte durchaus
dazu angetan waren, eine solche Schlußfolgerung nahezulegen, soll
nicht geleugnet werden, aber man braucht sich nur darauf zu
besinnen, daß das bedeutendste literarische Dokument über den
Dreißigjährigen Krieg in Deutschland ein humoristischer Roman ist,
um zu begreifen, daß man mit einer monotonen Häufung von
Schrecken auf Schrecken und Greueln auf Greueln dem Befinden
des Menschen auch in katastrophalen Zeitläuften nicht gerecht wird.
Die konkrete (zu deutsch: zusammengewachsene) Wirklichkeit

146



unseres Lebens ist höchst vieldeutig und unerschöpflich reich an
geheimnisvollen Sinntiefen. Ebenso unberechenbar ist die menschliche

Seele. Sie verfügt auch in extremen Lagen über Kräfte, die
es ihr unmöglich machen, in einem Dauerzustand ungemischter
Verzweiflung zu verharren.

Als der französische Dichter Julien Green kurz nach Kriegsende
eine junge Frau besuchte, die aus dem fürchterlichsten aller
Konzentrationslager lebend entkommen war, begann sie ihren Bericht
mit folgenden Worten: «Vor allem, man war nicht immer
verzweifelt in Auschwitz. Ich habe zum Beispiel drei Wochen lang
eine entzückende Freundschaft gehabt, wir mußten über alles
lachen. Ich erinnere mich eines Sonntags, wo wir uns eine Stunde
ins Gras legten, frei, Verse von Baudelaire und Valéry vor uns
hinsagten und Kohlblätter aßen, die wir aus dem Schmutz
aufgelesen hatten ...» Ein schlechter Journalist hätte das vielleicht um
einer vermeintlichen «Massenwirkung» willen unterschlagen. Ein
echter Dichter mußte fühlen, daß gerade aus solchen Sätzen die
lebendige Wahrheit der Situation den Leser anblitzen würde, daß
gerade durch sie der konkrete Erlebnisraum vergegenwärtigt werden

müßte, innerhalb dessen dann der Eintritt des schlechthin
Entsetzlichen auch beim Leser ein wirkliches heißes Entsetzen hervorrufen

würde.
Der Mann des sauren Kitsches arbeitet nach dem Prinzip: Gelobt

sei, was weh tut! Er hat den scheelen Blick, er denunziert gleichsam

die Gesamtheit des Wirklichen, um sich für erlittene Unbill
zu rächen. Sein Kunstfehler ist eigentlich ein Sehfehler. Da er die
Wirklichkeit nicht sieht, wie sie ist, verfällt er auf unwahre
Motivbildungen und denkt sich Fabeln und Situationen aus, welche die
ganze Tiefe seines leidenden Ingrimms ausdrücken sollen, mit
denen er aber nur die Geschmacksnerven des Lesers malträtiert.
Um das himmelschreiende Elend der deutschen Nachkriegswelt zu
schildern, stellt er zum Beispiel einen einbeinigen Heimkehrer an
eine Münchner Straßenecke und läßt ihn eine junge Frau
anstarren, die ihrerseits seit längerer Zeit auf ihren kriegsgefangenen
Mann wartet. Diese ist von dem Ausdruck seiner traurig-begehrlichen

Blicke so erschüttert, daß sie ihn anspricht, mit sich nimmt
und sich ihm zu Hause auf einer Küchenbank hingibt. Die Episode
ist in einem halb lüsternen, halb wehleidigen Tonfall erzählt, und
der Leser empfindet nichts als Abscheu vor einer unglückseligen
Mischung aus falschem Edelmut und falscher Hurerei.

Ein junger Dramatiker stellt die Geschichte eines jungen und
grundsätzlich verzweifelten Heimkehrers dar, der — natürlich —
das Elternhaus zerstört findet, seinen früheren Kommandeur be-

147



sucht und ihn — natürlich — genau so hartherzig und «militaristisch»

findet wie einst im Felde, der dann in einem Kabarett
auftritt, um den altbewährten Bajazzo-Kontrast zwischen heimlicher
Verzweiflung und Amüsement auszuschlachten, und sich zuletzt
— natürlich — umbringt, und zwar durch Ertrinken in der Elbe,
um eine Lanze für das Nichts zu brechen und den (eigentlich nicht
existierenden) lieben Gott, der als surrealistischer Trottel mit Bart
und Zylinder anwesend ist, zu blamieren. Jeder Zuschauer, der
gesunden Menschen- und einigen Kunstverstand besitzt, wird
zugeben müssen, daß es einen solchen Heimkehrer nicht gibt, und
daß sich hier eine noch unreife Begabung in künstliche
Motivballungen verrannt, eine allzu dünne Stimme in theatralischen
Ausbrüchen überschrien hat.

Die Schreckens-, Greuel- und Weltuntergangsliteratur unserer
Tage krankt im allgemeinen daran, daß Autoren, deren Format
dem Niveau eines Wochenblättchens entspricht, sich mit Stoffen
von ungeheuerlichem Ausmaß konfrontiert sehen, zu deren Meisterung

es der gewaltigen Einbildungskraft eines Milton bedürfte. Da
gibt es lyrische Ergüsse wie diesen: «Eine Mutter hockt, / tief im
Winter, / am Straßenrand. / An ihr vorbei rast / apokalyptisch
die Menge / in Flucht. / Sie hockt und starrt. / Das Kind trinkt
längst nicht mehr, / tot ist es an der Brust ihr festgefroren.»
Ueberschrift: «Das jüngste Gericht.» Der junge Dichter versucht
also, das Gefühl eines «apokalyptischen» Grauens, das ihn erregt,
in einer menschlichen Figur von herzzerreißender Kraßheit zu
symbolisieren. Und was kommt dabei heraus? Eine leblose
Abnormität aus einem Wachsfigurenkabinett. Die Worte beschwören
nichts, das Gefühl ist ohnmächtig, Dimension und Plastik zu
erzeugen, und der Leser bleibt unbewegt. Eine blutjunge, übrigens
preisgekrönte Dichterin versteigt sich in der Hitze des Gefechts zu
einer Aussage von unfreiwilliger Grausamkeit und fataler Komik,
wenn sie schreibt: «Weiter, weiter. Drüben schreit ein Kind. / Laß
es liegen, es ist halb zerrissen.» Hier hat jemand im Schwung einer
beinah festlichen Verzweiflung nicht nur sein menschliches,
sondern auch sein künstlerisches Gleichgewicht verloren, hat
«übersehen», daß man nicht gut dazu auffordern kann, ein «halb
zerrissenes» und noch schreiendes Kind am Wege liegenzulassen.
Es gibt heute eine ganze Literatur der Kraßheiten und Ueber-
treibungen, die stimmlos verpufft, weil sie jenes künstlerische
Gesetz mißachtet, das Lessing in seinem «Laokoon» das Gesetz des
«fruchtbaren Moments» genannt hat: die berühmte Plastik ist
deshalb gelungen, weil ihr Schöpfer für seine Darstellung den Augenblick

kurz vor dem Biß der Schlange gewählt hat, nicht den Zeit-

148



punkt des Gebissenwerdens selbst. Nur dadurch war es ihm möglich,
auch bei einem Maximum von Angst und Verzweiflung noch Maß,
Würde, Menschlichkeit, noch künstlerische Faßlichkeit und Oeko-
nomie zu bewahren. Das schlechthin Grauenhafte und «Unmenschliche»

kann nie im höllischen Zentrum seiner selbst, sondern nur
vom Rande her künstlerisch fixiert, anschaulich, erkennbar, fühlbar

gemacht werden. Unsere neudeutschen Apokalyptiker wollen
aber das Grauen selbst in ihren Vers bannen und enden deshalb
meistens beim Ekelhaften oder beim Lächerlichen, das heißt eben
beim sauren Kitsch. «Schweigsam und finster», so schreibt einer
von ihnen, «am nahen Wegrand / Kauert ein müder Tod, verkommen,

/Von Kot befleckt, / Mit selbstdurchschnittener Kehle. /
Langsam, bläulich-weißen Wahnsinnsblickes / Erhebt er die Augen
zu mir / Dies bleibt unsagbar.»

Zwischen dem süßen und dem sauren Kitsch besteht nun aber
ein ganz bestimmter, ich möchte sagen: moralischer Unterschied,
auf Grund dessen man allen Ernstes geneigt ist, dem ersteren den
Vorzug zu geben. Dieser nämlich will im allgemeinen nichts weiter,

als sein Publikum auf anspruchslose Weise unterhalten und
verwöhnen, um es, wie es in der Reklame des Vergnügungsgewerbes

heißt, «auf zwei Stunden seine Sorgen vergessen zu
lassen.» Der saure Kitsch aber will, um einen der soeben bemühten

Nachkriegsautoren zu zitieren, «uns allen die Wahrheit ins
Gesicht schleudern.» Er tritt gerne mit dem Anspruch auf, uns
von irgendwelchen Illusionen zu befreien, irgendwelchen Heuchlern

die Maske herunterzureißen und irgendwelche grimmigen
Tatbestände aufzudecken. Das Ergebnis ist dann eine neue Illusion:
die Illusion der Illusionslosigkeit oder der «Nihilismus» oder eine
heute besonders beliebte Kombination von Zynismus und
Sentimentalität.

Wenn wir die Redensart von der ins Gesicht geschleuderten
Wahrheit aber einmal aufgreifen und kritisch untersuchen wollen,
so sehen wir uns durch das Problem des sauren Kitsches vor eine
Entscheidung philosophischen, vielleicht sogar theologischen
Charakters gestellt. Es erhebt sich eine Art Pilatus-Frage: welches ist
denn die Wahrheit der Welt? Ist die Verzweiflung in der Tat ein
bevorzugtes oder gar das einzig mögliche Vehikel der Erkenntnis?
Ist die Wirklichkeit, mit der wir es zu tun haben, sinnvoll oder
nicht? Ist die Welt nichts weiter als ein Chaos absurder Einzelheiten,

vergleichbar einem Topf voll geronnener Milch, oder
verdient sie auch heute noch den Namen «Schöpfung»

Wer diese Frage mit einem hoffenden Ja zum Sinn der eigenen
Existenz beantwortet, wer mit allen Instinkten rebelliert gegen

149



den geistigen Defaitismus der Programmatiker der Verzweiflung,
dem wird es nicht verborgen bleiben, daß es auch auf den höheren
Rängen der Literatur, auch bei international anerkannten Autoren
so etwas wie sauren Kitsch gibt. Denkfehler, Sehfehler und Kunstfehler

sind auch hier im Grunde ein und dasselbe. Wenn man eine
Philosophie ausbrütet, die das Bewußtsein des Menschen auf Angst,
Sorge, Ekel, auf ein schnödes «Geworfensein» und ein strapaziöses

«Verdammtsein zur Freiheit» reduziert, wenn man das Zerrbild

einer Welt entwirft, in der sich das menschliche Zusammenleben

im wesentlichen auf gegenseitige Terrorisierung, politische
Widerstandstaktik bis zum tollwütigen Exzeß und primitive
sexuelle Begehrlichkeit zwischen Mann und Frau beschränkt, so muß
auch der künstlerische Ausdruck eines solchen «Lebensgefühls»
dem wahren Kunstfreund zum Aergernis werden. Jean-Paul
Sartre läßt in seinem Schauspiel «Tote ohne Begräbnis» eine
Gruppe gefangener französischer Widerstandskämpfer erscheinen,
die einen der Ihrigen, einen 15jährigen Burschen, vor den Augen
seiner Schwester und mit deren Zustimmung auf offener Szene

erwürgen, damit er unter der Folter keine verräterischen Aussagen
machen kann: ob nicht auch hier jenes Lessingsche Gesetz des
«fruchtbaren Moments» verletzt worden ist? In «Huis Clos» (Hinter
verschlossenen Türen) sperrt er drei Menschen in einem öden,
fensterlosen Plotelzimmer zusammen, das die Hölle darstellen soll,
und läßt sie alles tun, was geeignet ist, den Begriff des Menschen in
den Augen der Zuschauer zu ruinieren, und zwar mit einer so
störrischen Konsequenz, daß es keine Ueberraschungen mehr gibt,
daß man ganz ebenso wie beim süßen Kitsch jede neue Pointe
mit einem Seufzer fataler Befriedigung quittiert: «Aha, natürlich,
so mußte es kommen.» Daß hier alles, was die auftretenden
Personen reden, denken und tun, so monoton böse, so krampfhaft
outriert und ausgeklügelt wirkt, das liegt vor allem daran, daß der
Autor eine elementare Kraft der menschlichen Seele einfach
gestrichen hat: es ist die Liebe, es ist das instinktive Gefühl der Ur-
solidarität mit allem, was Menschenantlitz trägt. «Die Hölle, das sind
die anderen», sagt Sartre. Er will damit dekretieren, daß in seiner
Welt an die Stelle der Liebe zum Nächsten der Ekel und das

qualvolle Aergernis an ihm getreten ist. Der englische Dichter
T. S. Eliot hat in seinem jüngsten Drama: «Die Cocktail Party»
diesem Satze scharf widersprochen. «Was ist die Hölle?» sagt er,
«Die Hölle ist man selbst.» Das heißt aber nicht mehr und nicht
weniger, als daß er den Begriff der Sünde rehabilitieren will.
Wunderbarerweise werden dadurch auch alle anderen Dinge wieder an
ihren Platz gerückt.

150



Kitsch entsteht, so möchte ich zusammenfassend sagen, wo der
sinnempfindliche Hauptnerv des Wirklichen verfehlt wird. Das
Wirkliche ist nicht das Tatsächliche, nicht irgendein «aus dem
Leben gegriffener» aufregender Stoff. Das Wirkliche ist ein Sinn,
in, zwischen und über den Dingen, den zu treffen es der
Einbildungskraft eines echten Künstlers bedarf. Es ist — Goethe
würde sagen: ein «heilig-öffentlich Geheimnis», also öffentlich
zutage liegend und Geheimnis zugleich, es ist die Wahrheit der
Welt. Diese wird aber nicht in Reinkulturen aus süßen oder sauren
Essenzen gewonnen. Ihr Arkanum ist wesentlich ein Geheimnis
der Mischung: zwischen Süß und Sauer, zwischen Gut und Böse.

Es gibt ein geistreiches Gedicht über den gemischten Charakter
der Welt von dem Provenzalen Peire Cardinal, der um 1220 gelebt
hat. «Schatten und Licht» heißt es in Karl Voßlers Uebersetzung
und beginnt mit der Ankündigung, der Dichter wolle sich diesmal
nicht, wie es üblich sei, in Schimpf und Tadel ergehen, «da zu viel
Tadel schließlich unrecht tut», sondern eine «halb bös, halb gut»
gestimmte Darbietung zum besten geben:

und da ich auch nicht leben mag mit Lüg',
so misch ich nun mein Lied aus Preis und Rüg'.

Sein künstlerisches Gewissen treibt ihn, der Wahrheit die Ehre
zu geben und sich bei dem zu bescheiden, was wirklich ist. So

bringt er in naiv aufzählender Weise alle Licht- und Schattenseiten

der Welt, in der er lebt, zur Sprache, um schließlich seinem
gräflichen Gönner das Ganze mit einer anmutigen Huldigung zu
Füßen zu legen:

Dem Grafen, der den echten Wert noch hegt,
In Rodez, sei dies Liedchen vorgelegt,
Das sich bescheidet bei der Wirklichkeit.

151


	Über den sauren Kitsch

