Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 18 (1950-1951)

Heft: 3

Artikel: Uber den sauren Kitsch

Autor: Holthusen, Hans Egon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DEN SAUREN KITSCH

Von Hans Egon Holthusen

Was versteht man eigentlich unter Kitsch? Das kleine Knaursche
Konversationslexikon, Ausgabe 1950, definiert den Begriff folgen-
dermallen: «Kitsch, scheinkiinstlerische Gestaltung; ersetzt man-
gelnde Formkraft durch inhaltliche (erotische, politische, religitse,
sentimentale) Phantasiereize.» Die von kitschigen Erzeugnissen
ausgehende Wirkung, die oft sehr stark ist und zu groBlen Erfolgen
fiihren kann, wird demnach nicht durch die Form ausgeiibt, sondern
durch den Stoff. Wir diirfen hinzufiigen, dal Mangel an Form-
kraft bei einem Kiinstler immer verbunden, ja eigentlich identisch
ist mit einem Mangel an kiinstlerischer Wahrhaftigkeit, da denn
der Formwille des Kiinstlers zusammenf&llt mit seinem Erkenntnis-
willen, da der Kiinstler nur in Formen denken und handeln kann.
Eine sentimentale Liebesgeschichte oder ein schlechter politischer
Roman sind, auch wenn mit ihnen grofle Summen verdient werden,
kiinstlerisch nicht giiltig, weil sie nicht wahr sind, sondern an der
Wirklichkeit unseres Daseins vorbeireden. Was den echten Kiinst-
ler auszeichnet, das ist, auller einem begeisterten Liebesverhiltnis
zu der Sprache, in der er sich auszudriicken hat, vor allem ein
starker Wirklichkeitssinn, eine glithende Phantasie fiir das Wirk-
liche, die nun freilich im strikten Gegensatz steht zu der Geschick-
lichkeit des Kitschfabrikanten, mit rein stofflichen Phantasiereizen
zu manipulieren.

Das Wirkliche, wie wir es hier verstehen wollen, ist nicht zu ver-
wechseln mit dem Tatsdchlichen, und Wirklichkeitssinn nicht mit
der Mentalitdt von Leuten, die sich rithmen, «mit beiden Beinen
auf dem Boden der Tatsachen» zu stehen. Der «Wirklichkeitssinn»
von Politikern und Bankdirektoren ist oft nur ein robuster Tat-
sachensinn, der sich in maulaufsperrende Fassungslosigkeit ver-
Wwandelt, wenn der Boden der Tatsachen, auf dem sie stehen, durch
politische und soziale Katastrophen ins Rutschen kommt. Der
Wirklichkeitssinn des Kiinstlers hingegen ist frei von aller Sach-
and Triebbefangenheit, er ist, wie man im Zeitalter Kants sagte,
«interesselos». Nur dadurch, daB er in einer Sphire kontemplativer
Interesselosigkeit schafft, kommt der Kiinstler, der so oft als «wirk-
lichkeitsfremd» verschrien wird, dem Geheimnis des Wirklichen
auf die Spur.

Der Hersteller von Kitsch hat zum Wirklichen nur eine sehr

10 145



vage und indirekte Beziehung. Er ist grundsidtzlich darum bemiiht,
seinem Publikum das Bild einer Welt vorzuspiegeln, die seinen
primitiven Illusionen und Tagtriumen entspricht. Also: himmlisch
verbliimelte und verblasene Liebesgeschichten mit dem obligaten
Happy-End, Fabeln, die eigentlich auf dem Mond spielen, Konflikte
aus dem Poesiealbum fiir Backfische, ein theatralisches Heldentum
kriegerischer oder ziviler Observanz, wie der kleine Moritz es sich
vorstellt, viel himbeerfarbener Edelmut und diistere Schurkerei,
vor allem aber elegante Milieus, Rivieraterrassen, ungarische
Schlosser, Pariser Hotels usw., bevolkert von Leuten, die so vor-
nehm sind wie die Figuren auf einer Kupferberg-Gold-Reklame.
Viel Seele, edles Leid, falsche Perlen und anilinfarbenes Gliick.
Das alles wird nach bewihrten volkstiimlichen Klischees des Den-
kens, Fiihlens und Sehens entworfen und ausgefiihrt, weshalb denn
alle Entwicklungen vorauszusehen, und Ueberraschungen grund-
sdtzlich ausgeschlossen sind.

Die iiberwiegende Mehrheit der Kitscherzeugnisse ist beseelt
von dem Drang zur Verschénerung und Verzuckerung der Welt.
Es handelt sich eigentlich darum, den Massen, denen in der Wiiste-
nei der modernen Zivilisation unter anderem auch die Phantasie
verkiimmert ist, das Triumen abzunehmen. Darum hat Hofmanns-
thal einmal das Kino, diese michtigste Doméne der Kitschproduk-
tion, eine «Traumfabrik» genannt.

Es gibt aber neben der unausrottbaren Lust an der schénen Illu-
sion auch die entgegengesetzte Tendenz, nédmlich den sentimen-
talen Hang zur Verschlechterung und Verldsterung der Wirklich-
keit durch das Medium der kiinstlerischen Darstellung, es gibt
neben dem siiflen auch den sauren Kitsch. Wir sehen gerade heute
viele Kiinstler am Werk, die so sehr in gewissen weitverbreiteten
pessimistischen oder, wie das Modewort lautet, «nihilistischen»
Vorurteilen iiber den Sinn des Daseins befangen sind, daf sie alles
tun, um den Eindruck zu erwecken, wir lebten schon hier auf
Erden recht eigentlich in der Holle, und die einzig in Betracht kom-
mende Gemiitsverfassung des modernen Menschen sei die Ver-
zweiflung. Daf3 die letzten zehn Jahre Weltgeschichte durchaus
dazu angetan waren, eine solche Schlufifolgerung nahezulegen, soll
nicht geleugnet werden, aber man braucht sich nur darauf zu be-
sinnen, daf3 das bedeutendste literarische Dokument {iber den Drei-
Bigjahrigen Krieg in Deutschland ein humoristischer Roman ist,
um zu begreifen, dal man mit einer monotonen Hiufung von
Schrecken auf Schrecken und Greueln auf Greueln dem Befinden
des Menschen auch in katastrophalen Zeitlduften nicht gerecht wird.
Die konkrete (zu deutsch: zusammengewachsene) Wirklichkeit

146



unseres Lebens ist hochst vieldeutig und unerschopflich reich an
geheimnisvollen Sinntiefen. Ebenso unberechenbar ist die mensch-
liche Seele. Sie verfiigt auch in extremen Lagen iiber Krifte, die
es ihr unmoéglich machen, in einem Dauerzustand ungemischter
Verzweiflung zu verharren.

Als der franzosische Dichter Julien Green kurz nach Kriegsende
eine junge Frau besuchte, die aus dem fiirchterlichsten aller Kon-
zentrationslager lebend entkommen war, begann sie ihren Bericht
mit folgenden Worten: «Vor allem, man war nicht immer ver-
zweifelt in Auschwitz. Ich habe zum Beispiel drei Wochen lang
eine entziickende Freundschaft gehabt, wir mufiten tber alles
lachen. Ich erinnere mich eines Sonntags, wo wir uns eine Stunde
ins Gras legten, frei, Verse von Baudelaire und Valéry vor uns
hinsagten und Kohlblatter aflen, die wir aus dem Schmutz auf-
gelesen hatten. . .» Ein schlechter Journalist hétte das vielleicht um
einer vermeintlichen «Massenwirkung» willen unterschlagen. Ein
echter Dichter muBlte fiithlen, daf3 gerade aus solchen Sitzen die
lebendige Wahrheit der Situation den Leser anblitzen wiirde, daf}
gerade durch sie der konkrete Erlebnisraum vergegenwartigt wer-
den miif3te, innerhalb dessen dann der Eintritt des schlechthin Ent-
setzlichen auch beim Leser ein wirkliches heifles Entsetzen hervor-
rufen wiirde.

Der Mann des sauren Kitsches arbeitet nach dem Prinzip: Gelobt
sei, was weh tut! Er hat den scheelen Blick, er denunziert gleich-
sam die Gesamtheit des Wirklichen, um sich fiir erlittene Unbill
zu rachen. Sein Kunstfehler ist eigentlich ein Sehfehler. Da er die
Wirklichkeit nicht sieht, wie sie ist, verfallt er auf unwahre Motiv-
bildungen und denkt sich Fabeln und Situationen aus, welche die
ganze Tiefe seines leidenden Ingrimms ausdriicken sollen, mit
denen er aber nur die Geschmacksnerven des Lesers maltritiert.
Um das himmelschreiende Elend der deutschen Nachkriegswelt zu
schildern, stellt er zum Beispiel einen einbeinigen Heimkehrer an
eine Miinchner StraBenecke und 1aft ihn eine junge Frau an-
starren, die ihrerseits seit lingerer Zeit auf ihren kriegsgefangenen
Mann wartet. Diese ist von dem Ausdruck seiner traurig-begehr-
lichen Blicke so erschiittert, daB sie ihn anspricht, mit sich nimmt
und sich ihm zu Hause auf einer Kiichenbank hingibt. Die Episode
ist in einem halb liisternen, halb wehleidigen Tonfall erzihlt, und
der Leser empfindet nichts als Abscheu vor einer ungliickseligen
Mischung aus falschem Edelmut und falscher Hurerei.

Ein junger Dramatiker stellt die Geschichte eines jungen und
grundsitzlich verzweifelten Heimkehrers dar, der — natiirlich —
das Elternhaus zerstort findet, seinen fritheren Kommandeur be-

147



sucht und ihn — natiirlich — genau so hartherzig und «militari-
stisch» findet wie einst im Felde, der dann in einem Kabarett auf-
tritt, um den altbewidhrten Bajazzo-Kontrast zwischen heimlicher
Verzweiflung und Amiisement auszuschlachten, und sich zuletzt
— natiirlich — umbringt, und zwar durch Ertrinken in der Elbe,
um eine Lanze fiir das Nichts zu brechen und den (eigentlich nicht
existierenden) lieben Gott, der als surrealistischer Trottel mit Bart
und Zylinder anwesend ist, zu blamieren. Jeder Zuschauer, der
gesunden Menschen- und einigen Kunstverstand besitzt, wird zu-
geben miissen, daf3 es einen solchen Heimkehrer nicht gibt, und
daB sich hier eine noch unreife Begabung in kiinstliche Motiv-
ballungen verrannt, eine allzu diinne Stimme in theatralischen
Ausbriichen iiberschrien hat.

Die Schreckens-, Greuel- und Weltuntergangsliteratur unserer
Tage krankt im allgemeinen daran, dal} Autoren, deren Format
dem Niveau eines Wochenblittchens entspricht, sich mit Stoffen
von ungeheuerlichem Ausmalf} konfrontiert sehen, zu deren Meiste-
rung es der gewaltigen Einbildungskraft eines Milton bediirfte. Da
gibt es lyrische Ergiisse wie diesen: «Eine Mutter hockt, / tief im
Winter, / am StraBenrand. / An ihr vorbei rast / apokalyptisch
die Menge / in Flucht. / Sie hockt und starrt. / Das Kind trinkt
lingst nicht mehr, / tot ist es an der Brust ihr festgefroren.»
Ueberschrift: «Das jiingste Gericht.» Der junge Dichter versucht
also, das Gefiihl eines «apokalyptischen» Grauens, das ihn erregt,
in einer menschlichen Figur von herzzerreilender KraBheit zu
symbolisieren. Und was kommt dabei heraus? Eine leblose Ab-
normitit aus einem Wachsfigurenkabinett. Die Worte beschworen
nichts, das Gefiihl ist ohnmichtig, Dimension und Plastik zu er-
zeugen, und der Leser bleibt unbewegt. Eine blutjunge, iibrigens
preisgekronte Dichterin versteigt sich in der Hitze des Gefechts zu
einer Aussage von unfreiwilliger Grausamkeit und fataler Komik,
wenn sie schreibt: «Weiter, weiter. Driiben schreit ein Kind. / Laf}
es liegen, es ist halb zerrissen.» Hier hat jemand im Schwung einer
beinah festlichen Verzweiflung nicht nur sein menschliches, son-
dern auch sein kiinstlerisches Gleichgewicht verloren, hat «iiber-
sehen», daB} man nicht gut dazu auffordern kann, ein <halb zer-
rissenes» und noch schreiendes Kind am Wege liegenzulassen.
Es gibt heute eine ganze Literatur der KraBheiten und Ueber-
treibungen, die stimmlos verpufft, weil sie jenes kiinstlerische Ge-
setz miBachtet, das Lessing in seinem «Laokoon» das Gesetz des
«fruchtbaren Moments» genannt hat: die berithmte Plastik ist des-
halb gelungen, weil ihr Schopfer fiir seine Darstellung den Augen-
blick kurz vor dem Bifl der Schlange gewdhlt hat, nicht den Zeit-

148



punkt des Gebissenwerdens selbst. Nur dadurch war es ihm moglich,
auch bei einem Maximum von Angst und Verzweiflung noch Mal,
Wiirde, Menschlichkeit, noch kiinstlerische FaBllichkeit und Oeko-
nomie zu bewahren. Das schlechthin Grauenhafte und «Unmensch-
liche» kann nie im héllischen Zentrum seiner selbst, sondern nur
vom Rande her kiinstlerisch fixiert, anschaulich, erkennbar, fiihl-
bar gemacht werden. Unsere neudeutschen Apokalyptiker wollen
aber das Grauen selbst in ihren Vers bannen und enden deshalb
meistens beim Ekelhaften oder beim Lacherlichen, das heilit eben
beim sauren Kitsch. «Schweigsam und finster», so schreibt einer
von ihnen, «<am nahen Wegrand / Kauert ein miider Tod, verkom-
men, / Von Kot befleckt, / Mit selbstdurchschnittener Kehle. /
Langsam, bldulich-weilen Wahnsinnsblickes / Erhebt er die Augen
zu mir . .. / Dies bleibt unsagbar.»

Zwischen dem siilen und dem sauren Kitsch besteht nun aber
ein ganz bestimmter, ich mochte sagen: moralischer Unterschied,
auf Grund dessen man allen Ernstes geneigt ist, dem ersteren den
Vorzug zu geben. Dieser namlich will im allgemeinen nichts wei-
ter, als sein Publikum auf anspruchslose Weise unterhalten und
verwohnen, um es, wie es in der Reklame des Vergniigungs-
gewerbes heifit, «auf zwei Stunden seine Sorgen vergessen zu
lassen.» Der saure Kitsch aber will, um einen der soeben bemiih-
ten Nachkriegsautoren zu zitieren, «uns allen die Wahrheit ins
Gesicht schleudern.» Er tritt gerne mit dem Anspruch auf, uns
von irgendwelchen Illusionen zu befreien, irgendwelchen Heuch-
lern die Maske herunterzureilen und irgendwelche grimmigen
Tatbestande aufzudecken. Das Ergebnis ist dann eine neue Illusion:
die Illusion der Illusionslosigkeit oder der «Nihilismus» oder eine
heute besonders beliebte Kombination von Zynismus und Senti-
mentalitat.

Wenn wir die Redensart von der ins Gesicht geschleuderten
Wahrheit aber einmal aufgreifen und kritisch untersuchen wollen,
so sehen wir uns durch das Problem des sauren Kitsches vor eine
Entscheidung philosophischen, vielleicht sogar theologischen Cha-
rakters gestellt. Es erhebt sich eine Art Pilatus-Frage: welches ist
denn die Wahrheit der Welt? Ist die Verzweiflung in der Tat ein
bevorzugtes oder gar das einzig mogliche Vehikel der Erkenntnis?
Ist die Wirklichkeit, mit der wir es zu tun haben, sinnvoll oder
nicht? Ist die Welt nichts weiter als ein Chaos absurder Einzel-
heiten, vergleichbar einem Topf voll geronnener Milch, oder ver-
dient sie auch heute noch den Namen «Schépfung»?

Wer diese Frage mit einem hoffenden Ja zum Sinn der eigenen
Existenz beantwortet, wer mit allen Instinkten rebelliert gegen

149



den geistigen Defaitismus der Programmatiker der Verzweiflung,
dem wird es nicht verborgen bleiben, daf3 es auch auf den hoheren
Ringen der Literatur, auch bei international anerkannten Autoren
so etwas wie sauren Kitsch gibt. Denkfehler, Sehfehler und Kunst-
fehler sind auch hier im Grunde ein und dasselbe. Wenn man eine
Philosophie ausbriitet, die das Bewultsein des Menschen auf Angst,
Sorge, Ekel, auf ein schnodes «Geworfensein» und ein strapa-
zioses «Verdammtsein zur Freiheit» reduziert, wenn man das Zerr-
bild einer Welt entwirft, in der sich das menschliche Zusammen-
leben im wesentlichen auf gegenseitige Terrorisierung, politische
Widerstandstaktik bis zum tollwiitigen Exzefl und primitive se-
xuelle Begehrlichkeit zwischen Mann und Frau beschrankt, so muf3
auch der kiinstlerische Ausdruck eines solchen «Lebensgefiihls»
dem wahren Kunstfreund zum Aergernis werden. Jean-Paul
Sartre 148t in seinem Schauspiel «Tote ohne Begrabnis» eine
Gruppe gefangener franzosischer Widerstandskidmpfer erscheinen,
die einen der Ihrigen, einen 15jihrigen Burschen, vor den Augen
seiner Schwester und mit deren Zustimmung auf offener Szene
erwiirgen, damit er unter der Folter keine verréterischen Aussagen
machen kann: ob nicht auch hier jenes Lessingsche Gesetz des
«fruchtbaren Moments» verletzt worden ist? In «Huis Clos» (Hinter
verschlossenen Tiiren) sperrt er drei Menschen in einem &den,
fensterlosen Hotelzimmer zusammen, das die Hélle darstellen soll,
und 158t sie alles tun, was geeignet ist, den Begriff des Menschen in
den Augen der Zuschauer zu ruinieren, und zwar mit einer so
storrischen Konsequenz, daB es keine Ueberraschungen mehr gibt,
dafl man ganz ebenso wie beim siilen Kitsch jede neue Pointe
mit einem Seufzer fataler Befriedigung quittiert: «Aha, natiirlich,
so muflte es kommen.» DaB} hier alles, was die auftretenden Per-
sonen reden, denken und tun, so monoton bdse, so krampfhaft
outriert und ausgekliigelt wirkt, das liegt vor allem daran, daf} der
Autor eine elementare Kraft der menschlichen Seele einfach ge-
strichen hat: es ist die Liebe, es ist das instinktive Gefiihl der Ur-
solidaritdt mit allem, was Menschenantlitz tragt. «Die Holle, das sind
die anderen», sagt Sartre. Er will damit dekretieren, dal} in seiner
Welt an die Stelle der Liebe zum N&achsten der Ekel und das
qualvolle Aergernis an ihm getreten ist. Der englische Dichter
T. S. Eliot hat in seinem jiingsten Drama: «Die Cocktail Party»
diesem Satze scharf widersprochen. «Was ist die Hélle?» sagt er,
«Die Holle ist man selbst.» Das heiB3t aber nicht mehr und nicht
weniger, als daf er den Begriff der Siinde rehabilitieren will. Wun-
derbarerweise werden dadurch auch alle anderen Dinge wieder an
ihren Platz geriickt.

150



Kitsch entsteht, so mochte ich zusammenfassend sagen, wo der
sinnempfindliche Hauptnerv des Wirklichen verfehlt wird. Das
Wirkliche ist nicht das Tatsdchliche, nicht irgendein <«aus dem
Leben gegriffener» aufregender Stoff. Das Wirkliche ist ein Sinn,
in, zwischen und iiber den Dingen, den zu treffen es der Ein-
bildungskraft eines echten Kiinstlers bedarf. Es ist — Goethe
wiirde sagen: ein <heilig-6ffentlich Geheimnis», also 6ffentlich
zutage liegend und Geheimnis zugleich, es ist die Wahrheit der
Welt. Diese wird aber nicht in Reinkulturen aus siiflen oder sauren
Essenzen gewonnen. Ihr Arkanum ist wesentlich ein Geheimnis
der Mischung: zwischen Siill und Sauer, zwischen Gut und Bose.

Es gibt ein geistreiches Gedicht iiber den gemischten Charakter
der Welt von dem Provenzalen Peire Cardinal, der um 1220 gelebt
hat. «Schatten und Lichty heiflt es in Karl VoBlers Uebersetzung
und beginnt mit der Ankiindigung, der Dichter wolle sich diesmal
nicht, wie es iiblich sei, in Schimpf und Tadel ergehen, «da zu viel
Tadel schliellich unrecht tut», sondern eine <halb bos, halb gut»
gestimmte Darbietung zum besten geben:

und da ich auch nicht leben mag mit Liig’,
so misch ich nun mein Lied aus Preis und Riig’.

Sein kiinstlerisches Gewissen treibt ihn, der Wahrheit die Ehre
zu geben und sich bei dem zu bescheiden, was wirklich ist. So
bringt er in naiv aufziahlender Weise alle Licht- und Schatten-
seiten der Welt, in der er lebt, zur Sprache, um schliefllich seinem
griflichen Gonner das Ganze mit einer anmutigen Huldigung zu
Fiilen zu legen:

Dem Grafen, der den echten Wert noch hegt,

In Rodez, sei dies Liedchen vorgelegt,
Das sich bescheidet bei der Wirklichkeit.

151



	Über den sauren Kitsch

