Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 18 (1950-1951)

Heft: 2

Artikel: Geschichte als Menschwerdung
Autor: Holthusen, Hans Egon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GESCHICHTE ALS MENSCHWERDUNG

Von Hans Egon Holthusen

Leidenschaftlich wie wenige andere Autoren der Gegenwart hat
Karl Jaspers dahin gewirkt, den Begriff des Menschen in unserer
Zeit zu behaupten und den allgemeinen Verdummungs-, Verwahr-
losungs- und Rebarbarisierungsprozel3, der die heutige Menschheit
ergriffen hat, durch kraftige philosophische Gegenstofe aufzu-
halten. Die Laufbahn dieses Mannes von seinem frithen Durch-
bruch durch eine spezifisch psychopathologische Thematik in das
Neuland der existentiellen Kategorien iiber die dreibandige «Philo-
sophie» von 1932 und das groBe Nietzsche-Buch von 1936 bis zu
der philosophischen Logik, die 1948 unter dem Titel «Von der Wahr-
heits erschien, ist der Weg eines Denkers, der die menschliche,
soziale und politische Indolenz der alten Schul- und Katheder-
philosophie iiberwunden hat und aus einem brennenden Verant-
wortungsgefiihl fiir alle schreibt: fiir alle denkenden Zeitgenossen
namlich, fiir die Gegenwart und Zukunft menschlichen Lebens und
Zusammenlebens und fiir die Rettung und Verbesserung der Gesell-
schaft, in die wir hineingeboren sind. So ist er im Laufe der Zeit
fiir viele eine offentliche Autoritit, fiir viele gar ein praeceptor
Germaniae geworden. Der berithmte Goschen-Band Nr. 1000, den
er «Die geistige Situation der Zeit> nannte, ist in den Jahren kurz
vor und nach dem Anbruch der Nazizeit fiir Tausende ein unent-
behrliches Vademekum in einem von politischen und pseudowissen-
schaftlichen Ideologien verseuchten Geldnde gewesen. 1946 hat er
zur «Schuldfragey» das Wort ergriffen und mit der Feinheit und
Schirfe philosophischer Kritik Ordnung in die allgemeine Ver-
wirrung der Begriffe gebracht. Was damals als die Schuldfrage und
im Zusammenhang mit ihr als das Hauptproblem einer von un-
geheuren geschichtlichen Katarakten und Katastrophen heim-
gesuchten Epoche uns alle wie ein philosophischer Nachtmahr be-
driickte und bis heute die denkenden Képfe beschiftigt, das Pro-
blem, das Geheimnis der Geschichte tiberhaupt: das hat er mit dem
ihm eigenen Instinkt fiir die zentralen geistigen Note der Zeit, in
der rastlosen Getriebenheit seines schmerzlich wachen Gewissens,

67



zum Thema eines neuen bedeutenden Buches gemacht: «Vom Ur-
sprung und Ziel der Geschichte.»*

Jede Geschichtsphilosophie dringt auf Sinneinheit und sinnvolle
Struktur, wo eine naive Melancholie oder ein miider Zynismus
nichts als ein Chaos sinnloser Fakten sehen will. Hegel fand sein
Einheitsprinzip in der Idee der dialektischen Entfaltung des objek-
tiven Weltgeistes, Spengler entdeckte es in einer Morphologie der
Kulturen. Jaspers findet das seinige, indem er das eigene philo-
sophische Thema in einen bestimmten, empirisch erforschbaren Ab-
schnitt der Weltgeschichte hineinprojiziert, indem er den Akt exi-
stentieller Selbstvergewisserung und philosophischer Weltorientie-
rung gegeniiber der Transzendenz als einen alle wesentlichen Kul-
turen der Erde gleichzeitig ergreifenden Vorgang in einer soge-
nannten «Achsenzeits lokalisiert und alles seitherige Geschehen
renaissancistisch auf diese bezieht. Es ist die Epoche um 500, ge-
nauer gesagt: von etwa 800 bis etwa 200 vor Christus, die Zeit des
Konfuzius und des Lao-Tse, des Buddha und der Upanischaden,
die Zeit der Propheten des Alten Testaments und ihres Ringens
um den einen, transzendenten Gott und der griechischen Philoso-
phen von Parmenides und Heraklit bis zu Plato und Aristoteles, es
ist die Zeit, in der die Epen Homers und die griechische Tragodie
entstanden, die Lyrik der Griechen und ihre klassische Baukunst
und Plastik, die Bliitezeit auch der griechischen Politik. Alle philo-
sophischen Moglichkeiten bis zur Skepsis und bis zum Materialis-
mus, bis zur Sophistik und bis zum Nihilismus wurden in jenen
Jahrhunderten zum ersten Male durchgedacht. «Von dem, was
damals geschahy, sagt Jaspers, «was damals geschaffen und gedacht
wurde, lebt die Menschheit bis heute.»

Die These ist kiithn und groBartig: Jaspers verlegt die «Achse»
der Weltgeschichte, die noch fiir Hegel wie selbstverstandlich mit
dem Erscheinen Christi auf Erden gegeben ist, um 500 Jahre
zuriick. Zwei Aspekte sind es vor allem, die den Autor an der
Achsenzeit faszinieren: einmal der Triumph des freien, kritischen,
philosophierenden Menschen {iber den magisch-mythisch gebun-
denen Menschen — er sieht in diesem FEreignis einen Prozef} der
«Vergeisticung», womit uns also bedeutet wird, dal mythisches
Denken einen geringeren Grad des Geistseins darstellt als begriff-
liches Denken, und hier melden sich denn freilich die ersten Zweifel
an —, zum andern aber das Wunder der Kommunikation zwischen
den verschiedenen Kulturen, das gegenseitige Sichhéren und Sich-

1 Artemis Verlag, Ziirich.

68



verstehen aller geschichtlich aus verschiedenen Urspriingen ge-
lebten Wahrheit.
" Die Erscheinung Christi riickt durch die neue Akzentsetzung in
ein merkwiirdig blasses, «spatantikesy Licht; die frithen christ-
lichen Jahrhunderte, sagen wir von Vergil bis Augustin, fallen
zusammen mit einer Epoche nivellierender «Massenkultury, mit
einem langanhaltenden «Schlaf der Welt» im Schutze der romischen
Reichsgrenzen, die ersten christlichen Gemeinden erscheinen als
ein «<Bund der Ohnmichtigen in einem Gottesreich, im Glauben an
Auferstehung und Erlosung»: eine doch wohl stark vereinfachende
Darstellung, die Zweifel erregen muf}, wenn man bedenkt, daf auf
diese Weise zwei der gewaltigsten <existentiellens Denker des
Abendlandes, Paulus und Augustinus, stillschweigend unter die
Schlafmiitzen gerechnet werden. Die Vorliebe unsres Autors gehort
allen humanistischen Renaissancen, in denen das freiheitlich-
emanzipatorische Pathos der Achsenzeit sich wiederholt, seine
Abneigung gilt allen Glaubenswahrheiten mit AusschlieBlichkeits-
anspruch. Die von ihm vertretene «biblische Religion» ist eigentlich
ein Riickgriff auf das Alte Testament, denn den von den Propheten
verkiindeten einen Gott Israels nimmt er an, er ist fiir ihn nicht
«Chiffre», sondern Realitdt, wiahrend er der Botschaft des Neuen
Testaments reserviert, ja miBtrauisch begegnet. Die Offenbarung
Gottes im Fleisch ist fiir ihn nicht Realitit, sondern «Chiffre».
Jaspers hat immer in einem sonderbaren Zwielicht zwischen
Philosophie und Religion gestanden. Wihrend er einerseits zu-
weilen wie ein verhinderter Theologe erscheint, der Glaubens-
inhalte mit philosophischen Umschreibungen gleichsam zu ver-
schleiern sucht (so wenn er einmal spricht von einem «verborgenen
Reich der Offenbarkeit des Seins in der Eintracht der Seelen»), so
ist er andererseits auch der Mann einer dogmen- und mythen-
feindlichen Aufklarung, der die iiberlieferten Vorstellungen vom
Ursprung und Ziel der Geschichte, die «Schopfung des Menschen»
und das «ewige Reich der Geister» als «hinzuerfundene» Symbole
deutet. Wo immer er sich mit dem letzten Warum und Woher seines
Gegenstandes konfrontiert sieht, mit der «Frage nach der Einheit
der Geschichte in ihrer faktischen, anschaulich gegebenen ein-
maligen Gestalt, die kein Gesetz ist, sondern das geschichtliche
Geheimnis selber», oder aber mit der Frage nach der Herkunft des
Menschen, da ist er bemiiht, in der Sprache der Vernunft zwischen
der Weisheit des Mythos und der Unweisheit eines schlichten
Agnostizismus sich kritisch hindurchzumanévrieren bis zu einer
letzten Auskunft, die nicht positiv religids, aber auch nicht un-

69



glaubig ist, und endet immer bei der Vokabel «Geheimnis»: «Die
erste Menschwerdung ist das tiefste Geheimnis.»

Die in der Achsenzeit kulminierende Weltgeschichte 1Bt sich
schematisch folgendermalien gliedern: Viermal scheint nach Jaspers
der Mensch gleichsam von einer neuen Grundlage auszugehen: zu-
erst von der Vorgeschichte, von dem uns kaum zuginglichen «pro-
metheischen Zeitalter» (Entstehung der Sprache, der Werkzeuge,
des Feuergebrauchs), durch das er erst Mensch geworden ist,
zweitens von der Griindung der alten magisch-mythischen Hoch-
kulturen, die der Achsenzeit vorausgegangen sind, drittens von der
Achsenzeit, «durch die er geistig eigentlicher Mensch in voller Auf-
geschlossenheit wurde», viertens vom «wissenschaftlich-technischen
Zeitalter», in dem wir uns heute befinden. Erst heute schlief}t sich
zu einer realen Einheit zusammen, was bisher ein Aggregat selb-
stiandiger, voneinander getrennter Lokalkulturen gewesen ist, erst
heute sieht Jaspers den «Beginn der eigentlichen Weltgeschichte».
«Wir fangen gerade an», kann er sagen und setzt sich damit in
schirfsten Widerspruch zu allen seit Spengler epidemisch gewor-
denen Redensarten vom Untergang des Abendlandes und der
Menschheit. Dieses Pathos des Anfangens in einem alle vélkischen
und kulturellen Grenzen iiberfliegenden, den ganzen bewohnten
Erdball umspannenden Einheitsgefiihl ist eines der bedeutendsten
Momente des Buches. Hier spiirt man etwas von der Kraft echten
philosophischen Staunens, etwas von dem freudigen Schwindel
des Erkennens, der uns ergreift, wenn eine neue und kiihne Idee
ihre Evidenz erweist.

Der zweite, «Gegenwart und Zukunft» iiberschriebene Teil des
Buches ist wieder, wie jenes Goschen-Bindchen von 1931, ein Ver-
such, die geistige Situation der Zeit zu deuten. Es geht dem Autor
um die Frage, was aus dem Menschen werden kann, der doch gerade
in unseren Tagen in einem so entsetzenerregenden Malle entartet
ist, daB3 eine vollkommene Hoffnungslosigkeit uns befallen kann,
Trotz diesen Erfahrungen, trotz der nationalsozialistischen Konzen-
trationslager, auf die Jaspers mehrmals zu sprechen kommt, hilt
er fest an dem «Glauben an den Menschen» und an dem «Glauben
an die Freiheit», die er an anderer Stelle die «entschiedenste Wirk-
lichkeit des Menschen» genannt hat. In einer ausfiihrlichen Analyse
der BewuBtseinslage der Epoche nimmt er seinen alten Kampf
gegen politische und pseudowissenschaftliche «Totalanschauungen»,
iiberhaupt gegen die verbreitete Neigung zu «kosmisch» geschlos-
senen Weltbildern wieder auf und predigt die unbedingte Offenheit
des kritischen BewuBtseins, die unstillbare Unruhe der Bewegung
zwischen Vernunft und Existenz. In einem Punkte geht Jaspers

70



tiber die Schrift von 1931 entschieden hinaus: in seinem Bekenntnis
zum «Glauben», das eigentlich ein Bannfluch gegen den Nihilismus
ist. Glaube richtet sich hier nicht auf einen «bestimmten Inhalt»,
nicht auf ein «Dogma»: «das Selbstverstindnis des Glaubens», heil3t
es da, «vollzieht sich nur in geschichtlichen Gestalten — keine darf
sich, ohne intolerant und zugleich unwahr zu werden, fiir die
einzige und ausschlieBliche Wahrheit fiir alle Menschen halten,
aber zwischen allen Glaubenden ist ein verborgen Gemeinsames».
Lessings Ringfabel, der Geist des 18. Jahrhunderts scheint wieder
lebendig geworden zu sein. Was ist also dieser Glaube? Er ist «das
Erfiillende und Bewegende im Grunde des Menschen», womit nicht
mehr bekundet ist als das grundsitzliche Vertrauen auf die Sinn-
fiillle des Daseins. Damit ist freilich schon eine Entscheidung von
einiger Tragweite getroffen, aber es bleibt doch immer die Frage,
ob man an den Menschen, an die Freiheit, an den Glauben glauben
kann, wenn man an den Schopfer, der den Menschen gemacht und
in seine Freiheit eingesetzt hat, nicht glauben will, sondern wie ein
unermiidlicher Wassertreter im «Transzendieren» verharrt, ohne
auf Grund zu kommen.

Ein im edelsten Sinne aufkldrerischer Zug wird immer deutlicher
in der Physiognomie dieses Philosophen. Sein Kampf um die Zu-
kunft des homo sapiens ist ganz idealistisch gedacht als Erziehung

.des Menschengeschlechts und praktische Beforderung der Huma-
nitat. Da steht ein Satz wie dieser: «Die gesamte Bevolkerung ist
in einem sich stindig steigernden Bildungsprozel3 auf eine hohere
Stufe zu heben, vom halben Wissen zum ganzen Wissen, vom
Zufallsdenken des Augenblicks zum methodischen Denken zu
bringen, damit ein jeder sich aufschwinge aus der Dogmatik zur
Freiheit.» MaBnahmen gegen die Atombombe werden erortert: «Da
diese aber als solche unzuverlédssig sind, bediirfen sie der Griindung
in Ethos und Religion aller.» Welch eine ergreifende Gutwilligkeit
und Gutgldaubigkeit im Hinblick auf den Menschen, seine Natur
und sein Geschick! Jaspers ist ein so reinrassiger Ethiker, daf} er
gewisse elementare Wahrheiten des Menschseins nicht sieht oder,
wenn er sie sieht — und er ist einer der umsichtigsten und gewissen-
haftesten Denker, die wir haben —, sich gegen sie entscheidet: die
Bosheit des menschlichen Trachtens «von Jugend auf», das In-der-
Angst-Sein als unabdingbare Grundbefindlichkeit unserer Existenz,
mit einem Worte das, was in der christlichen Theologie «Erbsiinde»
genannt wird. Jaspers sinnt auf praktische Verbesserung der Welt,
auf «Befreiung von Not» und «das Gliick méglichst aller» und er
darf sich dabei auf die Idee der Freiheit berufen, in der alle Mog-
lichkeiten immer offen sind, er stellt Prognosen fiir die nichste

71



Zukunft der Menschheit und erklirt sich fiir «Sozialismus», «Welt-
ordnung» (das heiflt Weltstaat und Weltpolizei) und «Glauben»
(das heillit Wiederbelebung der «biblischen Religion»). Er macht
sich zum Sprecher der westlichen Demokratie, indem er den
existenzphilosophischen Freiheitsbegriff, dem er eine Reihe pracht-
voller Definitionen widmet, mit einer etwas beingstigenden Un-
befangenheit auf das politische Leben iibertrigt.

Ein «Kornchen Salz» wire hier iiberzeugender gewesen, etwa im
Sinne des amerikanischen Theologen Niebuhr, der die Demokratie
definiert als das Suchen von Anniherungslosungen fiir unlosbare
Probleme. Wenn man namlich im Zuge einer Erorterung iiber die
Struktur totalitirer Staatswesen den Satz lesen mul3: «Deutschland
und Italien sind von auBen befreit worden», so mull man sagen,
daB das sonst so nervise Gewissen unsres Autors sich einer Frivo-
litdt schuldig macht. Zwolf Millionen Vertriebene, Hunderttausende
von Vergewaltigungen, Morden, Verschleppungen usw. und die
Errichtung eines Terrorregimes an der Stelle des alten Gstlich der
Elbe sind keine Kleinigkeit. Eine «Gotteslidsterung» hat Theodor
Haecker einst den Vertrag von Versailles genannt: was hitte er
erst zu Potsdam gesagt! Die geschichtsphilosophische Pointe, die
darin liegt, daB3 die westlichen Demokratien, indem sie den Faschis-
mus zu Boden warfen, das noch gefiahrlichere Ungeheuer, den im-
perialistischen Bolschewismus in den Sattel gehoben haben, wird
von Jaspers ignoriert. Hier wird uns ein Geheimnis bewul3t, das
ein rigoroser Ethizismus nicht gelten lassen kann, das aber tiefer
ins Weltwesen hineinleuchtet als der existenzphilosophische Begriff
des «Scheiterns», denn das Scheitern kann durch jeden neuen «Auf-
schwung» iiberwunden werden. Es ist das «mysterium iniquitatis»,
das Geheimnis des Bosen in der Geschichte.

Der dritte, in meinen Augen stirkste und schonste Teil des
Werkes handelt vom «Sinn der Geschichte». Hier wird, hoch iiber
der Ebene politischer Problemstellungen, herrlich frei und weit
ausgreifend philosophiert, und hier erweist sich auch — oder ist
es die zeitgendssische Befangenheit des Blicks, die es uns so er-
scheinen 14Bt? — die besondere Eignung und Anwendbarkeit des
existenzphilosophischen Denkstils fiir das unendlich offene, bewegte
und vieldeutige Feld der Geschichte. Der Spenglersche Determinis-
mus, der noch ganz 19. Jahrhundert war, liegt weit hinter uns.
Geschichte ist «aus sich selbst heraus nicht abschlieBbar»: «Aus
stindiger Unvollendung in der Geschichte mul} es stindig anders
werden.» Geschichte ist immer ein Zwischensein, ein «Uebergang-
sein als Erfiillung des Seins», sie wird begriffen und ergriffen nur
in der Entschiedenheit der gegenwértigen Erfiillung, in der Tiefe

72



des Jetzt, die «offenbar wird nur ineins mit Vergangenheit und
Zukunft, mit Erinnerung und mit der Idee, woraufhin ich lebe».
Orientiert an den hohen Moglichkeiten des Menschseins, die sich
in der Achsenzeit offenbart haben, verbunden in Ursolidaritdt mit
allem, was Menschenantlitz tragt, ergreift dieses Ich den Augen-
blick, der iiber den Sinn seines Daseins als Geschichte entscheidet:
«Menschsein ist Frei-Sein, zum eigentlichen Menschen zu werden,
ist der Sinn der Geschichte.»

Tiefer noch und zutiefst erst offenbart sich der Sinn der Ge-
schichte, wo wir die Geschichte iiberschreiten: «in den Grund der
Geschichtlichkeit» nicht nur der eigenen Existenz, sondern auch
der nicht-menschlichen Welt. «Von der Menschengeschichte her»,
sagt Jaspers, «fiihrt ein Weg in den Grund, von dem her die gesamte
Natur — an sich ungeschichtlich — in das Licht der Geschichtlich-
keit riickt.» Hier spiirt man die wahre Pranke dieses Philosophen,
der keineswegs in den Grenzen seines moralisch-politischen
Magisteramtes Geniige findet, hier, wo er ein letztes «Ungeniigen
an der Geschichte» bekundet. Er weil}, dal} «wir als geschichtliche
Existenz in der Geschichte iiber die Geschichte hinaus» sind, er
instrumentiert in der eigenen Sprache das uralte Thema aller
grofBen Mystiker und Religiosen von Zeit und Ewigkeit und der
Erscheinung des Ewigen in der Zeit: «Was ewig ist, erscheint als
Entscheidung in der Zeit. Fiir das transzendierende Bewultsein
verschwindet die Geschichte in der ewigen Gegenwart.»

Die Quintessenz dieser Geschichtsphilosophie ist «Glaube an den
Menschen». Es ist eine neue, existenzphilosophisch formulierte
Variante des europaischen Humanismus. Der fiir die Wertschatzun-
gen unsres Autors verbindliche Sinn der Achsenzeit ist der Sieg
des Logos iiber den Mythos. Die Ansatzpunkte zu einer moglichen
Kritik an dieser Konzeption sind leicht zu finden: ist die Sprache
des Mythos der Sprache der Vernunft wirklich untergeordnet?
Ist es ein Fortschritt, den Ursprung des Menschen ein «Geheimnis»
zu nennen, ist das ein Fortschritt gegeniiber der Sprache, die in
den ersten Kapiteln der Genesis gesprochen wird? Der Mythos vom
Stindenfall und der Vertreibung des Menschen aus dem Paradiese,
ist er weniger wahr als eine Definition des Begriffes der Freiheit in
der Sprache der Vernunft? Auch der Mythos hat seine Vernunft,
wihrend anderseits die Vernunft, wie Hamann einst gegen Kant
bemerkt hat, zu einem «Mythos» werden kann. «Der Mythos ist
eine Realitdt», sagt Berdjajew in seiner «Philosophie des freien

Geistes», «und zwar eine unvergleichlich viel groBere Realitit als
der Begriﬁc_»

73



Es gibt auch eine Naivitdt des kritischen Philosophierens. Es gibt
Gestalten der Wahrheit, die der Mann der Vernunft, der gleich-
zeitig ein rigoroser Ethiker ist, nicht vollauf zu wiirdigen weil3:
die Sprachen des Mythos, des Glaubens (im Sinne der positiven
Religion) und der Kunst. Alle drei Sprachen haben fiir Jaspers
nur «symbolischen» Sinn, nur den Charakter einer «vermeintlichen
Offenbarung». Wer etwa von der Ueberzeugung ausginge, daf} die
Goldberg-Variationen, ein Bild von van Gogh oder das Thema der
Fiinften von Beethoven nicht «Chiffre» sind, sondern Klartext,
namlich reale Enthiillungen des Weltsinns in einer Sprache, die
von der Vernunft nicht verstanden wird, der miilte unserm Autor
kriftig in die Parade fahren. Auch die mégliche Antwort des
Glaubens an Jaspers ist deutlich: das letzte Ziel der Geschichte ist
nicht Vervollkommnung und «Vergeistigung» ad infinitum, sondern
das Ende, die Aufhebung der Geschichte, nicht «<Menschwerdung»,
sondern Erlosung.

74



	Geschichte als Menschwerdung

