
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 2

Artikel: Geschichte als Menschwerdung

Autor: Holthusen, Hans Egon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESCHICHTE ALS MENSCHWERDUNG

Von Hans Egon Holthusen

Leidenschaftlich wie wenige andere Autoren der Gegenwart hat
Karl Jaspers dahin gewirkt, den Begriff des Menschen in unserer
Zeit zu behaupten und den allgemeinen Verdummungs-, Verwahr-
losungs- und Rebarbarisierungsprozeß, der die heutige Menschheit
ergriffen hat, durch kräftige philosophische Gegenstöße
aufzuhalten. Die Laufbahn dieses Mannes von seinem frühen Durchbruch

durch eine spezifisch psychopathologische Thematik in das
Neuland der existentiellen Kategorien über die dreibändige
«Philosophie» von 1932 und das große Nietzsche-Buch von 1936 bis zu
der philosophischen Logik, die 1948 unter dem Titel «Von der Wahrheit»

erschien, ist der Weg eines Denkers, der die menschliche,
soziale und politische Indolenz der alten Schul- und
Kathederphilosophie überwunden hat und aus einem brennenden
Verantwortungsgefühl für alle schreibt: für alle denkenden Zeitgenossen
nämlich, für die Gegenwart und Zukunft menschlichen Lebens und
Zusammenlebens und für die Rettung und Verbesserung der Gesellschaft,

in die wir hineingeboren sind. So ist er im Laufe der Zeit
für viele eine öffentliche Autorität, für viele gar ein praeceptor
Germaniae geworden. Der berühmte Göschen-Band Nr. 1000, den
er «Die geistige Situation der Zeit» nannte, ist in den Jahren kurz
vor und nach dem Anbruch der Nazizeit für Tausende ein
unentbehrliches Vademekum in einem von politischen und pseudowissenschaftlichen

Ideologien verseuchten Gelände gewesen. 1946 hat er
zur «Schuldfrage» das Wort ergriffen und mit der Feinheit und
Schärfe philosophischer Kritik Ordnung in die allgemeine
Verwirrung der Begriffe gebracht. Was damals als die Schuldfrage und
im Zusammenhang mit ihr als das Hauptproblem einer von
ungeheuren geschichtlichen Katarakten und Katastrophen
heimgesuchten Epoche uns alle wie ein philosophischer Nachtmahr
bedrückte und bis heute die denkenden Köpfe beschäftigt, das
Problem, das Geheimnis der Geschichte überhaupt: das hat er mit dem
ihm eigenen Instinkt für die zentralen geistigen Nöte der Zeit, in
der rastlosen Getriebenheit seines schmerzlich wachen Gewissens,

67



zum Thema eines neuen bedeutenden Buches gemacht: «Vom
Ursprung und Ziel der Geschichte.»1

Jede Geschichtsphilosophie dringt auf Sinneinheit und sinnvolle
Struktur, wo eine naive Melancholie oder ein müder Zynismus
nichts als ein Chaos sinnloser Fakten sehen will. Hegel fand sein
Einheitsprinzip in der Idee der dialektischen Entfaltung des objektiven

Weltgeistes, Spengler entdeckte es in einer Morphologie der
Kulturen. Jaspers findet das seinige, indem er das eigene
philosophische Thema in einen bestimmten, empirisch erforschbaren
Abschnitt der Weltgeschichte hineinprojiziert, indem er den Akt
existentieller Selbstvergewisserung und philosophischer Weltorientierung

gegenüber der Transzendenz als einen alle wesentlichen
Kulturen der Erde gleichzeitig ergreifenden Vorgang in einer
sogenannten «Achsenzeit» lokalisiert und alles seitherige Geschehen
renaissancistisch auf diese bezieht. Es ist die Epoche um 500,

genauer gesagt: von etwa 800 bis etwa 200 vor Christus, die Zeit des

Konfuzius und des Lao-Tse, des Buddha und der Upanischaden,
die Zeit der Propheten des Alten Testaments und ihres Ringens
um den einen, transzendenten Gott und der griechischen Philosophen

von Parmenides und Heraklit bis zu Plato und Aristoteles, es

ist die Zeit, in der die Epen Homers und die griechische Tragödie
entstanden, die Lyrik der Griechen und ihre klassische Baukunst
und Plastik, die Blütezeit auch der griechischen Politik. Alle
philosophischen Möglichkeiten bis zur Skepsis und bis zum Materialismus,

bis zur Sophistik und bis zum Nihilismus wurden in jenen
Jahrhunderten zum ersten Male durchgedacht. «Von dem, was
damals geschah», sagt Jaspers, «was damals geschaffen und gedacht
wurde, lebt die Menschheit bis heute.»

Die These ist kühn und großartig: Jaspers verlegt die «Achse»
der Weltgeschichte, die noch für Hegel wie selbstverständlich mit
dem Erscheinen Christi auf Erden gegeben ist, um 500 Jahre
zurück. Zwei Aspekte sind es vor allem, die den Autor an der
Achsenzeit faszinieren: einmal der Triumph des freien, kritischen,
philosophierenden Menschen über den magisch-mythisch gebundenen

Menschen — er sieht in diesem Ereignis einen Prozeß der
«Vergeistigung», womit uns also bedeutet wird, daß mythisches
Denken einen geringeren Grad des Geistseins darstellt als begriffliches

Denken, und hier melden sich denn freilich die ersten Zweifel
an —, zum andern aber das Wunder der Kommunikation zwischen
den verschiedenen Kulturen, das gegenseitige Sichhören und Sich-

1 Artemis Verlag, Zürich..

68



verstehen aller geschichtlich aus verschiedenen Ursprüngen
gelebten Wahrheit.

Die Erscheinung Christi rückt durch die neue Akzentsetzung in
ein merkwürdig blasses, «spätantikes» Licht; die frühen christlichen

Jahrhunderte, sagen wir von Vergil bis Augustin, fallen
zusammen mit einer Epoche nivellierender «Massenkultur», mit
einem langanhaltenden «Schlaf der Welt» im Schutze der römischen
Reichsgrenzen, die ersten christlichen Gemeinden erscheinen als
ein «Bund der Ohnmächtigen in einem Gottesreich, im Glauben an
Auferstehung und Erlösung» : eine doch wohl stark vereinfachende
Darstellung, die Zweifel erregen muß, wenn man bedenkt, daß auf
diese Weise zwei der gewaltigsten «existentiellen» Denker des

Abendlandes, Paulus und Augustinus, stillschweigend unter die
Schlafmützen gerechnet werden. Die Vorliebe unsres Autors gehört
allen humanistischen Renaissancen, in denen das freiheitlich-
emanzipatorische Pathos der Achsenzeit sich wiederholt, seine
Abneigung gilt allen Glaubenswahrheiten mit Ausschließlichkeitsanspruch.

Die von ihm vertretene «biblische Religion» ist eigentlich
ein Rückgriff auf das Alte Testament, denn den von den Propheten
verkündeten einen Gott Israels nimmt er an, er ist für ihn nicht
«Chiffre», sondern Realität, während er der Botschaft des Neuen
Testaments reserviert, ja mißtrauisch begegnet. Die Offenbarung
Gottes im Fleisch ist für ihn nicht Realität, sondern «Chiffre».

Jaspers hat immer in einem sonderbaren Zwielicht zwischen
Philosophie und Religion gestanden. Während er einerseits
zuweilen wie ein verhinderter Theologe erscheint, der Glaubensinhalte

mit philosophischen Umschreibungen gleichsam zu
verschleiern sucht (so wenn er einmal spricht von einem «verborgenen
Reich der Offenbarkeit des Seins in der Eintracht der Seelen»), so

ist er andererseits auch der Mann einer dogmen- und
mythenfeindlichen Aufklärung, der die überlieferten Vorstellungen vom
Ursprung und Ziel der Geschichte, die «Schöpfung des Menschen»
und das «ewige Reich der Geister» als «hinzuerfundene» Symbole
deutet. Wo immer er sich mit dem letzten Warum und Woher seines
Gegenstandes konfrontiert sieht, mit der «Frage nach der Einheit
der Geschichte in ihrer faktischen, anschaulich gegebenen
einmaligen Gestalt, die kein Gesetz ist, sondern das geschichtliche
Geheimnis selber», oder aber mit der Frage nach der Herkunft des
Menschen, da ist er bemüht, in der Sprache der Vernunft zwischen
der Weisheit des Mythos und der Unweisheit eines schlichten
Agnostizismus sich kritisch hindurchzumanövrieren bis zu einer
letzten Auskunft, die nicht positiv religiös, aber auch nicht un-

69



gläubig ist, und endet immer bei der Vokabel «Geheimnis»: «Die
erste Menschwerdung ist das tiefste Geheimnis.»

Die in der Achsenzeit kulminierende Weltgeschichte läßt sich
schematisch folgendermaßen gliedern: Viermal scheint nach Jaspers
der Mensch gleichsam von einer neuen Grundlage auszugehen:
zuerst von der Vorgeschichte, von dem uns kaum zugänglichen «pro-
metheischen Zeitalter» (Entstehung der Sprache, der Werkzeuge,
des Feuergebrauchs), durch das er erst Mensch geworden ist,
zweitens von der Gründung der alten magisch-mythischen
Hochkulturen, die der Achsenzeit vorausgegangen sind, drittens von der
Achsenzeit, «durch die er geistig eigentlicher Mensch in voller
Aufgeschlossenheit wurde», viertens vom «wissenschaftlich-technischen
Zeitalter», in dem wir uns heute befinden. Erst heute schließt sich
zu einer realen Einheit zusammen, was bisher ein Aggregat
selbständiger, voneinander getrennter Lokalkulturen gewesen ist, erst
heute sieht Jaspers den «Beginn der eigentlichen Weltgeschichte».
«Wir fangen gerade an», kann er sagen und setzt sich damit in
schärfsten Widerspruch zu allen seit Spengler epidemisch gewordenen

Redensarten vom Untergang des Abendlandes und der
Menschheit. Dieses Pathos des Anfangens in einem alle völkischen
und kulturellen Grenzen überfliegenden, den ganzen bewohnten
Erdball umspannenden Einheitsgefühl ist eines der bedeutendsten
Momente des Buches. Hier spürt man etwas von der Kraft echten
philosophischen Staunens, etwas von dem freudigen Schwindel
des Erkennens, der uns ergreift, wenn eine neue und kühne Idee
ihre Evidenz erweist.

Der zweite, «Gegenwart und Zukunft» überschriebene Teil des
Buches ist wieder, wie jenes Göschen-Bändchen von 1931, ein
Versuch, die geistige Situation der Zeit zu deuten. Es geht dem Autor
um die Frage, was aus dem Menschen werden kann, der doch gerade
in unseren Tagen in einem so entsetzenerregenden Maße entartet
ist, daß eine vollkommene Hoffnungslosigkeit uns befallen kann.
Trotz diesen Erfahrungen, trotz der nationalsozialistischen
Konzentrationslager, auf die Jaspers mehrmals zu sprechen kommt, hält
er fest an dem «Glauben an den Menschen» und an dem «Glauben
an die Freiheit», die er an anderer Stelle die «entschiedenste
Wirklichkeit des Menschen» genannt hat. In einer ausführlichen Analyse
der Bewußtseinslage der Epoche nimmt er seinen alten Kampf
gegen politische und pseudowissenschaftliche «Totalanschauungen»,
überhaupt gegen die verbreitete Neigung zu «kosmisch» geschlossenen

Weltbildern wieder auf und predigt die unbedingte Offenheit
des kritischen Bewußtseins, die unstillbare Unruhe der Bewegung
zwischen Vernunft und Existenz. In einem Punkte geht Jaspers

70



über die Schrift von 1931 entschieden hinaus: in seinem Bekenntnis
zum «Glauben», das eigentlich ein Bannfluch gegen den Nihilismus
ist. Glaube richtet sich hier nicht auf einen «bestimmten Inhalt»,
nicht auf ein «Dogma»: «das Selbstverständnis des Glaubens», heißt
es da, «vollzieht sich nur in geschichtlichen Gestalten — keine darf
sich, ohne intolerant und zugleich unwahr zu werden, für die
einzige und ausschließliche Wahrheit für alle Menschen halten,
aber zwischen allen Glaubenden ist ein verborgen Gemeinsames».
Lessings Ringfabel, der Geist des 18. Jahrhunderts scheint wieder
lebendig geworden zu sein. Was ist also dieser Glaube? Er ist «das
Erfüllende und Bewegende im Grunde des Menschen», womit nicht
mehr bekundet ist als das grundsätzliche Vertrauen auf die Sinnfülle

des Daseins. Damit ist freilich schon eine Entscheidung von
einiger Tragweite getroffen, aber es bleibt doch immer die Frage,
ob man an den Menschen, an die Freiheit, an den Glauben glauben
kann, wenn man an den Schöpfer, der den Menschen gemacht und
in seine Freiheit eingesetzt hat, nicht glauben will, sondern wie ein
unermüdlicher Wassertreter im «Transzendieren» verharrt, ohne
auf Grund zu kommen.

Ein im edelsten Sinne aufklärerischer Zug wird immer deutlicher
in der Physiognomie dieses Philosophen. Sein Kampf um die
Zukunft des homo sapiens ist ganz idealistisch gedacht als Erziehung
des Menschengeschlechts und praktische Beförderung der Humanität.

Da steht ein Satz wie dieser: «Die gesamte Bevölkerung ist
in einem sich ständig steigernden Bildungsprozeß auf eine höhere
Stufe zu heben, vom halben Wissen zum ganzen Wissen, vom
Zufallsdenken des Augenblicks zum methodischen Denken zu
bringen, damit ein jeder sich aufschwinge aus der Dogmatik zur
Freiheit.» Maßnahmen gegen die Atombombe werden erörtert: «Da
diese aber als solche unzuverlässig sind, bedürfen sie der Gründung
in Ethos und Religion aller.» Welch eine ergreifende Gutwilligkeit
und Gutgläubigkeit im Hinblick auf den Menschen, seine Natur
und sein Geschick! Jaspers ist ein so reinrassiger Ethiker, daß er
gewisse elementare Wahrheiten des Menschseins nicht sieht oder,
wenn er sie sieht — und er ist einer der umsichtigsten und gewissenhaftesten

Denker, die wir haben —, sich gegen sie entscheidet: die
Bosheit des menschlichen Trachtens «von Jugend auf», das In-der-
Angst-Sein als unabdingbare Grundbefindlichkeit unserer Existenz,
mit einem Worte das, was in der christlichen Theologie «Erbsünde»
genannt wird. Jaspers sinnt auf praktische Verbesserung der Welt,
auf «Befreiung von Not» und «das Glück möglichst aller» und er
darf sich dabei auf die Idee der Freiheit berufen, in der alle
Möglichkeiten immer offen sind, er stellt Prognosen für die nächste

71



Zukunft der Menschheit und erklärt sich für «Sozialismus»,
«Weltordnung» (das heißt Weltstaat und Weltpolizei) und «Glauben»
(das heißt Wiederbelebung der «biblischen Religion»). Er macht
sich zum Sprecher der westlichen Demokratie, indem er den
existenzphilosophischen Freiheitsbegriff, dem er eine Reihe prachtvoller

Definitionen widmet, mit einer etwas beängstigenden
Unbefangenheit auf das politische Leben überträgt.

Ein «Körnchen Salz» wäre hier überzeugender gewesen, etwa im
Sinne des amerikanischen Theologen Niebuhr, der die Demokratie
definiert als das Suchen von Annäherungslösungen für unlösbare
Probleme. Wenn man nämlich im Zuge einer Erörterung über die
Struktur totalitärer Staatswesen den Satz lesen muß: «Deutschland
und Italien sind von außen befreit worden», so muß man sagen,
daß das sonst so nervöse Gewissen unsres Autors sich einer Frivolität

schuldig macht. Zwölf Millionen Vertriebene, Hunderttausende
von Vergewaltigungen, Morden, Verschleppungen usw. und die
Errichtung eines Terrorregimes an der Stelle des alten östlich der
Elbe sind keine Kleinigkeit. Eine «Gotteslästerung» hat Theodor
Haecker einst den Vertrag von Versailles genannt: was hätte er
erst zu Potsdam gesagt! Die geschichtsphilosophische Pointe, die
darin liegt, daß die westlichen Demokratien, indem sie den Faschismus

zu Boden warfen, das noch gefährlichere Ungeheuer, den
imperialistischen Bolschewismus in den Sattel gehoben haben, wird
von Jaspers ignoriert. Hier wird uns ein Geheimnis bewußt, das
ein rigoroser Ethizismus nicht gelten lassen kann, das aber tiefer
ins Weltwesen hineinleuchtet als der existenzphilosophische Begriff
des «Scheiterns», denn das Scheitern kann durch jeden neuen
«Aufschwung» überwunden werden. Es ist das «mysterium iniquitatis»,
das Geheimnis des Bösen in der Geschichte.

Der dritte, in meinen Augen stärkste und schönste Teil des

Werkes handelt vom «Sinn der Geschichte». Hier wird, hoch über
der Ebene politischer Problemstellungen, herrlich frei und weit
ausgreifend philosophiert, und hier erweist sich auch — oder ist
es die zeitgenössische Befangenheit des Blicks, die es uns so
erscheinen läßt? — die besondere Eignung und Anwendbarkeit des

existenzphilosophischen Denkstils für das unendlich offene, bewegte
und vieldeutige Feld der Geschichte. Der Spenglersche Determinismus,

der noch ganz 19. Jahrhundert war, liegt weit hinter uns.
Geschichte ist «aus sich selbst heraus nicht abschließbar»: «Aus
ständiger Unvollendung in der Geschichte muß es ständig anders
werden.» Geschichte ist immer ein Zwischensein, ein «Uebergang-
sein als Erfüllung des Seins», sie wird begriffen und ergriffen nur
in der Entschiedenheit der gegenwärtigen Erfüllung, in der Tiefe

72



des Jetzt, die «offenbar wird nur ineins mit Vergangenheit und
Zukunft, mit Erinnerung und mit der Idee, woraufhin ich lebe».
Orientiert an den hohen Möglichkeiten des Menschseins, die sich
in der Achsenzeit offenbart haben, verbunden in Ursolidarität mit
allem, was Menschenantlitz trägt, ergreift dieses Ich den Augenblick,

der über den Sinn seines Daseins als Geschichte entscheidet:
«Menschsein ist Frei-Sein, zum eigentlichen Menschen zu werden,
ist der Sinn der Geschichte.»

Tiefer noch und zutiefst erst offenbart sich der Sinn der
Geschichte, wo wir die Geschichte überschreiten: «in den Grund der
Geschichtlichkeit» nicht nur der eigenen Existenz, sondern auch
der nicht-menschlichen Welt. «Von der Menschengeschichte her»,
sagt Jaspers, «führt ein Weg in den Grund, von dem her die gesamte
Natur — an sich ungeschichtlich — in das Licht der Geschichtlichkeit

rückt.» Hier spürt man die wahre Pranke dieses Philosophen,
der keineswegs in den Grenzen seines moralisch-politischen
Magisteramtes Genüge findet, hier, wo er ein letztes «Ungenügen
an der Geschichte» bekundet. Er weiß, daß «wir als geschichtliche
Existenz in der Geschichte über die Geschichte hinaus» sind, er
instrumentiert in der eigenen Sprache das uralte Thema aller
großen Mystiker und Religiösen von Zeit und Ewigkeit und der
Erscheinung des Ewigen in der Zeit: «Was ewig ist, erscheint als
Entscheidung in der Zeit. Für das transzendierende Bewußtsein
verschwindet die Geschichte in der ewigen Gegenwart.»

Die Quintessenz dieser Geschichtsphilosophie ist «Glaube an den
Menschen». Es ist eine neue, existenzphilosophisch formulierte
Variante des europäischen Humanismus. Der für die Wertschätzungen

unsres Autors verbindliche Sinn der Achsenzeit ist der Sieg
des Logos über den Mythos. Die Ansatzpunkte zu einer möglichen
Kritik an dieser Konzeption sind leicht zu finden: ist die Sprache
des Mythos der Sprache der Vernunft wirklich untergeordnet?
Ist es ein Fortschritt, den Ursprung des Menschen ein «Geheimnis»
zu nennen, ist das ein Fortschritt gegenüber der Sprache, die in
den ersten Kapiteln der Genesis gesprochen wird? Der Mythos vom
Sündenfall und der Vertreibung des Menschen aus dem Paradiese,
ist er weniger wahr als eine Definition des Begriffes der Freiheit in
der Sprache der Vernunft? Auch der Mythos hat seine Vernunft,
während anderseits die Vernunft, wie Hamann einst gegen Kant
bemerkt hat, zu einem «Mythos» werden kann. «Der Mythos ist
eine Realität», sagt Berdjajew in seiner «Philosophie des freien
Geistes», «und zwar eine unvergleichlich viel, größere Realität als
der Begriff.»

73



Es gibt auch eine Naivität des kritischen Philosophierens. Es gibt
Gestalten der Wahrheit, die der Mann der Vernunft, der gleichzeitig

ein rigoroser Ethiker ist, nicht vollauf zu würdigen weiß:
die Sprachen des Mythos, des Glaubens (im Sinne der positiven
Religion) und der Kunst. Alle drei Sprachen haben für Jaspers
nur «symbolischen» Sinn, nur den Charakter einer «vermeintlichen
Offenbarung». Wer etwa von der Ueberzeugung ausginge, daß die
Goldberg-Variationen, ein Bild von van Gogh oder das Thema der
Fünften von Beethoven nicht «Chiffre» sind, sondern Klartext,
nämlich reale Enthüllungen des Weltsinns in einer Sprache, die
von der Vernunft nicht verstanden wird, der müßte unserm Autor
kräftig in die Parade fahren. Auch die mögliche Antwort des
Glaubens an Jaspers ist deutlich: das letzte Ziel der Geschichte ist
nicht Vervollkommnung und «Vergeistigung» ad infinitum, sondern
das Ende, die Aufhebung der Geschichte, nicht «Menschwerdung»,
sondern Erlösung.


	Geschichte als Menschwerdung

